

وفاقی نصاب برائے بنات کے مطابق کمل شرح میلائز کے خوالے کے مطابق کمل شرح کے مطابق کمل شرح کے مطابق کمل شرح کے میل ک

أردوشرح رياضُ الصَّالِحِينَ رياضُ الصَّالِحِينَ

اُستاذُالعلمُّاءِحضر خُمولانا محرادر لین میرهی رحمه الله ودیگراکابر کے افادات سے مزین متندشرح

مرتبين

مفتى سعود احمد الله مولانا حبيب الحمل في معتى سعود احمد الله مولانا حبيب الحمل في المعتمل الماري الله (فاضل جامعة فيرالملاس ملتان)

ادارة تاليفات آشرفير پوك فواره كلتان پايئتان 061-4540513-4519240

# خُيرُالصَّالِحِيْنَ

تاریخ اشاعت.....اداره تالیفات اشر فیه ماتان ناشر....اداره تالیفات اشر فیه ماتان طباعت....سلامت اقبال بریس ماتان انتهای

اس کتاب کی کا پی رائٹ کے جملہ حقوق محفوظ ہیں کسی بھی طریقہ ہے اس کی اشاعت غیر قانونی ہے

> قانونی مشیر قیصراحمدخان (ایڈووکیٹ ہائی کورٹ ملتان)

### قارئین سے گذارش

ادارہ کی حتی الامکان کوشش ہوتی ہے کہ پروف ریڈنگ معیاری ہو۔ الحمد للّٰداس کام کیلئے ادارہ میں علماء کی ایک جماعت موجود رہتی ہے۔ پھر بھی کوئی غلطی نظر آئے تو برائے مہر بانی مطلع فر ماکر ممنون فر مائیں تاکہ آئندہ اشاعت میں درست ہوسکے۔جزاکم اللّٰہ

اداره تالیفات اشر فیه.... چوک فواره....ماتان مکتبهالفاروق مصریال روژ چو هرژ هرٔ پال..راولپندُی اداره اسلامیات.....انارکلی.....لا هور دارالاشاعت.......اُردو بازار......کراچی مکتبه سیداحمد شهبید.....اردو بازار....لا هور مکتبة القرآن.....نوناون......کراچی مکتبه رحمانیه...... اُردو بازار ...... لا هور مکتبه دارالاخلاص....قصه خوانی بازار..... پشاور

ISLAMIC EDUCATIONAL TRUST U.K (ISLAMIC BOOKS CENTERE

119-121- HALLIWELL ROAD BOLTON BLI 3NE. (U.K.)





# عرض نا شر

حامداً و مصلیاً: اللہ تعالیٰ کی توفیق ہے ادارہ کو کتب دینیہ کی اشاعت کاشر ف حاصل رہتا ہے۔

یہ اللہ تعالیٰ کا ایبا فضل ہے جس پر جس قدر شکر ادا کیا جائے کم ہے کہ ایں سعادت بزور بازو نیست

زیر نظر کتاب "خیر الصالحین" اردو شرح ریاض الصالحین ہے جو کہ و فاقی نصاب برائے بنات کے مقررہ حصص کی تشر تے ہے۔ اس شرح کا اکثر حصہ وہ ہے۔ جو معروف عالم بزرگ حضرت مولانا محمد ادر ایس میر تفی رحمہ اللہ کا لکھا ہوا ہے۔ حضرت کی تحریر فر مودہ پر علمی واصلاحی جامع شرح عرصہ دراز سے نایاب تھی۔ اللہ کے فضل سے ادارہ نے علماء سے از سر نواس کی تر تیب و شخیل کرائی اور فہ کورہ شرح کے علاوہ خیر المفاتی شرح کے علاوہ خیر المفاتی شرح و فاقی نصاب کے مطابق ہو جائے۔

تاکہ حضرت میر تھی رحمہ اللہ کی یہ شرح و فاقی نصاب کے مطابق ہو جائے۔

امام نووی رحمہ اللہ کی تالیف ریاض الصالحین آج بھی نہ صرف اہل علم بلکہ عوام الناس میں بھی ذخیرہ احادیث کاوہ مقبول عام مجموعہ ہے جس کی افادیت میں روز بروزاضا فیہ ہورہاہے۔

اس کی عام مطبوعہ ار دوشر و حات جدید ہیں جبکہ زیر نظر شرح کا انداز طباعت تو جدید ہے لیکن قدیم شار حین حدیث کے علمی جواہر کی امین ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنے محبوب سید المرسلین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے وسیلہ سے حدیث کی اس خدمت کواپی بارگاہ میں شرف قبولیت سے نوازیں۔ آمین۔

محمداسخق غفرله عشرهادل شوال المكرّم • ۱۳۳۰ھ بمطابق اكتوبر ۲۰۰۹ء

### ابتدائيه

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ

ٱلْحَمْدُلِلْهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِيْنِ. وَالصَّلُوةُ وَالسَّلاَمُ عَلَىٰ سَيِّدِ الْمُرْسَلِيْنِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ اَجْمَعِیْن وَمَنْ تَبِعَهُمْ اللّی یَوْمِ الدِّیْنِ

اما بعد!احادیث مبار که پر مشتمل جدید و قدیم مبسوط و مختصر کتب میں ریاض الصالحین انفرادی خصویت کی حامل کتاب ہے جسے چھٹی صدی کے جلیل القدر محدث امام ابوز کریا پھی بن شرف نووی رحمہ اللہ نے مرتب فرمایا۔اس زمانہ کے حالات کے پیش نظراور وجہ تالیف بیان کرتے ہوئے امام نووی رحمہ اللہ تحریر فرماتے ہیں میں نے صحیح احادیث کے ایک مختر مجموعہ ریاض الصالحین کے انتخاب کا قصد کیا جو ہر پڑھنے اور عمل کرنے والے کیلئے اخروی زندگی کا مکمل طریق کار ہو۔ آخرت کے ظاہری و باطنی آداب واطوار کے حصول کاذر بعیہ ہو۔ جس میں امیور خیرکی تر غیب بھی ہو اور تباہ کن امور سے ڈرایا بھی گیا ہو اور اللہ کے راستے پر چلنے والے سالکین کے طور طریقے بھی ہوں۔ بعنی دنیا کی بے ثباتی اور بے مائگی کو ظاہر کرنے والی احادیث بھی ہوں اور نفس انسانی کی اصلاح اور اخلاق کی شائتگی ہے متعلق بھی احادیث ہوں۔ دلوں کور ذائل اور دیگر امر اض قلبیہ سے پاک و صاف کرنے والی احادیث بھی ہوںاور جسمانی اعضاء آنکھ کان'زبان اور ہاتھ یاؤں وغیر ہ کی تجراہی سے حفاظت اور ان کی بےراہر وی کاازالہ کرنے والی احادیث بھی ہوں۔علاوہ ازیں عار فین اور اولیاءاللہ کے مقاصد و مقامات کے متعلق بھی احادیث ہوں۔ امام نووی رحمہ الله کا زمانہ حیات چو نکہ چھ صدی ہجری پر محیط ہے اس لئے اس دور کے مسلمانوں کو جس دواکی ضرورت تھی وفت کے اس عظیم مسجانے ذخیرہ احادیث سے منتخب وہ مجموعہ امت کو پیش کیا جس کی اس دور میں بالخضوص ادر امت کیلئے ہر دور میں بالعموم ضرورت تھی۔ چھٹی صدی کا زمانہ اگرچہ مجموعہ اعتبار سے اسلامی تھاادر اسلامی تہذیب و ثقافت نہ صرف مسلمانوں میں رائج تھی بلکہ غیر مسلموں تک میں اثریذیر تھی۔اسلامی ممالک کا نظام کافی حد تک اسلامی تھا۔ معیشت و تجارت اسلامی فقہ کے مطابق تھی۔ لیکن اس سب کے باوجود امت مسلمہ میں وہ مرض پیدا ہو چکاتھا جس طرف مخبر صادق سیدالمر سلین صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ان الفاظ میں پیشین گوئی فرمائی تھی۔ لكل امة فتنة وفتنة امتى المال برامت كيليًا يك فتنه بهوا باور ميرى امت كا فتنه مال بـ (ترندى) ملک میں مال کی کثرت تھی جس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والے راحت پیندی عیش کوشی اور خواہشات نفس کا

تسلط جیسے خداو آخرت کو بھلا دینے والے نفسانی امر اض کی کثرت تھی چو نکہ حکومت اور تمام نظام کار مسلمانوں کے ہاتھ تھا۔ اس لئے رفاھیت وخوشحالی اور دولت و ثروت ان کے قدم چوم رہی تھی۔ دولت کی اس فرادانی کے نتیجہ میں امت میں دین کاسب سے بڑاد شمن مرض حب دنیااور حب جاہ عام تھا۔

اس حب دنیاو حب جاہ کے سم قاتل کا تریاق اور مہلک زہر کا توڑ صرف زہدو تقوی فقر و فاقہ 'صبر و قناعت کی ترغیب اور ان کے ثمر ات و بر کات کی تعلیم اور دنیا اور اس کے مضر اثر ات سے امت کو آگاہ کرنے پر منحصر تھا۔
چنانچہ اللہ تعالیٰ نے بیہ کام ایس شخصیت سے لیاجو علوم ظاہر بیہ و باطنیہ کے پاک باطن فقر پیشہ جلیل القدر امام سے جن کی زندگی عملی اعتبار سے بھی عبادت وریاضت صبر و قناعت اور زہدو تقوی کا مثالی نمونہ تھی۔ آپ کے کمال اخلاص کی واضح علامت کیلئے ریاض الصالحین ہی کافی ہے کہ یوم تالیف سے تا ہنوز اس کی مقبولیت میں اضافہ ہور ہا ہے اور بیہ مبارک کتاب جہال اہل علم کے نصاب کا حصہ ہے وہاں عوام الناس بھی اس کے مطالعہ کے خواہال مورہ ہے اور حدیث کے ان مقدس جواہر کو حرز جان بنانا سے لئے سعادت سیجھتے ہیں اس لحاظ سے جو علمی و عوامی خصوصیت ریاض الصالحین کو حاصل ہے۔شاید ہی کی دوسری کتاب کو حاصل ہو۔

مرور زمانہ کے ساتھ اصحاب علم و فضل نے اپنے اپنے ذوق کے مطابق اس کتاب کی تخ تاب مختیق' تشر تک جیسے عنوانات پر کام کیااور مختلف زمانوں میں اس کے تراجم موجود ہیں۔ماضی قریب میں ہمارے بزرگ حضرت مولانا محد ادریس میر مخی رحمہ اللہ نے بھی بتو فیق خداو ندی ار دو میں اس کے بعض اجزاکی دکنشین تشر تے ککھی جو زمانہ موجودہ میں بھی امت کیلئے ایک نعمت عظمی ہے۔حضرت کی بیہ تشر تے عرصہ در از سے نایاب تھی۔

ادارہ تالیفات اشر فیہ ملتان کے مالک حضرت قاری محمد اسطن صاحب ملتانی مد ظلہم کی تحریک پر مفتی محمد سعود کشمیر اور راقم الحروف مولوی حبیب الرحمٰن (فاضل جامعہ خیر المدارس ملتان) نے مولانا میر تھی رحمہ اللہ کی شرح کو وفاق المدارس العربیہ پاکستان کے مقرر کردہ نصاب برائے بنات کے مطابق تر تیب دیااور مطبوعہ دیگر شروحات سے بھی بفتدر ضرورت استفادہ کیا گیا تاکہ یہ مجموعہ معلمات وبنات کیلئے کافی وافی ہوسکے۔

عرصہ درازگی محنت کے بعدیہ مجموعہ دو جلدوں میں مرتب ہوکر آپ کے سامنے ہے۔اہل علم سے استدعا ہے کہ خیر الصالحین کی ترتیب میں بفتر ہمت کو تاہی نہیں کی گئی۔ تاہم اس علمی کام کیلئے جس قابلیت کی ضرورت ہے۔ بندگان مرتبین اس سے تہی دست ہیں۔اس لئے دوران مطالعہ جس ظاہری و معنوی سقم میں مطلع ہوں براہ کرم ناشر کو مطلع فرمادیں تاکہ آئندہ ایڈیشن میں در شکی ہوسکے۔

وصلى الله تعالىٰ على خير خلقه وعلى آله واصحابه اجمعين والسلام مع الاكرام مرتبين ومصححين خير الصالحين حضرت مولانا محمدادريس ميرهى رحمه الله تعالى

شیخ الاسلام مولا نامفتی محمه تقی عثانی صاحب مد ظله تحریر فرماتے ہیں۔

حضرت مولانا میر شمی رحمۃ اللہ علیہ اپنے مخلصانہ دینی جذب 'بے پناہ قوت عمل 'دین کیلئے انتقاب جدد جہد اور گوناگوں دین و علمی خدمات کے لحاظ سے ان شخصیات میں سے تھے۔ جو کسی بھی قوم کیلئے ہاعث فخر ہو سکتی ہے۔ آپ نے دار العلوم دیو بند میں مشاہیر علماء دیو بند سے تعلیم حاصل کی۔ علوم مروجہ میں پختہ استعداد کے حامل تھے لیکن ابتدامیں انہوں نے کسی دینی مدرسہ کو اپنامر کر فیض قرار دینے کے بجائے السنہ شرقیہ کے سرکاری امتحانات کی تیاری کیلئے ایک ادارہ قائم کیا جو ادارہ شرقیہ کے نام سے مدتوں خدمات انجام دیتارہا اور خاب السنہ شرقیہ کی تدریس کا ممتاز ادارہ تھا۔ جس سے شاید ہزارہا لوگوں نے فائدہ اٹھایا اور عربی اردو 'فارسی کی معیاری تعلیم حاصل کی۔ لیکن پچھ عرصہ کے بعد مولانا کے جذبہ فیض رسانی کو یہ ذریعہ ناکافی معلوم ہو اور مولانا اس بیتنج پر پہنچ کہ دین کی شوس خدمت کیلئے کسی دینی مدرسہ ہی میں رہ کر روایتی طریق سے علوم اسلامیہ کی درس و تدریس ضروری ہے۔ چنانچہ مولانا نے ہوئی جائی اور مائی قربانیوں کے ساتھ رفتہ رفتہ ادارہ شرقیہ کے کامول کو سمیٹ کر جارے دارالعلوم میں تدریس کے فرائض انجام دینے شروع کردیئے

یہ وہ وقت تھا'جب کے ۱۳ سے ۱۹۵۷ء) میں وار العلوم نانگ واڑہ کی قدیم عمارت سے حالیہ جدید عمارت میں منتقل ہوا تھا۔ اس وقت دار العلوم کے آس پاس نہ کور گل کی آباد کی تھی نہ اس کا کوئی تصور دار العلوم کی زمین جنگلی جھاڑیوں اور ریتلے میلوں کے در میان دو پختہ اور ایک زیر تغییر عمارت پر مشتمل تھی۔ قریب میں ایک قدیم شرافی گوٹھ کے سواکوئی آباد کی نہ تھی۔ نہ بجل تھی 'نہ پنی تھی اور یہ پورا فاصلہ لق تھی۔ نہ بجل تھی 'نہ پنیفون اور شہر سے رابطہ کیلئے بس بھی ایک میل کے فاصلے سے ملتی تھی اور یہ پورا فاصلہ لق ودق صحر اپر مشتمل تھا۔ مولانا کیلئے ادارہ شرقیہ کی ذمہ دار یوں کو یک گخت چھوڑنا ممکن نہیں تھااور اس لئے وہ دار العلوم میں مدر یس کیلئے روزانہ آمدور فت کا سلسلہ شروع کیا۔ شہر مستقل قیام بھی نہیں فرما سکتے تھے۔ چنانچہ انہوں نے دار العلوم میں تدریس کیلئے روزانہ آمدور فت کا سلسلہ شروع کیا۔ شہر سے روزانہ دور ایس بدل کر لا نڈھی پنچنااور وہاں سے ایک ڈیڑھ میل کا فاصلہ اس طرح پیدل طے کرنا کہ ساتھ کتا ہیں بھی ہو تااور پان کا ہو تیں اور چو نکہ مولانا چائے اور پان کے نہ صرف عادی بلکہ بلانوش تھے۔ اس لئے ساتھ چائے کا تھر ماس بھی ہو تااور پان کا سامان بھی اور پھر کئی تھنے جم کر در س دینااور بعد میں اس طرح شہر واپس جانااور وہاں جاکر ادارہ شرقیہ کی ذمہ داریاں نبھاناروز مرد کا معمول تھا۔ جے دکھ کر ہم نوجوانوں کو بھی پسینہ آتا تھااور یہ معمول ایک دودن یا چند ماہ نہیں۔ مسلس چار سال تک جاری رہاور اس ساری مشقت کے صلے میں مولانا نے کوئی مالی معاوضہ لینا گوارہ نہیں فرمایا۔

برادر محترم جناب مولانا محمد رفیع عثانی صاحب اور احقر کویہ شرف حاصل ہے کہ اس زمانہ میں ہم نے دیوان حماسہ حضرت مولانا سے پڑھا۔ مولانا بڑے لطیف ادبی مذاق کے حامل تھے اور واقعہ یہ ہے کہ ان کے دیوان حماسہ کے درس کی حلاوت ۳۳سال گزر جانے کے بعد بھی قلب وذہن میں اس طرح تازہ ہے اور دیوان حماسہ کے اشعاران کے مخصوص انداز و آ جنگ اور آواز کی اس گھن گرج کے ساتھ آج بھی کانوں میں گونچتے ہیں اور بہت سے اشعار کی تشریحات اور اس کے ذیل

میں بتائے ہوئے افادات اس طرح یاد ہیں۔ جیسے کل ہی ان سے بید در س لیا ہو۔ در س کی بید تاثیر بہت کم اساتذہ کے جھے ہیں آتی ہے۔ کہ طالب علم کوسالہاسال گزرنے پر بھی اس کی چھوٹی چھوٹی باتیں ہی نہیں استاد کالب ولہجہ بھی متحضر رہ جائے۔ دارالعلوم کے اس دورافقادہ مقام کالوراس بے سر وسامانی کے دور میں روزانہ شہر سے آکر کئی گھنٹے پڑھانا بقینا مولانا کیلئے ایک شدید مجاہدہ سے کم نہ تھا۔ لیکن مولانانے بیہ مجاہدہ کئی سال سے جاری رکھا۔ پھر بالآخر حضرت مولاناسید محمد یوسف صاحب بنوری رحمۃ اللہ علیہ کے مدرسہ میں جواب جلعۃ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن کے نام سے معروف ہے۔ تدریس شروع فرمادی وہاں پہنچ کر مولانا نے رفتہ رفتہ ادارہ شرقیہ کے مشغلہ کوبالکل ختم ہی کر دیااور ہمہ تن مدرسہ کے ہوگر رہ گئے۔ تدریس کے علاوہ مولانا ترظامی امور میں نے دفتہ رفتہ ادارہ شرقیہ کے مشغلہ کوبالکل ختم ہی کر دیااور ہمہ تن مدرسہ کے ہوگر رہ گئے۔ تدریس کے علاوہ مولانا انتظامی امور میں بھی حضرت مولانا نے مدرسہ سے ماہنامہ بینات جاری کیا تواس کے مدیراور طابع وناشر کی حشیت سے مولاناہی کو منتخب فرمایا۔

و فاقی المدارس العربیہ کا قیام عمل میں آیا تواگر چہ اس تنظیم کے رسمی مناصب پر تواس وقت کے مشاہیر علاء حضرت مولانا فتی محمود صاحب رحمة الله علیه اور حضرت مولانا مفتی محمود صاحب رحمة الله علیه اور حضرت مولانا مفتی محمود صاحب رحمة الله علیه جیسے حضرات فائز رہے لیکن اس بات کا اعتراف ان سب حضرات نے بارہا کیا کہ عملی طور پروفاق کے کرتا دھرتا در حقیقت حضرت مولانا دریس صاحب ہی تھے۔ ہر تنظیم کی طرح وفاق بھی اپنی ابتداء میں وسائل کی قلت کا شکار تھا اور مولانا محرری سے لیکر واک کی تربیل تک کے تمام کام تن تنہا انجام دیتے تھے اور راتوں کو جاگ جاگ کریہ کام نمثات۔

چنانچہ حضرت مولانامفتی محمود صاحب رحمۃ اللہ علیہ کیو فات کے بعد باتفاق آپ ہی کوو فاق المدارس کاصدر منتخب کیا گیااوراس عہدہ پر آپ آخرو فت تک فائزرہے۔(نقوش نشکاں)

حضرت مولانا محمہ یو سف لد هیانوی رحمہ اللہ آپ کے آخری کھات کی منظر کشی کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔
مولانا محمد ادر لیس میر مخی رحمۃ اللہ علیہ مدر سہ میں تغییر جا لین شریف کا بھی سبق پڑھایا کرتے تھے اور ظہر کے بعد
اس کاوقت تھا اکیکن و فات کے دن شخ گیارہ ہے در س کاہ میں تشریف لائے۔ یہ گھنٹہ دو سر سے استاد کا تھا اور وہ اپناسبتی پڑھا اور ہے سبق پڑھانا ہے۔ مدر سہ کے اکثر اساتذہ چو نکہ حضرت مولانا مرحوم کے شاگر و تھے۔ یول بھی آپ مدر سہ میں سب سے معمر بزرگ تھے۔ اس لئے سبق پڑھانے والے استاذ مولانا مرحوم کے شاگر و تھے۔ یول بھی آپ مدر سہ میں سب سے معمر بزرگ تھے۔ اس لئے سبق پڑھانے والے استاذ مولانا کا تھا۔
من کر فور اُن پاسبتی چھوڑ کراٹھ گئے۔ حضرت سبق پڑھانے نے گئے۔ سورۃ المطفقین چل رہی تھی اور (اس دن ) کاسبتی یہ تھا۔
اِنَّ الْاَبْرَادَ لَفِیْ نَعِیْم عَلَی الْاَدَ آئِكِ یَنْظُرُونَ تَعْرِف فِیْ وُجُوٰ ہِلِم مَنْسُرَةَ النَّعِیْم یُسْقَوْنَ مِنْ دَّجِیْقِ مَّنْحُدُوٰ مِ مِن دَّجِیْم کُستی پڑھائے کے است پر لیٹے اور انتقال ہو گیا۔ وفات کے وقت ہمارے دفی حضرت مولانا واکٹر عبدالرزاتی اسکندران کے پاس بیٹھے تھے۔ ان کے سامنے انتقال ہو لہ وفات کے بعد تجبیز و تنفین ہوئی۔ ظہر کے بعد دار الحدیث میں انکی میت زیارت کیلئے رکھی گئے۔ اتنا سفید چہرہ تھا کہ سبحان اللہ! چہرے پر نور ہر س رہا تھا۔ حالا تکہ حضرت کارنگ ذراسانو لا تھا۔ لیکن وفات کے بعد چہرہ اتنا سفید ہونا تکی کرامت تھی۔ (واقعات و مالوات کے بعد چہرہ اتنا سفید ہونا تکی کرامت تھی۔ (واقعات و مثابرات لیونوں) کہ بڑے میاں کو انتائی وفات کے بعد چہرہ اتنا سفید ہونا تکی کرامت تھی۔ (واقعات و مثابرات الدھیائی)

## فكهرست

| خلاص اور نیت کے بیان میں                                                  | 24         |
|---------------------------------------------------------------------------|------------|
| خلاص اور نیت کی اہمیت اور اس باب سے کتاب کوشر وع کرنے کی وجہ              | ۳۸         |
| خلاص کی پہچان                                                             | ۳۸         |
| س زمانه میں روزہ نماز میں وہ اثر کیوں نہیں رہاجو قر آن وحدیث میں مذکور ہے | <b>m</b> 9 |
| یہ کتاب کس نیت سے پڑھنی جا ہے                                             | ۳٠         |
| عمل کامدار نبیت پر ہے                                                     | 44         |
| لامر الاول بيان شان ورود حديث                                             | 44         |
| لامر الثانیاس حدیث کو پہلے ذکر کر نیکی وجوہات                             | ~~         |
| زبان سے نیت کرناضروری ہے یا نہیں                                          | 44         |
| س حدیث کاما خذ                                                            | 44         |
| مدیث کی فضیلت                                                             | 80         |
| شان ورود حديث                                                             | 20         |
| نیت کی تین قشمیں ہیں                                                      | 20         |
| الامر الثالث عشر۔ حملتین کے مفروات کابیان                                 | 44         |
| ہجرة کی شخفیق                                                             | 4          |
| الامر الخامس عشر۔ چند سوالوں کے جوابات                                    | 47         |
| حشر کے دن لوگ اپنی اپنی نیتوں پر انٹھیں گے                                | ۳۸         |
| جهاد اور نیت                                                              | ۳۹         |

| ۵۰   | حضرت عائشه رضی الله عنها کے مخضر حالات                                        |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۵٠   | موجوده زمانه میں ہجرت کا تھم                                                  |
| ۵۱   | جهاد                                                                          |
| ۵۱   | اخلاص کے ساتھ کسی نیک کام کی صرف نیت کرنے پر بھی عمل کا ثواب ملتاہے           |
| or   | حدیث کی تشر تخ                                                                |
| ٥٣   | אורט פורים                                                                    |
| or   | بیوی کے منہ میں نوالہ دینے کا ثواب اور اس کی مصلحت                            |
| ٥٣   | حضرت سعدين خوله رضى الله تعالى عنه كانتقال كب ہوا                             |
| or   | راوی حدیث حضرت سعد بن ابی و قاص کے مخضر حالات                                 |
| ۵۵   | باپ کاصد قہ بیٹے کومل جائے تب بھی باپ کواس کی نیت کا ثواب ضرور ملتا ہے        |
| ۵۵   | نیت کا پھل اور اللہ تعالیٰ کی شان کرم                                         |
| 24   | الله كى خوشنودى كى نيت سے توانسان جو كچھ بھى خرچ كرے سب عبادت ہے حتیٰ كہ بيوى |
| 10   | کے منہ میں نوالہ بھی اس نیت ہے دے تووہ بھی عبادت اور اجرو ثواب کا موجب ہے'    |
| ۵۸   | حضرت سعدین ابی و قاص رہنی اللہ عنہ کے مختصر حالات                             |
| ۵۹   | مال د مکیمہ بھال کر خرچ کرناچاہئے                                             |
| ۵۹   | بیوی کے منہ میں نوالہ دینے کو کار ثواب بتلانے کی مصلحت                        |
| 4+   | ہاری ساری زندگی عبادت بن سکتی ہے                                              |
| 4.   | حضرت سعدبن خولة كى و فات پرافسوس                                              |
| 4.   | اور مہاجرین کے لئے دعا فرمانے کی وجہ                                          |
| 41   | شرعام تے وقت کاصد قہ وصیت ہوتا ہے                                             |
| 41   | عیادت کے فضائل                                                                |
| ٦١ ا | مرنے سے پہلے میت صرف تہائی مال کی وصیت کر سکتا ہے                             |
| 41   | حضرت سعد بن خوله رضى الله عنه كالنقال كب موا                                  |
| - Yr | الله تعالى دلوں كود كيھتے ہيں                                                 |
| 71   | مديث كامافذ                                                                   |
| 71   | کون ساجہاد اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہادہ                                       |
| 71   | حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی الله عنه کے مخضر حالات                               |

| AL.      | جهاد اور جنگ میں فرق                                                  |
|----------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۵۲       | اعمال کی قبولیت کیلئے اللہ کی رضاشر طہ                                |
| ۵۲       | <i>عدیث کاما خذ</i>                                                   |
| 10       | تحسی جرم اور گناہ کے دریے ہونے کی سز ا                                |
| ۵۲       | حضرت نفیع بن الحارث رضی الله عنه کے مختصر حالات                       |
| 77       | اعمال دافعال میں نیت کاد خل                                           |
| 14       | <i>عدیث کا ما فذ</i>                                                  |
| 14       | نیک نیتی کے ثمرات و بر کات                                            |
| 49       | حدیث کاماغذ                                                           |
| 19       | نیت نیک اور نیت بد کا فرق                                             |
| 19       | حدیث کی تشر تح                                                        |
| ۷٠ -     | نیکی کاارادہ موجب اجرو ثواب ہے                                        |
| ۷٠       | براکام کرنے کی صورت میں صرف ایک ہی براکام لکھنے کی وجہ                |
| 21       | اس حدیث کاماخذ                                                        |
| 41       | اخلاص اور نیک نیتی کے کرشمے اور اعمال صالحہ کے فائدے                  |
| 2r       | حضرت عبدالله بن عمرر ضي الله عنه كے مختصر حالات                       |
| 44       | اعمال صالحه كاوسيله                                                   |
| 40       | اس واقعہ کے بیان فرمانے کا مقصد                                       |
| 24       | توبه كابيان                                                           |
| 24       | گناهاور توبه کی قشمیں اور شرطیں                                       |
| 44       | حدیث کی تشر تک                                                        |
| 44       | حقوق العباد 'بندوں کے حقوق سے متعلق گناہ                              |
| ۷۸       | اسی لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی اُمت کو خبر دار فرمایا ہے |
| ۷۸       | توبہ کے واجب ہونے کے دلائل                                            |
| <b>4</b> | توبہ 'مغفر قاور عفو کے شرعی معنی اور ان میں فرق                       |
| Al       | ان نتیوں کفظوں میں فرق                                                |
| Ar       | تو به اوراستغفار کی کثرت                                              |

| Ar .  | ر سول الله صلی الله علیه وسلم کے اپنے تو به واستغفار کے ذکر کرنے کا مقصد |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| Ar    | کثرت ہے تو بہ واستغفار کی ضرورت                                          |
| Ar    | نبی کی توبه واستغفار پراشکال اور اس کاجواب                               |
| Ar    | دوسر اجواب                                                               |
| -Ar   | عبديت كانقاضا                                                            |
| V. V. | الله تعالیٰ اپنے بندہ کی توبہ سے کتناخوش ہوتے ہیں                        |
| - 10  | الله تعالیٰ کو بندے کی تو بہ سے خوشی کی وجہ                              |
| ۸۵    | الله تعالی کی شان                                                        |
| 10    | توبه كادروازه كب بند بهو گا                                              |
| PA =  | توبہ قبول ہونے کی آخری صد                                                |
| -AY   | يه كب بهو كا                                                             |
| ۸۷    | دونول احاديث كاماخذ                                                      |
| 14    | کوئی گنهگار کب تک اپنے گناہ سے توبہ کر سکتا ہے                           |
| ~ AZ  | نزع کے وقت کی تو بہ معتبر نہ ہونے کی وجہ                                 |
| - ^^  | تو بہ کے متعلق قر آن وحدیث کے بیان میں تطبیق                             |
| ۸۸    | تو به کااعلی مر تبه اورادنی مرتبه                                        |
| ۸۸    | صد يث كاماغذ                                                             |
| A9    | توبہ کے دروازے کی وسعت                                                   |
| 4.    | حدیث شریف میں اس زندگی کے متعلق اہم ترین کار آمد تین تعلیمات             |
| 91    | سبق آموز بات                                                             |
| 91    | حقيقي حب رسول صلى الله عليه وسلم كاكر شمه                                |
| 91    | کسی ہے محبت کا تقاضا                                                     |
| 91    | کس کاحشر کس کے ساتھ ہوگا؟اس کی کسوٹی اور اس کی وجہ                       |
| 98    | سورج کے مغرب سے نکلنے اور توبہ کے دروازے بند ہونے کا باہمی ربط           |
| 90    | زیادہ سے زیادہ اور بڑے سے بڑے گناہ بھی صدق دل سے کی ہوئی                 |
| 91    | توبہ سے معاف ہو جاتے ہیں (ایک عجیب واقعہ)                                |
| 90    | راوی حدیث حضرت سعدین مالک بن سنان                                        |

| 90    | ابوسعیدالخدری رضی اللہ عنہ کے مختصر حالات                            |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| 94    | سو آ د میوں کے قاتل کاواقعہ                                          |
| 94    | حدیث کی آیت قرآنیہ سے بھی تائید                                      |
| 94    | اس واقعہ کے مضمون کی تائید قر آن وحدیث ہے                            |
| 9.4   | حضرت کعب بن مالک کی عظیم تو به کاواقعہ اور پچ بولنے کے بر کات        |
| 1+1   | <sup>لے</sup> غزوہ تبوک کی تاریخ اور مجاہد وں کی تعداد               |
| 1+1   | سچی محبت                                                             |
| 111   | حفزت کعب رضی الله عنه بن مالک رضی الله عنه کے مختصر حالات            |
| 110   | سبق آموز ہات جس پر توبہ کے مؤثر ہونے کامدار ہے                       |
| 117   | محر کات گناہ ہے حتی الا مکان بچنا بھی تو بہ کی قبولیت کیلئے ضروری ہے |
| 117   | جھوٹ میں نجات نہیں ہے                                                |
| 114   | خوشخبری سنانے والوں کو ہدید دینامستحب ہے                             |
| 114   | آپ صلی اللہ علیہ وسلم جمعرات کے دن سفر کو پہند فرماتے تھے            |
| 114   | محد ثین رحمہ اللہ نے اس کی مختلف وجوہات بیان کی ہیں مثلاً۔           |
| IIA   | ہاری تو بہ واستغفار بے اثر کیوں ہیں                                  |
| IIA   | قبول توبه کی علامت                                                   |
| IIA   | عظیم توبه                                                            |
| 11.   | گناہوں کی جڑاور اس سے تو بہ                                          |
| 11+   | توبه كاكر شمه حديث                                                   |
| Iri - | بابالصبر                                                             |
| irr   | تفسیر صبر کے لغوی اور شرعی معنی                                      |
| Irm.  | صبر کی تین قشمیں                                                     |
| 120   | صبر ایک عظیم روشنی ہے                                                |
| Iry   | حدیث کی تشر تک                                                       |
| 174   | صبر سے بڑھ کر کوئی دولت نہیں                                         |
| 174   | ايك انهم سوال كاجواب                                                 |
| 114   | غلني كابيان                                                          |

| ت کابیان                                                                       | عفد    |
|--------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ر و شکر خیر ہی خیر ہیں                                                         | صبر    |
| ر کی آزمائش کاسب سے سخت مقام                                                   | صبر    |
| ہے ساختہ آنسو 'اور بغیر آواز کے روناصبر کے منافی نہیں                          | بے۔    |
| ر دونوں حدیثوں میں صبر کی قشم                                                  | ان د   |
| يث الأخدود: خند قول كاقصه                                                      | حد ہے  |
| رق والول کے قصہ کا پس منظر                                                     | خنرز   |
| ی زماند کے فرعون و نمرود                                                       | اس     |
| ر اور کہانت کی ان بت پر ستوں میں اہمیت                                         | سحرا   |
| ى ترقى يا فتة زمانه كاحال                                                      | اس     |
| ے شبہ کا زالہ                                                                  | ایک    |
| ری شریعت کا حکم                                                                | بمارك  |
| حب کرامت لڑ کے کو ہولناک طریقوں سے ہلاک کرنے کی تدبیریں اور ان میں ناکامی: اسم | صاح    |
| ب شبه کاازاله                                                                  | ايك    |
| یث کی تشر تخ:                                                                  | عد ہے  |
| من کیلئے مصیبتیں گھبرانے کی چیز نہیں ہیں                                       | موم    |
| ۔ صبر کرنے کی صورت میں در جات بلند ہونے کا موجب ہیں                            | بلکه ۵ |
| ے ضرور ی تنبیہ                                                                 | ایک    |
| سرافا ئده، گرامت کابیان                                                        | دوسر   |
| امت اور معجزه میں فرق                                                          | كرام   |
| سرافرق                                                                         | زوسر   |
| ح کل کے ولیوں کی کرامتیں                                                       | آج ا   |
| ا ۱۳۲                                                                          | یج و   |
| ر کی ایک اہم شرط                                                               | مبرك   |
| ر کی اس اہم شرط کی وجہ                                                         | مبرك   |
| ر کاایک اہم مقام اور اس کی جزا                                                 | مبر ک  |
| ر تک_صبر کی حقیقت کاایک پہلو                                                   | نشرز   |

| 100   | صبر کاایک اور اہم مرتبہ اور اس کی جزاء عظیم                   |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 100   | تشر تک_اجر عظیم کی وجه اور شریعت کا حکم                       |
| ira   | اسلام میں چھوت چھات کی کوئی حقیقت نہیں                        |
| 100   | جس بستی میں و با پھیکی ہوئی ہواس میں نہ جانے کے حکم کی وجہ    |
| Ira   | شہید کے برابر ثواب ملنے کی وجہ                                |
| ١٣٦   | اس زمانه کی جہالت                                             |
| ורץ   | صبر کاایک اور اہم مقام اور اس کااجر عظیم                      |
| ١٣٦   | تشر تک_اس اجر عظیم کی وجه اور جاری حالت                       |
| 114   | جنتی عورت                                                     |
| 182   | صبر کاایک اوراہم مقام اورایک سبق آ موز واقعہ                  |
| IFA   | انبیاء علیهم السلام کے صبر کاامتحان                           |
| IMA . | بيه اولوالعزم نبي كون بين                                     |
| 16.7  | معمولی سے معمولی مصیبت یاد کھ تکلیف پر                        |
| IMA   | صبر کرنا بھی خطاؤں کا کفارہ بنتاہے                            |
| 1179  | ولی معمولی چیزوں پر صبر کرنے کا فائدہ                         |
| 1179  | صبر کرنے سے خطائیں اور گناہ خزاں کے پتوں کی طرح جھڑ جاتے ہیں  |
| 10+   | ہرایک کے صبر کاامتحان اس کے رتبہ کے اعتبار سے لیاجا تاہے      |
| 10+   | موت کی شدت بھی مرنے والے کے صبر کا                            |
| 10+   | امتحان اور در جات کی بلندی کاوسیلہ ہے                         |
| 10+   | ا یک شبه کاازاله                                              |
| 10+   | مصيبتيں مومن كيلئے باعث خير ہيں                               |
| 10+   | مصیبتیں کن لوگوں کیلئے در جات کی بلندی کا باعث ہوتی ہیں       |
| 10+   | کیسی ہی مصیبتیں آئیں موت کی دعا ہر گزنہ مانگنی چاہئے          |
| 101   | موت کی دعا کیوں نہ ما مگنی حیاہئے                             |
| 101   | پہلی اُمتوں کے اہل ایمان پر کیسی کیسی مصبتیں آئی ہیں          |
| 101   | اس اُمت کی اور پہلی اُمتوں کی آز مائشوں میں فرق اور اس کی وجہ |
| ior   | عظيم بثارت                                                    |

| 101    | نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کی حوصله مندی اور بے مثل صبر وضبط کاایک واقعه |
|--------|---------------------------------------------------------------------------|
| 100    | تشر تک۔اس تقسیم کے واقعہ کی تشر تکاور آپ کاصبر                            |
| ۱۵۳    | قر آن کریم میں حضرت موسیٰ کی ایذ اکاذ کر                                  |
| 100    | اس امت کوایذاءر سول صلی الله علیه وسلم سے                                 |
| 100    | بیخے کی تاکیداور موذی کی سزا                                              |
| 100    | ایذاءر سول صلی الله علیه وسلم کی د نیامیں سز ا                            |
| 107    | آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات کے بعد آپ کوایذاء پہنچانے کا حکم           |
| 107    | مومن زیاده ترمصیبتوں میں کیوں گر فتار رہتے ہیں                            |
| 101    | مصیبتوں یاد کھ بیاریوں میں گر فتار ہونے کے وقت ایک مومن کو کیا کرناچاہئے  |
| 102    | ہماری حالت اور اس کی اصلاح کی تدبیر                                       |
| - 104  | مومنوں کیلئے مصببتیں ایک بشارت ہیں                                        |
| 101    | اس بشارت کی شرط صبر ہے                                                    |
| 101    | صبر وضبط کاایک بے نظیراور سبق آموز واقعہ                                  |
| 141    | ا یک مسلمان عورت کاعظیم الشان صبر و ضبط اور حوصله                         |
| ~_ (4) | حضرت أم سليمٌ مسلمان خواتين كيلئے قابل تقليد ہستى ہيں                     |
| inr.   | اُم سلیم کی خدمت گزاری کاصله                                              |
| : IYY  | نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کی د عاکااثر                                  |
| HT     | بہادری زور آزمائی کانام نہیں ہے                                           |
| 148    | شجاعت اور بهادری کامعیار                                                  |
| 171    | امام نووی اس حدیث کو صبر کے باب میں کیوں لائے                             |
| 175    | صبر اور در گزر کہاں نہیں کرنا چاہئے                                       |
| 176    | انسان کے صبر وضبط کی آزمائش کا موقعہ                                      |
| 170    | غصہ کو فرو کرنے اور صبر و صبط اختیار کرنے کی تدبیر                        |
| ואר    | انقام لینے کی قدرت کے باوجود صبر و ضبط اور در گزرے کام لینے کا اجر عظیم   |
| 110    | ان دونوں حدیثوں کو صبر کے باب میں لانے کی وجہ                             |
| 170    | غيض وغضب اور صبر وضبط                                                     |
| 170    | غصہ بڑی ٹری بلا ہے اور اس کا علاج صبر و محمل کا ملکہ ہے                   |

| ا الما الم الم الم الم الم الم الم الم ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------------------------------------|
| المال | 177 |                                                            |
| عرفاروق رسنی اللہ عند کی خصوصیت  المجر صادق صلی اللہ عابد و سلم کی ایک پیشن گوئی  مرکا ایک اہم مقام  قر اور جماعتی امن وامان کو مخفو ظر کھے کی تعلیم اور مبر  المعر انوں کی حق تلفیوں کے باوجود ملکی امن کو باتی رکھنے  محر انوں کی حق تلفیوں کے باوجود ملکی امن کو باتی رکھنے  محر انوں کی حق تلفیوں کے باوجود ملکی امن کو باتی رکھنے  مدر ان حقال ان قائم رکھنے کی اسلامی تدبیر  مبر داستقلال کی آز مائش کا سب سے بڑا مقام  مبر داستقلال کی آز مائش کا سب سے بڑا مقام  مدر داستقلال کی آز مائش کا سب سے بڑا مقام  مدر ان کی کہ میں صدی کی استمال  اسلام کے خلاف ایک پروچیئٹ کی تروید  اسلام کے خلاف ایک پروچیئٹ کی تروید  اسلام کے خلاف ایک پروچیئٹ کی تروید  امری حالت اور اس کا نیجی معنی  ادری حالت اور اس کا نیجی میں مدتی اور اس کا انجام میک میں صدی کی عادت اور اس کا انجام میک صدی تھی میں صدی اور اس کا انجام میک صدی اور اس کا انجام میک صدی اس کی خلائیں تک میں صدی اس کر میں شیدی صدی تھی سے مدی تاور اس کا انجام میک صدی ایک شیدی صدی تاور اس کہ انجین تک کو بھی نے صدی تاور اس کا انجام میک صدی تاور اس کا انجام میک صدی تاور اس کا انجام میک صدی تاور اس کہ انجین تک کو بھی تاور کر کر میں صدی تاور کر کہ میں صدی تاور کر کر میں تاور کر کر کر میں کر کر کر میں کر کر کر کر کر کر میں کر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 177 | صبر وضبط كاعظيم فائده                                      |
| المركا ايدان صلى اللہ عايہ و سلم كي ايك يوش كوئي اللہ عايہ و سلم كي ايك يوش كوئي اللہ عالم مقام مقام حكون اللہ اللہ مقام حكون اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 177 | حضرت عمرٌ کے صبر و مختل کاایک واقعہ                        |
| المام کا ایک اہم مقام میں المان کو محفوظ رکھنے کی تعلیم اور صبر کا ایک اہم مقام میں المان کو محفوظ رکھنے کی تعلیم اور صبر و حکل اعتبار کرنے کی ہدایت المام کے اور جود ملکی امن کو ہاتی رکھنے کی اسلامی تدبیر المان تائم رکھنے کی اسلامی تدبیر المان تائم رکھنے کی اسلامی تدبیر المان جہاد اور صبر واستقلال کی آذبائش کا سب سے بڑا مقام میر واستقلال کی آذبائش کا سب سے بڑا مقام المام کے طاف ایک پر و پیگیٹڑ نے کی تردید اسلام کے طاف ایک بر و پیگیٹڑ نے کی تردید اسلام کے طاف ایک برو پیگیٹڑ نے کی تردید اسلام کے میان میں میں المائی جہاد کا متفصد اسلامی کے بیان میں المائی جہاد کا متفصد المائی جہاد کا متفید المائی تیجہ کے المائی المیان تیجہ کی تاریخ کی مادت اور اس کا انجام نیک کا و بیان سے کہ ایکن تک کا و بیان سے کہ تا جہاد کا طرف کے کہ بیان تک کا و بیان سے کہ تا جہاد کا عاصر کے کہ بیان تک کا و بیان سے کہ تا جہاد کا عاصر کے کہ بیان تک کا و بیان سے کہ تا جہاد کا کہ بیان تک کی و بیان کی کہ بیان کے کہ کہ بیان تک کی بیان کے کہ بیان تک کی بیان کی کہ بیان کے کہ کہ بیان کی کہ بیان کا کہ بیان کا کہ بیان کی کہ بیان کے کہ کہ بیان کے کہ بیان کی کہ بیان کے کہ بیان کی کہ بیان کے کہ بیان کی کہ بیان کے کہ کہ بیان کے کہ کہ بیان کے کہ بیان کے کہ بیان کے کہ کی کو کہ کی کے کہ کہ بیان کے کہ بیان کے کہ بیان کے کہ کی کی کر ایک کے کہ کہ کی کر کے کہ کی کر ایک کے کہ کر بیان کی کر ایک کے کہ کر کی کر کے کہ کر کے کہ کر کر کر کے کہ کر کر کر کر کر کر کر  | 172 | عمر فاروق رضی الله عنه کی خصوصیت                           |
| توی اورجاع تی امن وامان کو محفوظ رکھنے کی تعلیم اور صبر  ادرجاع تی امن وامان کو محفوظ رکھنے کی تعلیم اور صبر  ادر صبر و محل اختیار کرنے کی ہدایت  ادر صبر و محل اختیار کرنے کی ہدایت  مید ان جہاد اور صبر واستقلال کی تعلیم  مید ان جہاد اور صبر واستقلال کی تعلیم  میر ان جہاد اور صبر واستقلال کی تعلیم  میر واستقلال کی تو ہیگنڈے کی تردید  اسلام کے خلاف آیک پرو ہیگنڈے کی تردید  اسلام کے خلاف آیک پرو ہیگنڈے کی تردید  اسلام کے خلاف ایک پرو ہیگنڈے کی خلاف کی تردید کی پہیان میں  اسلام کے خلاف کی پہیان میں کہ کا نہیں تک کی پہیان کی پہیان کی پہیان کے کہ پہیان خورے ہوئے کی پہیان کی کہ کا بہتری تھیں تک کی پہیان کے کہ پہیان کے کہ پہیان کے کہ پہیان کو کہ کا بہتری کی پہیان کے کہ پہیان خورے کی پہیان کے کہ کے کہ کو کر کے کہ کو کی کو کہ کو کر کے کہ کو | 172 | مخبر صادق صلی الله علیه وسلم کی ایک پیشن گوئی              |
| المام کی حق تلفیوں کے باوجود ملکی امن کو باتی رکھنے ادور مبر و مخلی اختیار کرنے کی ہدا ہت ادو مبر و مخلی اختیار کرنے کی ہدا ہت میدان جہداور صبر واستقلال کی تعلیم میدان جہداور صبر واستقلال کی تعلیم میدان جہداور صبر واستقلال کی تعلیم مید الله علی خالف ایک پرو پیگنڈے کی تردید اسلام کے خلاف ایک پرو پیگنڈے کی تردید اسلام کے خلاف ایک پرو پیگنڈے کی تردید اسلام کے بیان میں اسلام کے بیان میں مدق رکھن کے بیان میں ادر کی امتحال اللہ کی استعمال اللہ اللہ کی میں صدق کا استعمال اللہ کی جہدا کی معنی اللہ کا میں صدق کا استعمال اللہ کی جہدا کی میں صدق کی استعمال اللہ کے بیان میں صدق کی مادت اور اس کا انجمام بر کے جوٹ برائے کی مادت اور اس کا انجمام بر کے مادت اور اس کا انجمام بر کے مادت اور اس کا انجمام بر کی مادت اور اس کا انجمام بر کی مادت اور اس کا انجمام بر کی مدت کی تاہمین کی میں میں کی بہترین کی میں کہ کی بہترین کی کہترین کی بہترین کی  | AYI | صبر کاایک اہم مقام                                         |
| ادر صبر و محل اختیار کرنے کی ہدایت  ملک شمر امن وابان قائم رکھنے کی اسلامی تدبیر  میدان جہاداور صبر واستقلال کی تعلیم  صبر واستقلال کی آزبائش کا سب سے بزامقام  اسلام کے خلاف ایک ہو پگینڈے کی تردید  اسلام کے خلاف ایک ہو پگینڈے کی تردید  اسلام کے خلاف ایک ہو پگینڈے کی تردید  اسلامی جہاد کا متقصد  صدق رکھی کے بیان میں  صدق رکھی کے بیان میں  ادا اللہ کی محن استعال اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | AYI | قومی اور جماعتی امن وامان کو محفو ظر کھنے کی تعلیم اور صبر |
| المل میں امن وابان قائم رکھنے گی اسلامی تدبیر میر ان جہاد اور صبر واستقلال کی تعلیم صبر واستقلال کی آزبائش کا سب سے بڑامقام صبر واستقلال کی آزبائش کا سب سے بڑامقام اسلامی جہاد کا متقصد اسلامی جہاد کا متقصد اسلامی جہاد کا متقصد اسلامی جہاد کا متقصد اسلامی جہاد کا استعمال الامی الامی استعمال الامی استعمال الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی استعمال الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی استعمال الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی الامی استعمال الامی استعمال الام | 179 | حکمر انوں کی حق تلفیوں کے باوجود ملکی امن کو ہاتی رکھنے    |
| میدان جہاد اور صبر واستقلال کی تعلیم صبر واستقلال کی آز ماکش کا سب سے بڑا مقام اسلام کے خلاف آیک پروپیگینڈ نے کی تردید اسلام جہاد کا مقصد صدق کے بیان میں صدق کے لغو کی اور شرع معنی ادا اللہ محمد ترای کی سرت کے اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 179 | اور صبر و مخل اختیار کرنے کی ہدایت                         |
| اسلام کے خلاف ایک پر و پیگیٹرے کی تردید اسلام کے خلاف ایک پر و پیگیٹرے کی تردید اسلامی جہاد کا مقصد صدق (ج) کے بیان میں صدق کے لغو کی اور شرعی معنی صدق کے لغو کی اور شرعی معنی صدق کے انوان میں صدق کا استعمال الا الا الا الا الا الا الا الا الا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 179 | ملک میں امن وامان قائم رکھنے کی اسلامی تدبیر               |
| اسلام کے ظاف ایک پرو پیگنڈے کی تردید  اسلامی جہاد کا مقصد صدق (جَی کے بیان بین صدق کے لغو کی اور شرعی معنی صدق کے لغو کی اور شرعی معنی الا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 179 | میدان جهاداور صبر واستقلال کی تعلیم                        |
| اسلامی جہاد کا مقصد اللہ اللہ علیہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14. | صبر واستقلال کی آزمائش کاسب سے برامقام                     |
| صدق کے لغوی اور شرعی معنی صدق کے لغوی اور شرعی معنی صدق کے لغوی اور شرعی معنی قرآن کریم میں صدق کا استعال اماری حالت اور اس کا متیجہ احاری حالت اور اس کا انتیجہ احدی حادث اور اس کا انجام نیک احدی عادت اور اس کا انجام نیک حصوف بولنے کی عادت اور اس کا انجام بر صاد قیمن سے صدیقین تک کاذبین سے کذابین تک منافقین کی نشانیاں صدق اور کذب کا خاصہ اک بات کے تیجیا جھوٹ ہونے کی بہیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14+ | اسلام کے خلاف ایک پروپیگنڈے کی تردید                       |
| ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14. | اسلامی جہاد کا مقصد                                        |
| قرآن کریم بیں صدق کا استعال 121  127  127  128  129  120  120  120  120  120  120  120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 141 | صدق (سی کے بیان میں                                        |
| الادی حالت اوراس کا نتیجہ الحد محدق الحد محد الحد من  | 141 | صدق کے لغوی اور شرعی معنی                                  |
| احادیث صدق احادیث صدق احادیث صدق احدیث کی عادت اور اس کا انجام نیک احجوث بولنے کی عادت اور اس کا انجام بد احدیث سے صدیقین تک کاذبین سے کذابین تک منافقین کی نشانیاں احدیث اور کذب کا فاصہ ایک قیمتی نصیحت ایک تیمتی نصیحت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 121 | قر آن کریم میں صدق کا استعمال                              |
| ہے ہونے کی عادت اور اس کا انجام نیک  جھوٹ ہولنے کی عادت اور اس کا انجام بر  جھوٹ ہولنے کی عادت اور اس کا انجام بر صاد قین سے صدیقین تک کاذبین سے گذابین تک  منافقین کی نشانیاں  صدق اور گذب کا خاصہ  ایک قیمتی نفیحت  ایک قیمتی نفیحت  کسی بات کے ہجیا جھوٹ ہونے کی پہچان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 127 | ہمار ی حالت اور اس کا نتیجہ                                |
| جھوٹ ہو لنے کی عادت اور اس کا انجام بد صاد قین سے صدیقین تک کاذبین سے کذابین تک منافقین کی نشانیاں صدق اور کذب کا فاصہ صدق اور کذب کا فاصہ ایک قیمتی نصیحت کسی بات کے سچیا جھوٹ ہونے کی پہچان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 120 | احادیث صدق                                                 |
| ال ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 120 | سے بولنے کی عادت اور اس کا انجام نیک                       |
| منافقین کی نشانیاں<br>صدق اور کذب کا خاصہ<br>ایک قیمتی نصیحت<br>ایک قیمتی نصیحت<br>کسی بات کے پیچیا جھوٹ ہونے کی پہچان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 120 | حبوث بولنے کی عاد ت اور اس کا انجام بد                     |
| صدق اور کذب کا خاصہ<br>ایک قیمتی نفیجت<br>ایک قیمتی نفیجت<br>کسی بات کے سچیا جھوٹ ہونے کی پہچان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 120 | صاد قین سے صدیقین تک کاذبین سے گذابین تک                   |
| ایک قیمتی نصیحت<br>کسی بات کے سچ یا جھوٹ ہونے کی پہچان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 124 | منافقین کی نشانیاں                                         |
| کسی بات کے سے یا جھوٹ ہونے کی پہچان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 124 | صدق اور كذب كاغاصه                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 124 | ا یک قیمتی نفیبحت                                          |
| مو من كاول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 122 | محسی بات کے سچیا جھوٹ ہونے کی پہچان                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 122 | مو من كاول                                                 |

| 144     | شریعت کا حکم                                                       |
|---------|--------------------------------------------------------------------|
| 122     | صدق کامر تنبه اور مقام                                             |
| 141     | سیج بولنا نبیوں کا شیوہ ہے                                         |
| 141     | سے دل سے کسی بات کے کہنے یاد عاما تکنے کا ثمرہ                     |
| 141     | صدق فعلی (عملی سچ) کابیان                                          |
| 149     | ایک نبی علیه السلام کی اُمت کاواقعه                                |
| 14.     | جھوٹ بولنے کی عبر تناک سز ا                                        |
| 1/4     | ىيە نېي كون تنھ                                                    |
| IAI     | نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کی رحمت اور برکت                       |
| IAI     | کن لو گوں کو جہاد میں ساتھ نہیں لے جانا جا ہے اور کیوں             |
| - IAI   | ہاری اُمت کے لئے تھم                                               |
| IAI -   | سورج کارُک جانا                                                    |
| IAT     | د نیوی معاملات خرید و فرو خت و غیر ہ میں بھی سے بولناضر وری ہے     |
| IAT     | د نیوی معاملات میں جھوٹ بولنا گناہ در گناہ ہے                      |
| IAT.    | ہمارے معاشرہ کی حالت                                               |
| IAT (a. | اس حدیث سے کیاسبق لینا جائے                                        |
| ۱۸۳     | مراقبہ (گمرانی) کے بیان میں                                        |
| ١٨٣     | مراقبہ کے معنی اور اس کی تشر تک نیز آیات واحادیث کامر اقبہ سے تعلق |
| 110     | قرآن عظیم                                                          |
| . IAT   | د نیوی امور میں محاسبہ کاعظیم فائدہ                                |
| IAY     | روزانه محاسبه كاطريقنه                                             |
| 114     | صوفیا کے ہاں مراقبہ                                                |
| 114     | تصوف کی اصطلاح میں مراقبہ کے معنی                                  |
| 114     | مشابده                                                             |
| 114     | طریقت اور شریعت                                                    |
| 114     | ايمان اسلام احسان اور علامات قيامت كابيان                          |
| 19+     | دین کے معنی اور اس کے بنیادی ارکان                                 |

| 19+   | دین کے بنیاد ی ارکان                                           |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 19+   | بورے دین کانام بھی اسلام ہے                                    |
| 19+   | احسان کا تعلق مراقبہ ہے                                        |
| 191   | مراقبہ کابیہ درجہ حاصل کرنے کی تدبیر                           |
| 191   | اس حدیث کی جامعیت اور حضرت جبرئیل کے آنے کی وجہ                |
| , 19r | قرب قیامت کی علامات کی تشر تانخ                                |
| 197   | امام نووی علیه الرحمة کی تشر تح پر کلام                        |
| 191   | دولت کے چند ہاتھوں میں سمٹ کر آ جانے کاعظیم تر نقصان           |
| 198   | رحمت عالم صلى الله عليه وسلم كي اپني أمت كونفيحت               |
| 198   | نیکیاں بدیوں کومٹادیتی ہیں خوش اخلاقی بہت بری نیکی ہے          |
| 191   | حدیث کامر اقبہ اور محاسبہ سے تعلق                              |
| 197   | نبى رحمت صلى الله عليه وسلم كى ايمان افروزوصيت                 |
| 197   | ان و صیتوں کا تجزیہ اور رہے کہ کو نسی و صیت کس باب سے متعلق ہے |
| 192   | اس حدیث کی اہمیت اور مسلمانوں کی                               |
| 192   | ان زریں تعلیمات ہے افسوس ناک بے خبری                           |
| 19∠   | ماری بے حسی یا بد قسمتی                                        |
| 19∠   | بچوں کواوا کل عمر میں ہی ہیہ و صیتیں یاد کرادینی چا ہمکیں      |
| 191   | غلط فنهمى اوراس كاازاله                                        |
| 199   | خطاؤں اور گنا ہوں کی جر اُت پیدا ہونے کا سبب                   |
| 199   | ہماری حالت اور اس کی وجہ 'اور اس کے سدھارنے کی تدبیر           |
| 7**   | ر سول الله صلى الله عليه وسلم كى مقد س صحبت كابدل              |
| 7**   | الله تعالیٰ کی غیرت                                            |
| 7+1   | غیرت کے معنی اور اللہ تعالیٰ کی طرف اس کی نسبت                 |
| r+1   | حدیث کامر اقبہ سے تعلق                                         |
| r+0   | الله تعالیٰ کی مگرانی کاایک عجیب واقعه                         |
| r+0   | الله تعالیٰ کی تگرانی کاایک عبرت آ موز واقعه                   |
| r+0   | اور اُمت محمدید کواس سے سبق لینے کی ہدایت                      |

|           | ميل من المحاصر |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r+0       | ا پنا جائزه کیجئے                                                                                              |
| r+4       | د نیامیں ہی اپنے اعمال کا جائزہ لینے کی ہدایت اور اس کا فائدہ                                                  |
| 7+4       | یہ خوبی روزانہ اپنے اعمال کا جائزہ لینے سے پیدا کی جاسکتی ہے                                                   |
| r.4       | اس مدیث پر عمل کرنے ہے آپ کی                                                                                   |
| r+4 .     | عام زندگی میں کوئی تنگی اور د شواری واقع نه ہو گی                                                              |
| r•4       | آخرت میں کام آنے والے اور نہ کام آنے والے کاموں کی تفصیل                                                       |
| r+2       | اں حدیث پر عمل کرنے کاعظیم فائدہ                                                                               |
| 1.4       | ہوی بچوں پر دینی امور میں سختی اور تشد د کرنے پر آخرت میں باز پر س نہ ہو گی                                    |
| r+A       | اس بازپر س نہ ہونے کی وجہ 'ان کی محکمرانی کا حکم ہے                                                            |
| r1+       | تقویٰ کا بیان                                                                                                  |
| r1+       | تقویٰ کے لفظی اور شرعی معنی اور مصد اق اور دنیوی واخروی فائدے                                                  |
| r1+       | تقویٰ کے لفظی معنی اور شرعی معنی میں فرق                                                                       |
| <b>11</b> | شریعت میں تقویٰ کے دومعنی                                                                                      |
| rII       | خوف خدا کا ثبوت اور دلیل                                                                                       |
| rII       | خوف و خشیت الہی اور تقویٰ میں فرق                                                                              |
| rii       | ورع اور تقویٰ                                                                                                  |
| rıı       | تقویٰ کے مختلف مراحل ومدارج                                                                                    |
| rir       | تقویٰ کے دودر بے                                                                                               |
| rım       | ان کود مکیم کر خدایاد آئے                                                                                      |
| rir       | شریف ترین انسان بننے کا طریقه                                                                                  |
| rim       | شرط                                                                                                            |
| ria       | پيچان                                                                                                          |
| 110       | اصول شهوات                                                                                                     |
| 710       | ضرور ی تنبیه                                                                                                   |
| riy       | د نیوی زندگی میں پر ہیز گاری کا فائدہ                                                                          |
| riy       | قرآن عظیم                                                                                                      |
| ria       | مذ كوره بالا آيات كي تفسير                                                                                     |

| r19 | خلاصه آیات                                                            |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| r19 | ا يك تطحى شبه كااز اله                                                |
| 719 | تقویٰ کے مختلف مراحل ہے متعلق آیات                                    |
| rrr | اس آیت کاشان نزول                                                     |
| rrr | ایک ضرور ی تنبیه 'اتباع سنت کے بغیر نہ کوئی مثق بن سکتاہے نہ ولی اللہ |
| rrm | قار کین سے استدعا                                                     |
| rrr | سب سے زیادہ شریف کون ہوتا ہے                                          |
| rrr | اسلام میں شرافت کامعیار پر ہیز گاری ہے                                |
| rra | اسلام میں نسبی شرافت                                                  |
| rry | خالص خاندانی شر افت توانسان کو شیطان بنادیتی ہے                       |
| rry | خاندانی شرافت کس صورت میں اللہ تعالیٰ کاانعام ہے                      |
| rry | اس انعام کاشکرید کیا ہے                                               |
| rry | کوری نسبی شر افت کس کاور شہ ہے                                        |
| 772 | د نیاوالوں کے نزدیک شرافت کامعیار                                     |
| rr2 | بزر گوں کی بد کر داراولاد کی کون لوگ عزت کرتے ہیں                     |
| 772 | بد کر دارلوگوں کی تعریف اور عزت واحترام سے عرش بھی لرز جاتا ہے        |
| 772 | خاندانی شر افت کی حقیقت اسلام کی نظر میں                              |
| TTA | خاندانی شرافت پراس طویل تبصره کی وجه اور معذرت                        |
| rra | پر ہیز گاری کے لئے سب سے براخطرہ                                      |
| rra | عورت کی اندھی محبت پر ہیز گاری کی سب سے بڑی دسٹمن ہے                  |
| 779 | عورت کا فتنہ صرف شخصی زندگی کو ہی تباہ نہیں کر تا                     |
| rra | پر ہیز گاری کادوسر ادشمن                                              |
| 12. | پر ہیز گاری کا تیسر او شمن                                            |
| 771 | آزمائش اور اس میں پور ااترنے کی تدبیر                                 |
| 771 | موجودہ زندگی میں ان ہدایات پر عمل کرنے کا فائدہ                       |
| 17" | الله تعالیٰ سے کیاد عاما تکنی جائے۔ حدیث نمبر ۲۱/۳                    |
| 471 | عار نعمتیں اور ان کی تشر ت <sup>ح</sup>                               |

| rmm   | تعالیٰ کے خوف اور خشیۃ کا تقاضا                                          |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| rrr   | تعالی ہے ہر وفت ڈرتے رہنے کا عملی ثبوت اور اس کا ثمر ہ                   |
| rrr   | را مور میں حکمر انوں کی مخالفت بھی پر ہیز گاری کے منافی ہے               |
| 227   | ِ انوں کی مخالفت کس و فت جا ئز بلکہ فرض ہو جاتی ہے                       |
| rmo   | ن اور تو کل کابیان                                                       |
| rma   | نوايمان                                                                  |
| rmy   | ن: -                                                                     |
| rrz   | ل كا نتيجه                                                               |
| rm2   | ل انبیاء کرام علیهم السلام کا خصوصی شعار رہاہے                           |
| rrz   | نما نبیاء صلی الله علیه وسلم کو تو کل کا خصوصی تحکم                      |
| rma   | وره بالا آیات پر مزید تنجره                                              |
| rma   | ر تح! یقین کی تغریف                                                      |
| rma   | ن کے تین مرتبے                                                           |
| 739   | لیں:۔                                                                    |
| 739   | ن كا پهلامر تنبه علم اليقتين:                                            |
| rrq   | ن كادوسر امريتبه عين اليقين:                                             |
| rm9   | ن كاتيسر امريتبه حق اليقين: _                                            |
| *r*•  | ن کے تینوں مرتبوں کا ثبوت قرآن عظیم سے                                   |
| rr.   | ز ت ابراہیم علیہ السلام کا احیاء موتی 'مر دوں کوزندہ کرنے 'کے متعلق سوال |
| rri   | ن اور ایمان اور ان کا با همی فرق                                         |
| rrr   | کل کے لفظی اور شرعی معنی اور اس کی تشریح                                 |
| 777   | مورا کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب دیا:                                 |
| rrr . | ہر بھی اسباب و تدابیر اختیار کرنے کے مامور تھے<br>                       |
| rrr   | ں تفصیل کے بعد تو کل کی حقیقت<br>                                        |
| 444   | لام اسباب کوترک کردینے اور پچھ نہ کرنے کی تعلیم نہیں دیتا                |
| rra   | کل کے دومر ہے                                                            |
| rra   | کل کااد نی مرتبه                                                         |

| rra   | ان شاءالله كهنه كا حكم                                                                       |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۳۵   | الله پر تو کل کی پہچان                                                                       |
| rm4 - | تو کل کاد وسر ااور اعلیٰ مرتبه                                                               |
| 444   | كلمة تؤكل:                                                                                   |
| rr2   | واقعه:                                                                                       |
| rr2   | ا یک شبه کااز اله                                                                            |
| 447   | تو كل كامعيار:                                                                               |
| ۲۳۸   | یقین اور تو کل آپس میں لازم وملزوم ہیں                                                       |
| ۲۳۸   | امام نوویؓ نے یقین اور توکل کے لئے ایک ہی باب کیوں رکھا                                      |
| rmA   | موجودہ زمانے کی مشکلات کا حل                                                                 |
| ۲۳۸   | بغیر حساب و کتاب کے جنت میں جانے والے مومن                                                   |
| ra+   | سے جذبہ کا کرشمہ                                                                             |
| ra•   | ريس كا نتيجه:                                                                                |
| ra+   | دوسر ہےانبیا کی اُمتوں کی بنسبت خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کی کثر ت اور اس کی وجہ |
| rai   | اس کثرت تعداد کی وجوه واسباب                                                                 |
| ror   | قار کین سے معذر ت اور دعا                                                                    |
| ror   | ستر ہزار مومنین کے بے حساب و کتاب جنت میں جانے کی وجہ                                        |
| rom   | علامات تؤكل                                                                                  |
| ror   | ان تینوں چیز وں کاشر عی تھم                                                                  |
| ror   | ان تینوں چیز وں کی خصوصیت                                                                    |
| raa   | مومن کاجینااور مرناسب اللہ کے لئے ہے                                                         |
| ray   | آڑے و قتوں میں انبیاء علیہم السلام کاشعار                                                    |
| 102   | کار بر آری اور حاجت روائی کا پیغیبر انه و ظیفه                                               |
| ran   | مترجم کے شیخ اور ان کا معمول                                                                 |
| ran   | الله تعالیٰ پر کماحقہ بھروسہ کرنے والوں کے دل                                                |
| 109   | متوکلین کے دلوں کا پر ندوں کے دلوں کے مانند ہونے کا مطلب                                     |
| r09   | نبی رحمت صلی الله علیہ وسلم کے تو کل علی الله کا ایک واقعہ اور اس کا کر شمہ                  |

| SAVATO                              |                                                                     |
|-------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| 11                                  | براندام کردیت ہے                                                    |
| -                                   | اُمت کی بدنصیبی                                                     |
| ر بعیہ تو کل علی اللہ ہے            | معاشی فکروپریشانی اور سر گردانی سے نجات حاصل کرنیکاواحدذ            |
| ~                                   | اس حدیث کا مطلب                                                     |
| ل ولا ثانی توکل الله کاد وسر اواقعه | سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کی سیر ت طیبہ میں بے مثل           |
| 4                                   | متعلقه واقعه كابيان اور حديث كي تشريح                               |
| 4                                   | اس واقعه ہجرت کا مختصر سابیان                                       |
| •                                   | تو کل علی اللہ کے حصول کی دعائیں ۔۔                                 |
| .1                                  | ان ہر دود عاؤں کی اہمیت اور وقت کی تعیین کی وجہ                     |
| ج ج                                 | ان حدیثوں میں دعا تو کل کے علاوہ باقی اجزاء کے اضافہ کی و           |
|                                     | دوسر وں کے لئے باعث برکت متو کلین                                   |
| س کی مناسبت                         | اس حدیث کا مطلب دواہم نکتے اور تو کل کے مضمون سے ا                  |
| ٦                                   | استقامت كابيان                                                      |
| ۲                                   | استقامت کے لغوی اور شرعی معنی                                       |
| 4                                   | ا یک شبه کااز اله                                                   |
| ^                                   | استقامت کے فوائدو منافع اور اس کی اہمیت                             |
| 9                                   | د نیوی امور میں استقامت کی اہمیت                                    |
| M .                                 | و بنی امور                                                          |
| M                                   | عقائد میں استقامت کے معنی اور اس کی اہمیت                           |
| r,                                  | موافق پہلو:                                                         |
| r                                   | مخالف پہلو                                                          |
| ~                                   | عبادات اوران میں استقامت کے معنی اور ان کی اہمیت                    |
| ں شدید ترین مفتر ت                  | فرض عبادات میں استقامت کی اہمیت اور اس سے محرومی کے                 |
| 4                                   | نفل عباد توں پر استقامت کے معنی اور اس کی شرط                       |
| ذبير ١٩١                            | زیادہ سے زیادہ نفل عباد توں پراستقامت حاصل کرنے کی تا               |
| ت ضروری ہے                          | نود فرض عباد توں پراستقام <del>ت کیلئے نفل عباد توں پراست</del> قام |
| ٨                                   | (۳)معاملات اور احکام پر استقامت                                     |

| r99         | احکام شرعیہ کے لحاظ ہے مامورات و منہیات کی قشمیں اور استقامت کے لحاظ ہے ان میں فرق |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| r           | استنقامت سے متعلق مذکورہ بالا آیات اور انکی تفسیر                                  |
| r•r         | آیات کی تفسیر                                                                      |
| ٣٠٣         | الله تعالیٰ کی صفت ربوبیت                                                          |
| m.m         | نظام اسباب اوراس کی حفاظت                                                          |
| m+2         | ر بو بیت کی حقیقت اور اسکی اہلیت                                                   |
| r+A         | الله رب العالمین کے سوااور کوئی انسان کی پرورش کر ہی نہیں سکتا                     |
| ۳1۰         | ر بو بیت کے اہم تقاضے رب سے متعلق                                                  |
| rır         | ر بو بیت کے اہم ترین تقاضے زیر پرورش مخلوق ہے متعلق                                |
| ۳۱۳         | ر بنااللہ کہنے کے اور اس پر استفامت کے معنی                                        |
| <b>11</b>   | استقامت سے متعلق احادیث                                                            |
| 714         | اسلام کیاہے؟                                                                       |
| 714         | آ منت بالله کے معنی                                                                |
| <b>m</b> 19 | ا یک اہم نکتہ آمنت باللہ اور ربنااللہ کا باہمی ربط                                 |
| rri         | امنت بالله كي تفصيل                                                                |
| 271         | امنت بالله کی مسلمانوں میں اہمیت                                                   |
| rrr         | اعتدال اوراستقامت كاحكم اور نجات كاذريعه                                           |
| 777         | ایک شبه اوراس کاازاله                                                              |
| 272         | اعمال صالحه کی اہمیت اور شدید ضرور ت                                               |
| rra         | طول بیان کی معذر ت اور و جه                                                        |
| 777         | آیات کی تفسیر                                                                      |
| 224         | ذ کرالله<br>تام                                                                    |
| 220         | تقر الله الله الله الله الله الله الله الل                                         |
| 777         | تفکرو تدبر عظیم عبادت ہے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔                       |
| 777         | تفکر کے عبادت ہونے کا ثبوت قرآن وحدیث ہے                                           |
| rr2         | اس تفكر و تد بر كاحاصل اور نتيجه                                                   |
| ۳۳۸         | خلاصه:                                                                             |

| 227   | اس پر فنتن زمانے میں ہماری حالت                                                                                     |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۳٠   | نیک کام میں جلدی کرنااور طالب خیر کو شوق سے اور بلاتر د دنیکی پر آمادہ کرنا                                         |
| 441   | تفير                                                                                                                |
|       | انتہائی خطرناک اور تاریک ترین فتنوں کازمانہ آنے ہے پہلے نیک کام کر لینے میں عجلت کیا کرو                            |
| m~m   | اِس پُر فتن زمانہ میں کفرے بچنے کی تدبیر                                                                            |
| muu   | موجوده زمانه 'اور چارهٔ کار                                                                                         |
| 200   | یک منٹ کی تاخیر کے بغیر مشحقوں کا مال ان کو پہنچاد ہے کی ہدایت                                                      |
| 200   | جنت یقینی طور پر ملتی ہو توایک لمحہ کی تاخیر کے بغیر حاصل کرلو                                                      |
| ٣٣٦   | بمارى حالت                                                                                                          |
| mr2 - | افتوں کے آنے سے پہلے صدقہ کرنااصل صدقہ ہے                                                                           |
| ۳۳۸   | موجوده زمانه میں جاری حالت                                                                                          |
| ۳۳۸   | نکوار کاحق اداکرنے کے مطالبہ پر نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے ابود جانہ کا تکوار قبول کرنا                   |
| ۳۳۹   | رے بدترزمانے آتے رہیں گے یہاں تک کہ تم اپنے رب سے جاملو گے                                                          |
| 201   | نیامت اور خروج د جال ہے پہلے کار ہائے خیر کر لینے کی تاکید                                                          |
| ror   | متٰداوررسول کی زبان سے محبت کی تصدیق اور فتح کی بشارت 'حصرت عمر مکا جذبہ شہادت                                      |
| ror   | يابده                                                                                                               |
| ror   | فر آن کریم کی آیات اور ان کاتر جمه و تشر تح                                                                         |
| 200   | نس امارہ کی اس دعمنی کا ثبوت قر آن وحدیث ہے                                                                         |
| 201   | نسان کاسب سے برداد سمن                                                                                              |
| 201   | سلامی مجاہدہ اور عیسائیوں کی "رہبانیت"اور ہندوؤں کے "یوگ"میں فرق                                                    |
| 201   | ئيات کی تفسير                                                                                                       |
| 201   | س مجاہدہ کا مقصد اور اس کی بر کا ت                                                                                  |
| r4.   | عادیث اور ان کی تشر تح                                                                                              |
| ۳4۰   | میں تعالیٰ کے ولی سے عداوت رکھنے والوں سے<br>ساتھ میں میں نوب                                                       |
| ٣4٠   | علان جنگ اور محبوب خدا بننے کا طریقه                                                                                |
| ۳۲۳   | یدیث قدسیاللہ تعالیٰ اپنے محبوب بندے کے پاس دوڑ دوڑ کر آتے ہیں<br>گفتہ جب کی فقید میں میں کرنے گاری میں کا باتھ ہیں |
| 746   | و نعمتیں جن سے نفع اٹھانے کے بجائے اکثر لوگ خسارے میں رہتے ہیں                                                      |
| 244   | مارى حالت                                                                                                           |

| <b>PYY</b>  | طویل قیام کیل (تہجد کی نماز)مغفرت کاذر بعہ بھی ہےاوراداشکر بھی ہے                                               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>712</b>  | ری تو اسل مبدل مار) سر مارورید می ارورور و م                                                                    |
| m2+         | ر مضان کے آخری دنوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم                                                             |
| WZ+         | تر میں سے خود بھی جا گئے اور گھروالوں کو بھی جگاتے تھے<br>تمام رات خود بھی جا گئے اور گھروالوں کو بھی جگاتے تھے |
| <b>"</b> ∠r | اللہ کے نزدیک طاقتور مومن کمزور مومن ہے بہتر ہے                                                                 |
| ~ r2r       | مصیبت کے وقت ریپ نہ کہو کہ اگر ایسا ہوتا توابیانہ ہوتا                                                          |
| r20         | جنت مکروہات نفس میں اور جہنم خواہشات نفس میں گھری ہوئی ہے                                                       |
| r20         | امام نووی فرماتے ہیں                                                                                            |
| r20         | مفصل حدیث                                                                                                       |
| TAI         | مرغوبات نفس                                                                                                     |
| 717         | رسولالله صلى الله عليه وسلم كي ايك نماز كاواقعه                                                                 |
| 717         | ر سول الله صلى الله عليه وللم كانماز ميں قيام                                                                   |
| 710         | مرنے کے بعد صرف انسان کے عمل اس کے ساتھ جاتے اور کام آتے ہیں                                                    |
| ۳۸۸         | جنت اور جہنم دونوں قریب تر ہیں انسان جسے چاہے اپنائے                                                            |
| rar         | منا فقول كاعذر                                                                                                  |
| rar         | جواب عذر                                                                                                        |
| rgr         | جنت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی رفاقت حاصل کرنے کاذر بعیہ                                         |
| ۳۹۲         | کثرت سے سجدے کرنے بینی نفل نمازیں ادا کرنے سے درجات کی بلندی                                                    |
| <b>79</b> 2 | بهترین انسان ؟                                                                                                  |
| 791         | ایک الله تعالیٰ کی راه میں شہید ہونے والے کی شاندار شہادت                                                       |
| ۴٠٠         | ایک دولتمند کے مال کثیر کواللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کوریا کہنا                                            |
| ۴++         | اور ایک مز دور کے صدقہ کی تحقیر کرنانفاق کی علامت ہے                                                            |
| ۱+۱         | האנוסוט                                                                                                         |
| 4.4         | حدیث قد ی                                                                                                       |
| 4+4         | رب العالمین جل جلالہ کا خطاب اپنے بندوں سے                                                                      |
| 4.4         | الله تعالی کا حقیقت افروز خطاب اپنے بندوں ہے                                                                    |
| r+0         | علمی شخفیق                                                                                                      |

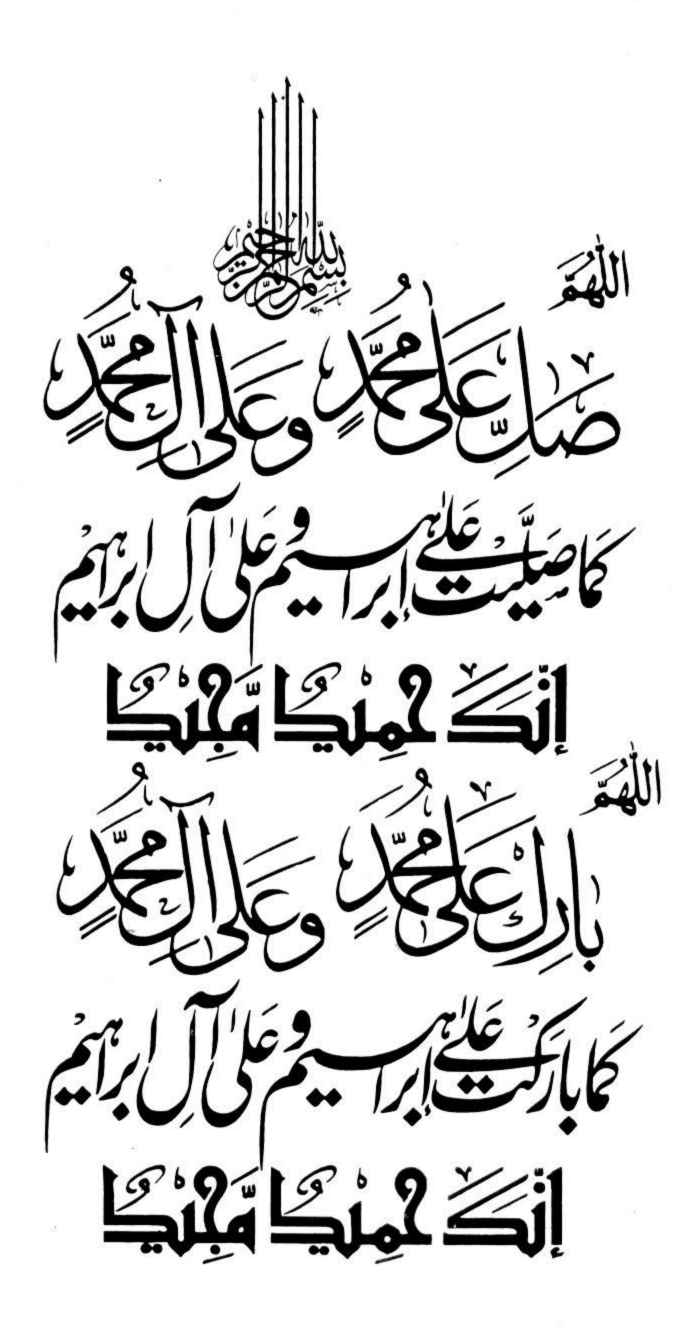
| ٣٠٧   | ہاری زندگی میں اس حقیقت کے اذعان ویقین کے فوائد                        |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠٧   | اس زمانہ میں اس حقیقت کے یقین کا فائدہ                                 |
| 14    | ا یک شبه کااز اله                                                      |
| rir   | عمرکے آخری حصوں میں زیادہ ہے                                           |
| - 1   | زیادہ کار ہائے خیر کرنے کی تر غیب کابیان                               |
| ۳۱۵   | ان اقوال و آراء کا تجزیه                                               |
| m12   | ساٹھ سال کی عمریانے والے کے پاس کو تاہی کرنے کا کوئی عذر نہیں          |
| ~ ~19 | حضرت عمر رضی الله عنه کی مر دم شاری اور عزت افزائی                     |
| 641   | ر سول الله صلى الله عليه و آله وسلم كي آخري ايام مين سفر آخرت كي تناري |
| ۳۲۲   | حضرت عائشہ کی حدیث کی متعد دروا نیوں کے بیان کرنے کا مقصد              |
| 777   | ایک اشکال اور اس کا از اله                                             |
| - 422 | اس اشكال كااز اله                                                      |
| ~~~   | و فات سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر پے در پے نزول وحی        |
| rra   | اعمال خیر کی کثرت کے بیان میں                                          |
| rra   | ہر محف قیامت کے دن اپنے آخری عمل پر اُٹھے گا                           |
| rra   | آیات کااضافه                                                           |
| ۲۲۹   | آیات کی تفسیر:                                                         |
| ۲۲۹   | اجادیث اور ان کی تشریخ                                                 |
| 644   | ا فضل اعمال كابيان                                                     |
| 447   | اعمال صالحه اور کار ہائے خیر کی ضرور ت واہمیت                          |
| 42    | הא רו ול אולה:                                                         |
| - 644 | حضرت ابو ذر کا پہلا سوال سب ہے افضل عمل کون ساہے؟                      |
| ~~~   | بدن کے جوڑوں کا شکریہ اور نماز چاشت کی اہمیت                           |
| rrr   | ا يك غلط فنهى كااز اله:                                                |
| . 444 | نماز چاشت اور اس کی اہمیت و فضیلت                                      |
| rro   | ر حمت عالم صلی الله علیه وسلم کے سامنے                                 |
| 640   | اُمت کے اچھے برے اعمال پیش کئے گئے                                     |

| 441   | موجوده زمانه                                                               |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|
| 42    | اس د عا کی روشنی میں ہماری حالت                                            |
| m=2   | دولت مندوں کے مقابلہ میں غریبوں اور مفسلوں کیلئے صدقہ اور نواب میں سہولتیں |
| 441   | ایک شبه کاازاله                                                            |
| rrr   | کسی بھی نیک کام کو حقیر نہ سمجھئے ہر مسلمان کے ساتھ خندہ پیشانی ہے ملئے    |
| 444   | بدن کے تین سوساٹھ جوڑوں کا شکرانہ                                          |
| 444   | بمارى حالت                                                                 |
| 444   | صبح شام مسجد میں نماز باجماعت ادا کرنے والے کی مہمانی                      |
| 444   | بہت مغفرت کرنے والے مہربان (رب) کی جانب سے                                 |
| 444   | کوئی پڑو سن اپنی پڑو سن کواد نی سے اد نی چیز دینے کو بھی حقیر نہ سمجھے     |
| 444   | ایمان کے پچھ اوپر ستر شعبے                                                 |
| ror   | پیاسے کتے کو بھی پانی بلاناکار تواب ہے                                     |
| ror   | عام راستہ سے کا نٹے ہٹادینے والے کے درجات                                  |
| raa   | نماز جمعہ پورے آ داب کے ساتھ اداکرنے کااجر عظیم                            |
| ra2 . | مسنون طریقہ ہے و ضو کرنے والے کی خطائیں بھی دُ عل جاتی ہیں                 |
| 801   | پانچوں نمازیں باجماعت پڑھنے                                                |
| 601   | اور پورے رمضان کے روزے رکھنے کا اجر عظیم                                   |
| ۲۵۹   | کبیر هاور صغیره گناه                                                       |
| 444   | کبیره گناه                                                                 |
| 44    | صغيره گناه                                                                 |
| ודים  | وہ کام جن سے خطاؤں کے معاف ہونے کے                                         |
| ודיק  | علاوه در جات بھی بلند ہوتے ہیں                                             |
| 017   | فجراور عصر کی نماز ہاجماعت پڑھنے کا خصوصی ثواب                             |
| 772   | بیاری اور سفر کی حالت میں اللہ تعالیٰ کی خصوصی رعایت                       |
| 644   | ہر نیک کام ثواب کاکام ہے                                                   |
| ۹۲۳   | باغ دالوں اور کھیتی والوں کاجو بھی نقصان ہواس پر ثواب ملنے کابیان          |
| 421   | معجد میں نماز باجماعت پڑھنے کے لئے آنے جانے میں ہر قدم پر ثواب ملتا ہے     |

| r2r | رمی جاڑے اور برسیات میں دورے چل کر مسجد آنے والے کا ثواب              |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ~~  | جنت میں لے جانے والی جالیس خصلتوں کا بیان                             |
| 727 | ضرورت مند کومعمولی ہے معمولی چیز دینے پر بھی خداخوش ہو تاہے           |
| r22 | کھانے پینے کے بعداللّٰہ تعالیٰ کاشکرادانہ کرنے والے بندے پراظہار خوشی |
| r21 | آداب طعام:                                                            |
| r21 | ہر مومن مسلمان کیلئے اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرنے کے بہت ہے طریقے       |
| m29 | امور خير كا تجزيه                                                     |
| ۳۸۱ | عبادت میں اعتدال اور میانه روی کابیان                                 |
| ۳۸۳ | حدسے زیادہ مشقت اور حرص عبادت کا انجام                                |
| ۳۸۵ | ر سول الله صلى الله عليه وسلم محاميانه روى پر مبنى اسوه حسنه          |
| ۳۸۸ | سخت کوش عباد ت مزار ااور تشد د پهند لوگوں کو تنبیه                    |
| ۳۸۹ | دین آسان ہے دین سے زور آزمائی کرنے والوں کو نقیبحت                    |
| 797 | مشقت کشی کرنے والوں کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا طرز عمل   |
| ~9m | نیند کی حالت میں نماز پڑھتے رہنے کا نقصان                             |
| ~9m | ر سول الله صلى الله عليه وسلم محاطريق كار                             |
| 444 | ایک صحابی اور ان کے خیر خواہ دوست کا طرز عمل                          |
| 797 | حقوق العباد اور ان كي اہميت                                           |
| 492 | عبادات میں بےاعتدالی کااور نقصان                                      |
| 492 | گزارش اور معذرت                                                       |
| 791 | حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص رضى الله عنه كي                         |
| 497 | حرص عبادت كاعبرت المكيز واقعه                                         |
| ۵٠١ | صحابه کرام ذرادیر کی غفلت کو بھی نفاق سمجھتے تھے                      |
| ۵۰۳ | کتب حدیث پڑھنے کی ضرورت                                               |
| ۵۰۳ | حدیث کی کتابوں کے پڑھنے کا مقصد!                                      |
| ۵۰۳ | شرعاً جائز اور ناجائز نذروں ومنتوں کا حکم                             |
| D+7 | اعمال (خیر) کی حفاظت (اور پابندی) کابیان                              |
| ۵۰۸ | نماز تهجد کی قضااور اس کاوفت                                          |

| ۵+9 | قیام کیل (شب بیداری) کی اہمیت                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| ۵۱۰ | قیام کیل اور نماز تہجر کے پابندلو گوں کو تنبیہ                  |
| ۵۱۰ | تهجد کی کتنی ر گعتیں قضا کی جائیں                               |
| ۵۱۲ | سنت اوراس کے آداب کی حفاظت (یابندی) کابیان                      |
| ۵۱۳ | آیات کی تفسیر                                                   |
| PIG | بے تکے اور لا یعنی سوالات کرنے کی ممانعت                        |
| ۵۱۸ | مامورات اور منهیات میں فرق کی وجہ                               |
| ۵۲۰ | بهار از مانه اور بهاری حالت                                     |
| ۵۲۱ | وه سوالات جن پر آپ کو غصه آیا                                   |
| ori | ضروری احکام شرعیہ کے متعلق سوالات کرنے کی اجازت                 |
| orr | ر سول الله صلّى الله عليه وسلم اور خلفائے راشدين كى سنت كى      |
| ۵۲۲ | پیروی کی وصیت اور بدعتوں سے اجتناب کی تاکید                     |
| orr | سنت سے انکار جنت سے انکار کے متر ادف ہے                         |
| ara | سنت پرازراہ تکبرونخوت عمل نہ کرنے والے گی سز ا                  |
| ٥٢٦ | ظاہر کااختلاف باطن کے اخسلاف کا موجب ہوتا ہے                    |
| ۵۲۷ | ماری نمازیں                                                     |
| ۵۲۸ | سونے کے وقت آگ بجھادیا کرو                                      |
| ۵۲۸ | امت محمدیه علی صاحبهاالصلوة والسلام کے تین طبقے                 |
| ۵۳۰ | اُمت کو جہنم میں گرنے ہے بچانے والے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم |
| ۵۳۱ | آ داب نبوی کے خلاف شیطان کے داؤ چج                              |
| ٥٣٣ | بدعات پر عمل کاشر مناک نتیجه                                    |
| مهم | بدعت کی تعریف:                                                  |
| oro | اسلامی آداب                                                     |
| oro | מוرى סורים                                                      |
| ory | بلا ضرورت اوربے مقصد کام کرنے کی ممانعت                         |
| ۵۳۷ | حجراسود کی ایک پھر ہونے کی حیثیت ہے                             |
| ۵۳۷ | احترام کرنے کی تردیداورا ہتمام سنت کی ترغیب                     |
|     |                                                                 |

| 049 | فائده                                                            |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| ۵۳۰ | قر آن کریم                                                       |
| ۵۳۳ | ليلته المعراج ميں أمت محمد بيه على صاحبهاالصلوٰة والسلام         |
| ۵۳۳ | کے لئے اللہ تعالیٰ کا عطاکیا ہواعظیم تحفہ اور قبول شدہ دعائیں    |
| ۵۵۱ | بدعتوں سے اور (دین میں) نے نے امور                               |
| ۵۵۱ | (كے اختراع كرنے) ہے ممانعت كابيان                                |
| ۵۵۱ | قرآن کریم کی آیات اور ان کی تشر یخ                               |
| ٥٥٢ | احاديث                                                           |
| oor | بدعت کی تعریف اور تشخیص اور اس کا حکم                            |
| ۵۵۲ | بدعت کی جگہ جہنم ہے                                              |
| 201 | گذشته حدیث کاحواله                                               |
| 007 | عبر تناك جائزه                                                   |
| ۵۵۸ | اس مخف کا بیان جس نے کسی اچھے طریقہ کی بناڈ الی                  |
| ۵۵۸ | یا بُرے طریقتہ کی بناڈالی                                        |
| ۵۵۸ | آیات قرآن کریم اوران کی تفاسیر                                   |
| ۵۵۹ | یہ سنت حسنہ اور اس کے جاری کرنے والوں کا بیان ہوا                |
| ۵۵۹ | سنت سیئة اوراس کے جاری کرنے والوں کابیان                         |
| ٠٢٥ | مسى الجھے طریقہ کی بنیاد ڈالنے والے مر دان راہ خدا کی ہمت افزائی |
| ۵۲۲ | يُرے طریقے کی بنیاد ڈالنے والے مجر م کاحشر                       |
| عده | اچھے کام کی رہنمائی اور ہدایت کی دعوت دینے                       |
| ۵۲۳ | یابرے کام اور گمراہی کی دعوت دینے کابیان                         |
| ۵۲۳ | قر آن کریم کی آیات اور ان کی تفاسیر                              |
| ۵۲۵ | جس طرح نیکی کی طرف دعوت دینے والاعمل کرنے والوں کے               |
| ۵۲۵ | ثواب میں شریک ہے اس طرح بدی کی طرف دعوت دینے والا                |
| ۵۲۵ | عمل کرنے والے کے عذاب میں شریک ہے                                |
| ٢٢٥ | کسی بھی نیک کام کے انجام دینے میں کو تا ہی نہ کرنا               |
| PYA | خودنه کرسکے توسفارش کرنا بھی کار خیر ہے۔                         |
| ۵۲۷ | ہر دوابواب میں فرق                                               |



#### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة الكتاب للعلامة النووى رحمه الله

الحمدُ للهِ الواحدِ القهارِ ، العزيزِ الغَفَّارِ ، مُكوِّرِ ((١)) اللَّيْلِ على النَّهَارِ ، تَذْكِرَةً لأُولِي القُلُوبِ والأَبصَارِ ، وتَبْصرةً لِذَوي الأَلبَابِ والاعتبارِ ، الَّذي أيقظ مِنْ خَلْقهِ مَنِ اصطَفاهُ فَرَهَّدَهُمْ فِي هذهِ الدَّارِ ، وشَغَلهُمْ بمُراقبَتِهِ وَإِدَامَةِ الأَفكارِ ، ومُلازَمَةِ الاتِّعاظِ والادِّكَارِ ، ووَفَقهُمْ للدَّأْبِ فِي طاعَتِهِ ، والتَّاهُبِ لِدَارِ القرارِ ، والْحَذرِ مِمّا يُسْخِطُهُ ويُوجِبُ دَارَ البَوَار ، والمُحافَظةِ على ذلِكَ مَعَ تَغَايُر الأَحْوَال والأَطْوَار،

أَحْمَدُهُ أَبِلَغَ حُمْدٍ وأَزِكَاهُ ، وَأَشْمَلَهُ وأَنْمَاهُ ، وأَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللهُ البَرُ الكَرِيمُ ، الرؤوفُ الرّحيمُ ، وأشهَدُ أَنَّ سَيَّدَنا مُحمّداً عَبدُهُ ورَسُولُهُ ، وحبِيبُهُ وخلِيلُهُ ، الهَادِي إلى صِرَاطٍ مُسْتَقيمٍ ، والدَّاعِي إلى دِينٍ قويمٍ ، صَلَوَاتُ اللهِ وسَلامُهُ عَليهِ ، وَعَلَى سَائِرِ النَّبِيِّنَ ، وَآلِ كُلِّ ، وسَائِر الصَّالِحِينَ .

أما بعد، فقد قال الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رزْق وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونَ ﴾ [ الذاريات: ٥٦ - ٥٧ ]

وَهَذَا تَصْرِيحٌ بِأَنَّهُمْ خُلِقوا لِلعِبَادَةِ ، فَحَقَ عَلَيْهِمُ الاعْتِنَاءُ بِمَا خُلِقُوا لَهُ وَمَرْكَبُ وَالإعْرَاضُ عَنْ جُطُوطِ الدُّنْيَا بِالزَّهَادَةِ ، فَإِنَّهَا دَارُ نَفَادٍ لاَ مَحَلُّ إِخْلاَدٍ ، وَمَرْكَبُ عُبُورٍ لاَ مَنْزِلُ حُبُورٍ ، ومَشْرَعُ انْفصَامٍ لاَ مَوْطِنُ دَوَامٍ ، فلِهذا كَانَ الأَيْقَاظُ مِنْ أَعْلِها هُمُ الزُّهَادُ .

قالَ اللهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ وَاللَّهُ عَالَى : ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاء أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ رُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ رُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ

قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَاراً فَجَعَلْنَاهَا حَصِيداً كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآياتِ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [ يونس: ٢٤ ].

والآيات في هذا المعنى كثبرة . ولقد أحْسَنَ القَائِلُ ((١)) :

إِنَّ للهِ عِبَاداً فُطنا طَلَقُوا الدُّنْيَا وِخَافُوا الفِتَنَا وَخَافُوا الفِتَنَا وَطَنَا نَظَروا فيهَا فَلَمَّا عَلِمُوا أَنَّهَا لَيْسَتْ لِحَيِّ وَطَنَا جَعَلُوها لُجَّةً واتَّخَذُوا صَالِحَ الأَعمال فيها سُفُنا

فإذا كَانَ حالُها ما وصَفْتُهُ ، وحالُنَا وَمَا خُلِقْنَا لَهُ مَا قَدَّمْتُهُ ؛ فَحَقُّ عَلَى الْمُكلَّفِ أَنْ يَذْهَبَ بِنفسِهِ مَذْهَبَ الأَخْيارِ ، وَيَسَلُكَ مَسْلَكَ أُولِي النُّهَى وَالأَبْصَارِ ، وَيَتَأَهَّبَ لِمَا أَشَرْتُ إليهِ ، وَيَهْتَمَّ بِمَا نَبَّهتُ عليهِ . وأصْوَبُ طريقٍ لهُ في ذَلِكَ ، وأرشَدُ مَا يَسْلُكُهُ مِنَ المسَالِكِ ، التَّادُّبُ بَمَا صَحَّ عَنْ نَبِينَا سَيِّدِ الأَوَّلِينَ والآخرينَ ، وَأَكْرَمِ السَّابِقِينَ واللَّحِقِينَ ، صَلَواتُ اللهِ وسَلامُهُ عَلَيهِ وَعَلَى سَائِر النَّبِينَ .

وَقَدْ قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَالنَّقْوَى ﴾ [ المائدة :٢ ]

وقد صَحَ عَنْ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ : "واللهُ فِي عَوْنِ العَبْدِ مَا كَانَ العَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ" وَأَنَّهُ قَالَ : مَنْ دَلَّ عَلَى خَيْرِ فَلَهُ مِثْلُ أُجْرِ فَاعِلِهِ وَأَنَّهُ قَالَ : مَنْ دَعَا إِلَى هُدَى كَانَ لَهُ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيئاً وأَنَّهُ قَالَ لِعَلَيً كَانَ لَهُ مِنْ اللهِ عِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى الله عَنه فَوَاللهِ لأَنْ يَهْدِي الله بِكَ رَجُلاً وَاحِداً خَيْرُ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعَمِ لَمُ وَأَيتُ أَنْ أَجْمَعَ مُخْتَصَراً مِنَ الأحاديثِ الصَّحيحةِ ، مشْتَمِلاً عَلَى مَا يكُونُ طَرِيقاً لِصَاحبهِ إِلَى اللهَ عَلَى مَا يكُونُ طَرِيقاً لِصَاحبهِ إِلَى اللهَ عَلَى مَا يكُونُ طَرِيقاً لِصَاحبهِ إلى اللهِ المَاطِنةِ وَالظَاهِرَةِ . جَامِعاً للترغيب والترهيب وسائر أنواع آداب السَلكين : من أحاديث الزهد ورياضات النَّفُوسِ ، وتَهْذِيبِ الأَخْلاقِ، وطَهَارَاتِ القُلوبِ السالكين : من أحاديث الزهد ورياضات النَّفُوسِ ، وتَهْذِيبِ الأَخْلاق، وطَهَارَاتِ القُلوبِ وَعِلاجِهَا، وصِيانَةِ الجَوَارِحِ وَإِزَالَةِ اعْوِجَاجِهَا، وغَيرِ ذَلِكَ مِنْ مَقَاصِدِ الْعَارِفِينَ .

وَأَلْتَزِمُ فَيهِ أَنْ لَا أَذْكُرَ إِلاَّ حَدِيثاً صَحِيحاً مِنَ الْوَاضِحَاتِ ، مُضَافاً إِلَى الْكُتُبِ الصَّحِيحةِ الْمَشْهُوراتِ . وأُصَدِّر الأَبْوَابَ مِنَ الْقُرْآنِ الْعَزِيزِ بِآياتٍ كَرِيماتٍ ، وَأُوشِحَ مَا يَحْتَاجُ إِلَى ضَبْطٍ أَوْ شَرْحِ مَعْنَى خَفِي بِنَفَائِسَ مِنَ التَّنْبِيهاتِ . وإذا وَلْتَ في آخِر حَدِيث : مُتَّفَقٌ عَلَيهِ فمعناه : رواه البخاريُ ومسلمُ .

وَأُرجُو إِنْ تَمَّ هِذَا الْكِتَابُ أَنْ يَكُونَ سَائِقاً للمُعْتَنِي بِهِ إِلَى الْخَيْرَاتِ حَاجِزاً لَهُ عَنْ أَنْواعِ الْقَبَائِحِ وَالْمُهْلِكَاتِ. وأَنَا سَائِلُ أَخاً انْتَفَعَ بِشيء مِنْهُ أَنْ يَدْعُو لِي ((١)) ، وَلِوَالِدَيَّ ، وَمَشَايِخي الْقَبَائِحِ وَالْمُهْلِكَاتِ. وأَنَا سَائِلُ أَخاً انْتَفَعَ بِشيء مِنْهُ أَنْ يَدْعُو لِي ((١)) ، وَلِوَالِدَيَّ ، وَمَشَايِخي ، وَسَائِرِ أَحْبَابِنَا ، وَاللَّهِ مِينَ أَجْمَعِينَ . وعَلَى اللهِ الكريمِ اعْتِمادي ، وَإِلَيْهِ تَفْويضي وَاسْتِنَادي ، وَسَائِرِ أَحْبَابِنَا ، وَاللَّه مِينَ أَجْمَعِينَ . وعَلَى اللهِ الكريمِ اعْتِمادي ، وَإِلَيْهِ تَفْويضي وَاسْتِنَادي ، وَصَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَالْمَوْيِنِ الْحَكِيم .

تر جمہ - تمام تعریفیں اللہ واحد قہار کیلئے ہیں جو غالب ، بخشے والا ہے۔ رات کو دن میں اور دن کورات میں داخل کرنے والا ہے (جس سے گر میوں میں راتیں چھوٹی اور دن بڑے اور سر دیوں میں راتیں بڑی اور دن بڑے اور ات آجاتی ہے اور رات ختم ہوتی ہے چھوٹے ہوجاتے ہیں۔یارات کو دن پر لیٹنے والا ہے ، یعنی دن ختم ہوتا ہے تورات آجاتی ہے اور رات ختم ہوتی ہے تودن آجاتا ہے)۔ یہ گر دش کیل و نہاراس (اللہ کاکام ہے) اس میں دل بینااور نظر بصیرت رکھنے والوں کیلئے یاد دہانی اور ائل دانش اور غور و فکر کرنے والوں کیلئے تھیت و عبرت ہے۔ جس کواس نے مخلوق میں سے اپنے دین کیلئے چن لیاس کواس نے بیدار (دنیا کی حقیقت سے آگاہ) اور اس دنیا میں پھیلی ہوئی قدرت کی نشانیوں سے نصیحت پکڑتے میں اور ہمیشہ اس کی سوچ بچار میں مصروف رہتے ہیں کا نئات میں پھیلی ہوئی قدرت کی نشانیوں سے نصیحت پکڑتے میں اور رہ کو وہ اللہ کو وہ اللہ کو اللہ کو اللہ کو اللہ کو وہ اللہ کو گئی ہیں جو ان کے رہ کو ان سے ناراض کر دیں اور انہیں جہنم کا مستحق بنادیں۔ ان پر کیسے بھی حالات آجا کیں زمانہ کوئی تی بھی کروٹ لے 'وہ احوال واطوار کے تغایر کے باوجود مستحق بنادیں۔ ان پر کیسے بھی حالات آجا کیں زمانہ کوئی تی بھی کروٹ لے 'وہ احوال واطوار کے تغایر کے باوجود اپنیاس روش (اطاعت البی اور اجتناب معاصی) پر قائم رہتے ہیں۔

میں اللہ کی حمد کرتا ہوں 'بلیغ ترین اور پاکیزہ ترین حمد 'جواس کی تمام اقسام کوشامل اور زیادہ سے زیادہ نفع دینے والی ہے۔
اور میں گواہی دیتا ہوں کہ اس کے سواکوئی معبود نہیں 'وہ نیکو کار' کریم اور روئف رحیم ہے اور میں گواہی دیتا
ہوں کہ ہمارے آقاو سر دار حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔اس کے حبیب اور
خلیل ہیں 'سیدھے راستے کی طرف رہنمائی کرنے والے اور مضبوط دین کی طرف دعوت دینے والے ہیں۔اللہ
تعالیٰ کی رحمتیں اور اس کا سلام ان پر ہواور تمام انبیاء کی آل پراور تمام صالحین پر۔

حمد وصلوٰۃ کے بعد۔اللہ تعالیٰ نے فرملیٰ میں نے تمام انسانوں اور جنوں کو صرف اپنی عبادت کیلئے پیدا کیاہے 'میں ان کسی قشم کارزق نہیں جا ہتا اور نہ یہ جا ہتا ہوں کہ وہ مجھے کھلائیں "یہ اس بات کی صراحت ہے کہ انس وجن صرف عبادت الہی کیلئے پیدا کئے گئے ہیں۔اس لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے مقصد تخلیق پر توجہ دیں اور زہدو تقویٰ اختیار کر کے دنیا کے اسباب عیش وراحت سے گریز کریں 'اس لئے کہ دنیادار فانی ہے 'یہ جیشگی کامقام نہیں ہے۔ عارضی سواری ہے۔ فرحت وسر ورکی منزل نہیں۔ایک منقطع ہوجانے والا گھاٹ ہے 'دائمی قرار گاہ نہیں۔اس لئے اہل دنیامیں سب سے زیادہ سمجھ دار وہ ہیں جو عبادت گزار بندے ہیں اور ان میں سب سے زیادہ عقلمندوہ ہیں جود نیا کے عیش و آرام سے بے رغبت رہتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے "و نیا کی زندگی کی مثال' آسان سے نازل کر دہ پانی کی سی ہے 'پن اس کے ساتھ سبزہ' جے آدمی اور جانور کھاتے ہیں' مل کر نکلا' یہاں تک کہ زمین سبز ہے سے خوش نمااور آراستہ ہوگئ اور زمین والوں نے خیال کیا کہ وہ اس پر پوری دستر س رکھتے ہیں۔ ناگہاں رات کویادن کو ہمارا تھم (عذاب) آ پہنچا تو ہم نے اس کو کاٹ کر ایسا کر دیا کہ گویا کل وہاں کچھ تھائی نہیں۔ جو لوگ غور و فکر کرنے والے ہیں ان کیلئے ہم اپنی نشانیاں اس طرح کھول کھول کر بیان کرتے ہیں "۔ قر آن کریم میں اس مفہوم کی آیات بکثرت ہیں۔ شاعر نے خوب کہا ہے۔

اللہ کے سمجھدار بندہے ہیں'انہوں نے دنیا کو طلاق دے دی اور دنیا کی آزمائشوں سے لرزاں وتر سال رہے۔ انہوں نے اس دنیا کو دیکھا' پس جب وہ اس حقیقت سے آگاہ ہوگئے کہ بیہ کسی زندہ آ دمی کیلئے وطن نہیں ہے۔ توانہوں نے اس دنیا کوایک گہر اسمندر قرار دے دیا (جسے کشتی کے بغیر عبور نہیں کیا جاسکتا)اور نیک اعمال کو انہوں نے اس میں کشتیاں بنالیا''۔

پس جب د نیاکا یہ حال ہے 'جے میں نے بیان کیااور ہماراحال اور ہمارا مقصد تخلیق وہ ہے 'جے میں نے پیش کیا ہے ' تو ہر مکلّف (بالغ عاقل) کیلئے ضروری ہے کہ وہ نیک لوگوں کا فد ہب اختیار کرے 'اہل دانش و بصیرت کے راستے پر چلے اور جس کی طرف میں نے اشارہ کیا ہے اس کی تیاری کرے اور جس سے میں نے خبر دار کیا ہے 'اس کی فکر کرے اور اس کیلئے سب سے در ست راستہ اور منزل مقصود کی طرف سب سے زیادہ رہنمائی کرنے والی شاہر اہ 'ان احادیث کا اخذ واختیار کرنا ہے جو ہمارے پینمبر سے صبحے سند سے ثابت ہیں 'جواولین و آخرین کے سر دار اور تمام اسکیا بچھلے لوگوں میں سب سے زیادہ معزز و مکر م ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی رحمتیں اور اس کا سلام نازل ہوان پر اور تمام انبیاء پر۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے '' نیکی اور تقویٰ پر ایک دوسر ہے سے تعاون کر و''۔ (المائدہ)

اور رسول الله صلی الله علیه وسلم سے صحیح طور پر ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا" الله تعالیٰ اس وقت تک بندے کی مدد فرما تاہے 'جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کر تاہے " مزید فرمایا" جو کسی ہدایت (نیکی) کی طرف بلائے گا تو اس کیلئے ان لوگوں کی مثل اجر ہو گا جو اس کی پیروی کرنے والوں کو ملے گا'یہ چیز ان میں سے کسی کے اجر کو کم نہیں کرے گی"اور آپ صلی الله علیه و آلہ وسلم نے حضرت علی رضی الله عنه سے فرمایا تھا" الله کی قتم' تیرے ذریعے سے کسی ایک شخص کو الله علیہ و آلہ وسلم نے حضرت علی رضی الله عنه سے فرمایا تھا" الله کی قتم' تیرے ذریعے سے کسی ایک شخص کو الله علیہ و آلہ وسلم نے حضرت کئی سرخ اونٹوں سے بہتر ہے "۔ (رتم الله یشدہ ۱۲۰) به ۱۷۰۰ کے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے "۔ (رتم الله یشدہ ۱۲۰) به ۱۷۰۰ کا سے کسی ایک شخص کو الله علیہ ایک کردے تو یہ تیرے لئے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے "۔ (رتم الله یشدہ ۱۲۰ کا دوروں کی میں کے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے "۔ (رتم الله یشدہ ۱۲۰ کا دوروں کو سے کسی ایک شخص کو الله علیہ و تا کہ دوروں کو سے کسی ایک شخص کو الله علیہ و تا کہ دوروں کو سے کسی ایک شخص کو الله عنہ ایک کردے تو یہ تیرے لئے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے "۔ (رتم الله یہ ۱۲۰ کے دوروں کو سے کسی ایک شخص کو الله عنہ کردے تو یہ تیرے لئے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے "۔ (رتم الله یہ ۱۲۰ کے دوروں کی کسی ایک شخص کو ایک کی دوروں کو کسی کی کی دوروں کی کی دوروں کی دوروں کی دوروں کی دوروں کے دوروں کی دوروں کی

پی ان احادیث کے پیش نظر میں نے دیکھا کہ میں احادیث صححہ کا ایک مخضر مجموعہ مرتب کروں جو ایی باتوں پر مشمل ہو جو اس کے پڑھنے والے کیلئے آخرت کا توشہ بن جائے اور جس سے اسے ظاہری و باطنی آ داب عاصل ہو جا ئیں اور ترغیب وتر ہیب اور آ داب سالکین کی تمام قسموں کا جامع ہو۔ان احادیث میں زہد کا سبق بھی ہواور نفوں کی ریاضتوں کا سامان بھی۔اخلاق و کر دار کے گیسو بھی جن سے سنوریں اور وہ دلوں کی طہارت کا ذریعہ اوران کی بیاریوں کا علاج بھی ہو۔انسانی اعضاء کی سلامتی اوران کی بچی کا از الہ بھی ہواور ان کے علاوہ اللہ کی معرفت رکھنے والوں کے مقاصد اس کتاب کی احادیث سے پورے ہوں۔

سیم رفت رکھے والوں کے مقاصد اس کیاں صرف صحیح اور واضح روایات ذکر کروں گاجو مشہور صحیح کتابوں کی طرف منسوب ہوں گی اور ابواب کا آغاز میں قرآن عزیز کی آبات کر بید ہے کروں گااور جو لفظ منبط (اعراب کی وضاحت) کا یا پوشیدہ معنی کی شرح کا مختاج ہوگا۔ وہاں میں انہیں نفیس تنبیہات ہے مزین کروں گااور جب میں کسی صدیث کے آخر میں کہوں "منفق علیہ ) تواس کا مطلب ہوگا کہ اس حدیث کو امام بخاری اور امام مسلم نے روایت کیا ہے۔

میں امید کر تا ہوں کہ اگر یہ کتاب مکمل ہوگی تو توجہ ہے پڑھنے والے کیلئے یہ تیکیوں کی طرف رہنمائی کر بگی اور اس کو مختلف برائیوں اور تباد کن گنا ہوں ہے رواے گی اور میں اپناس بھائی ہے 'جو اس ہے بچھ بھی کا کر ماہوں کہ وہ میرے لئے 'میرے والدین کن گنا ہوں ہے رہ واست کر تا ہوں کہ وہ میرے لئے 'میرے والدین کی گرے اور اس کیلئے وہ سے بہت کی اور اس کیلئے وہ سے بہت کر تا ہوں کہ وہ میرے لئے 'میرے والدین کرے اور اس کی ہوگی ہوں کی طرف میرے کا موں کی کرے اور اس کیا ہوں کی طرف میرے کا موں کی سیر دگی اور استفاد (بھروسہ) ہو اور اس کی طرف میرے کا موں کی سیر دگی اور استفاد (بھروسہ) ہو اور تھے اللہ کا فی ہے اور وہ بہترین کار ساز ہوں کی میر استفاد کر تا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کا اختیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کا اختیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کا اختیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کا اختیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کا اختیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کیا دیتیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کا اختیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے اور دیکی کیا دیتیار کرنا بھی اس کی تو تی ہے دور خواست کی اللہ غالب اور حکیم ہے۔



Proprieta in the second second

and agreed where the last of the sample of a transfer of the same and

#### بسم الله الرحمن الرحيم

# باب الإخلاص وإحضار النية

في جميع الأعمال والأقوال والأحوال البارزة والخفية

اخلاص اور نبیت کے بیان میں

تمام نیک کاموں اور قولی و فعلی عباد توں اور طاعتوں میں 'اور تمام ظاہری اور باطنی حالتوں میں اخلاص اور نیت کاموجو د ہونااز بس ضروری ہے

اخلاص اور نیت کی اہمیت اور اس باب سے کتاب کو شروع کرنے کی وجہ

تشویح: خدا پرسی اور عبادت وطاعت کی قبولیت کاتمام ترمدار صرف اخلاص اور نیت کی موجودگی پر ہے چنانچہ ریااور سمعہ (دکھلاوے اور شہرت کی غرض ہے) یا کسی بھی اور دنیوی غرض ہے کسی بھی نیک کام کرنے کو 'مختقین نے ''شرک خفی''(چھیا ہوا شرک) قرار دیاہے حتی کہ ایمان اور اسلام بھی اگر محض ریاکاری'شہرت طلی یا اور کسی بھی دنیوی غرض کے لئے ہو تو معتبر نہیں اور اس کو شریعت میں نفاق کہا جاتا ہے اسی لئے اللہ تعالیٰ کے بال ہر عمل خیر اور عبادت وطاعت حتی کہ ایمان بھی اسی وقت معتبر اور مقبول ہو تاہے جبکہ وہ محض اللہ کے لئے ہو اور بہی اخلاص خدا پر ستی اور عبادت وطاعت خداوندی کی روح اور سب سے مقدم شرط ہے۔

اخلاص کی پیجان

محققین نے قرآن وحدیث کی تعلیمات کے تحت عبادت و طاعت کوریاکاری اور نفسانی خواہشات سے محفوظ ہونے کی علامت اختاکو قرار دیاہے بعنی شرعی ضرورت کے بغیرا پی عبادت و طاعت کولوگوں سے چھپانااور ظاہر نہ کرنا یہ حقیقت ہے کہ جولوگ واقعتاً صرف اللہ کی خوشنووی کے لئے کام کرتے ہیں۔ان کی کوشش یہی ہوتی ہے کہ اپنی عبادت و طاعت کا حتی الامکان کسی کو پہتہ نہ چلنے دیں اگر کسی طریق پرلوگوں کو پہتہ چل جاتا ہے توان کو اس پر افسوس ہوتا ہے بلکہ بعض او قات شرعی حدود میں رہ کر وہ ایسا طرز عمل اختیار کرتے ہیں کہ لوگوں کے دل سے وہ خیال نکل جائے مثلاً اگر کسی اللہ کے خلص بندے کے متعلق لوگوں میں مشہور ہوجائے کہ وہ را توں کو اٹھ کر اللہ کاذکر کر تااور جہد کی نماز پڑھتا ہے تو وہ چندروز کے لئے اس نفل عبادت کو یاز کسکر دیتا ہے یکسی اور وقت میں اداکر لیتا ہے۔

یہی حال نیت کا ہے کہ اگر نیت اور قصد وار ادہ کے بغیر حسب عادت یا تفاقاً کوئی بھی "عمل خیر" انسان کر لے

تواجر و او ابسے محروم رہے گااس کے برعکس اگر حسب عادت کئے جانے والے اچھے کام بھی اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی نیت سے کرے گا تو وہ بھی مبادت بن جائیں گے مثلاً انسان بھوک لگنے پر سنت کے مطابق کھانا کھائے اس نیت سے کہ اللہ کا حکم ہے کلوا و اشر ہوا و لا تسر فوا (کھاؤپو مگر فضول خرچی نہ کرو) اس لئے میں یہ کھانا کھاتا ہوں تو وہ کھانا بھی عبادت بن جائے گا اور اگر بغیر نیت اور قصد وارادہ کے حسب عادت وضو کر کے بے خیالی میں نماز بھی بڑھ لے گا ور دھیان کسی اور طرف لگارہے گا تواس وضو اور نماز پر بھی کوئی اجر و تواب نہیں ملے گاغر ض عادت اور عبادت میں فرق اور حدفاصل نیت ہے نیت اگر ہو تو عادت بھی عبادت بن جاتی ہے اور السان اجرو تواب سے محروم رہتا ہے۔

اس زمانه میں روزہ نماز میں وہ اثر کیوں تہیں رہاجو قر آن وحدیث میں مذکور ہے فی زمانہ ہم دیکھتے ہیں کہ صوم وصلوٰۃ (روزہ نماز) کے پابندلو گوں کے اندر بھی روزہ نماز کے وہ اثرات وبر کات نظر نہیں آتے جو قرآن وحدیث میں بیان کئے گئے ہیں مثلاً نماز کا خاصہ (مخصوص اثر) قرآن کریم میں بیہ بیان فرمایاہے کہ بے شک نماز مخش ادر برے کا موں سے روکتی ہے ہم دیکھتے ہیں کہ اس زمانہ میں لوگ نمازیں بھی پڑھتے ہیں اور فخش اور برے کام بھی کرتے ہیں 'حجوٹ بولتے ہیں خیانتیں کرتے ہیں 'دھوکے دیتے ہیں 'بے محاباظلم اور حق تلفیال کرتے ہیں اور ان کے علاوہ طرح طرح کے حرام اور ممنوع کام کرتے ہیں اور نمازی کے نمازی ہیں تواللہ کاکلام تو جھوٹا نہیں ہو سکتا پھر کیابات ہے کہ نماز کاوہ اثر مر تب نہیں ہو تاجس کی خبر قر آن نے دی ہے بات یہ ہے کہ در حقیقت ہماری میہ نماز وہ نماز ہے ہی نہیں جس کاذکر قرآن تھیم میں فرمایا ہے اس لئے کہ اول تو ہماری ان نمازوں میں وہ خلوص ہی نہیں ہو تاجو بندگی کا تقاضہ اور اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول و مطلوب ہے جس کا بیان باب مراقبہ کی پہلی حدیث(حدیث جبرائیل علیہ السلام کے ذیل میں آتا ہے دوسرے بیہ کہ جاری توجہ نمازاور عبادت کی طرف عموماً نہیں ہوتی اور ہم بیہ سمجھتے ہی نہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑے ہیں اور اس سے مناجات کررہے ہیں ہمارا دھیان اور خیال خدااور نماز (بندگی) کے بجائے نہ معلوم کہاں کہاں بھٹکتا پھر تاہے حتی کہ اگر نماز پڑھ چکنے کے بعد ہم سے دریافت کیا جائے کہ امام نے یاخود ہم نے کون کون سی سور تیں پڑھی تھیں تویا توہم بتلاہی نہ سکیں گے یابہت کچھ سوچ بیجار کے بعد بتلا حکیں گے حالا نکہ حدیث شریف میں صاف اور صریح لفظوں میں فرمایاہے کہ ''اللّٰد غا قل اور بے خبر دل والے کی نماز قبول نہیں کر تا"نیز قر آن کریم کی سورۃ ماعون کے اندرار شاد ہے۔

فویل للمصلین الذین هم عن صلوتهم ساهون الذین هم یو آء ون ویمنعون الماعون (ماعون: ۴۰٥) ہلاکت ہے ان نماز پڑھنے والوں کے لئے جواپی نمازوں سے غافل اور بے پرواہ ہیں جو محض د کھلا واکرتے ہیں اور عام شُنرورت کی چیزوں کو بھی منع کر دیتے ہیں (اور نہیں دیتے) یکی حال ہماری اور تمام عباد توں کا ہے کہ ہمیں ان کی عادت پڑچکی ہے جیسے اور بہت ہے کام حسب عادت کر لیتے ہیں ایسے ہی نماز بھی حسب عادت پڑھ لیتے ہیں روزہ بھی حسب عادت رکھ لیتے ہیں اس لئے ہمارے نماز روزہ میں وہ اثر نہیں جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمایا ہے ذراسوچینے! ہم کتنے بڑے خسارے میں جارہے ہیں اس لئے سب سے مقدم اور ضروری چیز جس سے ہم محروم ہیں اور ہمیں پہلی فرصت میں جسے حاصل کرنا چاہئے وہ یہی حقیقی اخلاص اور پوری توجہ کے ساتھ نیت اور عبادت کا قصد وارادہ ہے جس سے متعلق آیات اور احادیث اس باب میں بیان کی گئی ہیں اس لئے اس باب کو سب سے پہلے رکھا ہے۔

یہ کتاب کس نیت سے پڑھنی جاہئے

منجملہ اور عباد توں اور طاعتوں کے چونکہ اس کتاب میں "آیات واحادیث" کاپڑھنا بھی ایک عبادت اور کار خیر ہے اس کئے ہر پڑھنے والے کا فرض ہے کہ وہ پورے خلوص کے ساتھ محض اللہ تعالیٰ کی رضااور خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اس کتاب کوپڑھے اور اس نیت سے پڑھے کہ میں حتی الامکان اور بفتدر طاقت ان آیات اور احادیث پر عمل کر کے اللہ تعالیٰ کی رضااور شافع محشر محبوب کبریاصلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت حاصل کروں گا۔ آمین۔

# قرآنی آیات

قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاهَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [ البينة : ٥ ] ،

اور ان اہل کتاب کو یہی تو تھم دیا گیاتھا کہ وہ اللہ کی عبادت کریں اس کیلئے عبادت کو خالص کر کے سب سے منہ موڑ کر اور نماز کو قائم کریں اور زکو ۃ اداکیا کریں اور یہی ہے پختہ دین (اور صراط متنقیم)

تفسیر: تشریح۔علامہ قاضی ثناء اللہ پانی پی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جن احکام کا حکم دیا گیاہے وہ اس لئے تھے کہ خلوص کے ساتھ اللہ کی عبادت کریں اور اللہ کی عبادت اس طرح کریں کہ اپنے اعتقاد کو شرک سے پاک رکھیں۔(مظہر ی۲۱/ ۴۹۳)

احکام القرآن تھانوی میں ہے کہ اس آیت سے معلوم ہو تا ہے کہ عبادات میں نیت ضروری ہے کیونکہ اخلاص اس نیت کے بغیر نہیں ہو سکتا۔(احکام القرآن للتھانوی ط/۱۱)

ا بو بکر رازی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اس میں اخلاص کا حکم ہے کہ عبادات میں کسی دوسرے کو شریک نہ کیا جائے۔(تفییر کبیر)

حنفاء: تمام باطل مذاہب سے ہٹ کر اللہ کی طرف میسو ہو جاؤ۔ علامہ آلوسی رحمہ اللہ فرماتے ہیں حنیف:

کہتے ہیں کہ تمام عقائدرذیلہ سے مائل ہو کراسلام کی طرف آ جانا۔ مرد حفاء سے مذہب ابراہیم علیہ السلام ہے کہ جس طرح انہوں نے تمام مذاہب سے بر اُت کر کے اللّٰہ کی طرف متوجہ ہو گئے تھے اسی طرح یہاں تھم دیا جارہاہے تم بھی ایساکرو۔ (روح المعانی ۲۳۱۷)

وَ ذَالِكَ دِيْنُ الْقَيِّمَة : يهي سچاوين إ\_

یعن محمد صلی الله علیه و آله وسلم کی زبانی جو تھم دیا گیا یہی انبیائے کرام علیہم السلام اور گزشته صلحاء کی جماعت کادین تھا۔ نصیر بن شمیل رحمہ الله نے جب خلیل بن احمد رحمہ الله سے دین القیمة کا معنی پوچھا تو خلیل رحمہ الله نے جواب دیا قیمة اور قیم قائم نتیوں کا ایک ہی معنی یہی دین ہے ان لوگوں کا جو تو حید پر قائم تھے۔

بعض لو گوں نے فرمایا کتب قیمۃ سے مراد توریت وانجیل وغیر ہ کتب ساوی ہے بعنی ان کی صحیح کتا ہوں میں یہی دین تھا۔ (تفییر مظہر ی۲/۹۵۴)

حضرت قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ اس آیت کا مطلب بیہ ہے کہ بیہ کتاب یعنی قر آن مجید مضبوط اور سچادین ہے اس میں کسی فتم کی کوئی غلطی نہیں ہے۔ ( تفسیر ابن کثیر علم ۵۷۴)

وَقَالَ تَعَالَى:﴿ لَنْ يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلا دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنْكُمْ ﴾ [الحيج: ٣٧]
ندالله كياس (قرباني كے جانوروں كا) گوشت پہنچتا ہے نہ خون ليكن تمہارى پر ہيزگارى اس كياس پہنچتى ہے۔
قفسيو: حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهماكى روايت ہے كہ قربانى كرنے كے بعد مشركين قربانى كاخون كعبہ ميں چھڑكة اور گوشت كے مكڑے وہاں بكھيرتے تھے مسلمانوں نے بھى ايساكرنے كاارادہ كيا تواس پر بيہ آيت نازل ہوئى۔

مطلب آیت کریمہ کا بیہ ہے کہ قربانی ایک عظیم عبادت ہے گریہ قربانی مقصود نہیں کیونکہ اللہ جل شانہ کے پاس نہ اس قربانی کا گوشت پہنچتا ہے نہ ہی خون۔ قربانی اور تمام عبادات کا مقصود یہ ہے کہ اس عبادت کے ضمن میں تھم ربانی کی بجا آوری اور ساتھ میں اخلاص ہے اگر عبادات میں اخلاص نہیں نؤیہ عبادات کا صورت اور ڈھانچہ ہوگا۔اس کی روح غائب ہوگی۔

اس آیت میں اس بات کی طرف بھی اشارہ ہے کہ عمل کے قبول ہونے کے لئے تقوی واخلاص کی ضرورت ہے۔اگریہ چیز موجود نہیں ہے تووہ عمل اللہ کے دربار میں قبول نہیں ہے۔

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٢٩] (اك نِي) كهدوو: وتمهار ولول ميں ہے چاہے تماہے جمپاؤچاہے ظاہر كروالله اس كو (ہر حال) جانتا ہے۔ مقطعين اس آيت كريمہ ميں خبر دى جارہى ہے كہ الله جل شانہ كى قدرت وعلم كى كوئى انتها نہيں ہے اگر كوئى الله جل شانہ كى قدرت وعلم كى كوئى انتها نہيں ہے اگر كوئى

ا پنے دل میں کوئی بات چھپائے دنیا میں کسی کو بھی اس کی اطلاع نہ کرے مگر وہ بات اللہ جل شانہ کے علم میں آتی ہے اور جو بات لوگوں کے سامنے ظاہر کی جائے تو بدر جہ اولی اللہ جل شانہ کے علم اور قدرت میں ہوگی۔(دیل الفالین) اسی طرح قرآن میں متعدد آیات میں اس مضمون کو بیان کیا گیاہے مثلاً:

قال الله تعالى: وان تجهر بالقول فانه يعلم السير واخفى (طه آيت ٧)

اوراگر توبات کے پکار کر تووہ جانتا ہے چھپی ہو کی بات کو بھی اور جواس سے بھی زیادہ چھپی ہو کی ہو۔ یعنی جو ابھی تک دل میں بھی نہیں آئی اللہ اس کو بھی جانتا ہے۔

قال الله تعالى: واسروا قولكم او جهروا به انه عليم بذات الصدور (ملك آيت ١٣)

ترجمه۔ "تم اپنی بات زور ہے کرویا آہتہ اللہ دلوں میں جو کچھ ہے اس کو بھی جانے والاہے "۔

قال الله تعالىٰ: ربنا انك تعلم ما نخفى وما نعلن وما يخفى على الله من شيء في الارض ولا في السماء (ابراهيم آيت ٣٨)

ترجمہ: اے رب ہمارے تو ہی جانتا ہے جو کچھ ہم کرتے ہیں چھپا کر اور جو کچھ کرتے ہیں د کھا کر اور مخفی نہیں اللہ پر کوئی چیز زمین اور آسان میں۔

ان تمام آیات سے معلوم ہوا کہ جب اللہ ایسی قدرت والاہے تو آدمی اعمال اس کیلئے اخلاص کے ساتھ کرے اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ کرے۔(دلیل الفالحین ا۔۳۹)

### عمل کامدار نیت پرہے

عن أمير المؤمنين أبي حَفْصِ عمر بن الخطاب بن نُفَيْل بن عبد العُزّى بن رياح بن عبد الله بن قُرْط بن رَزاح بن عدي بن كعب بن لُؤَيِّ بن غالب القُرشِيِّ العَدويِّ رضي الله عنه ، قال : سَمِعت رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم ، يقُولُ : إنّما الأعْمالُ بالنّيات ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امرِي مَا نَوَى ، فَمَنْ كَانَتْ هجرته إلى الله ورسوله ، فهجرته إلى الله ورسوله ، ومن كانت هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا ، أوْ امْرَأَةٍ يَنْكَحُهَا ، فَهِجْرَتُهُ إلى مَا هَاجَرَ إلَيْه . مُتّفَق عَلَى صِحَيْه . رَوَاهُ إِمَامَا الْمُحَدَّثِينَ ، أبُو عَبْدِ الله مُحَمَّدُ بن إسْمَاعيلَ بن إبراهِيم بن المُغيرَة بن بَرْدِزْبه الجُعْفِيُّ البُخَارِيُّ ، وَأَبُو الحُسَيْنِ مُسْلم بْنُ الحَجَّاج بْنِ مُسْلم الْقُشَيريُّ النَّيْسَابُورِيُّ رضي الله عنهما في صحيحيهما اللَّذَيْنِ هما أصَحُّ الكُتب المصنفة . النَّيْسَابُورِيُّ رضي الله عنهما في صحيحيهما اللَّذَيْنِ هما أصَحُّ الكُتب المصنفة . وجمه: حضرت عمرفاروق رضى الله عنهما في صحيحيهما اللَّذَيْنِ هما أصَحُّ الكُتب المصنفة . وتحمه عنها في صحيحيهما اللَّذَيْنِ هما أصَحُّ الكُتب المصنفة . وجمه : حضرت عمرفاروق رضى الله عنه عنه الله وسي الله عنه عنه الله عليه وسلم كي ذبان عبل عنا آبِ فرمار عنها كله الله عنه كي ذبان عبل كه عنها كي وربي عنه كه والله عنه كوري الله عنه كوري عنه كوري عنه كوري الله كوري الله عنه كوري الله كوري اله كوري الله كوري الله كوري الله كوري الله كوري الله كوري

گاجواس نے نیت کی ہوگی چنانچہ (مثلاً) جس شخص نے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے لئے ہجرت کی ہوگی (گھر بار چھوڑا ہوگا) اس کی ہجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ہوگی (دنیااور آخرت دونوں میں اس کا کھل ملے گا) اور جس شخص نے دنیا کمانے یا کسی عورت سے بیاہ کرنے کے لئے ہجرت کی ہوگی (اور اس کے لئے وطن چھوڑا ہوگا) اس کی ہجرت اس چیز (دنیایا عورت) کی طرف ہوگی جس کے لئے اس نے ہجرت کی ہوگی اللہ تعالیٰ طرف ہوگی جس کے لئے اس نے ہجرت کی ہے (ملے یانہ ملے یہ اس کی قسمت ہے باتی اللہ تعالیٰ اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے پچھ نہ ملے گا)

الامر الاول ..... بيان شان ورود حديث

بعض روایتوں سے بیہ بات معلوم ہوئی ہے کہ مدینہ منورہ میں ایک عورت رہتی تھی جو مشہورام قیس سے تھی۔
اس کو ایک آدمی نے پیغام نکاح بھیجا توام قیس نے ایک شرط لگائی کہ تم مدینہ میں ہجرت کر کے آجاؤ تو پھر میں نکاح کروں گی۔اس محف نے محض نکاح کی غرض سے ہجرت کی تو چو نکہ اس کی نیت فاسدہ تھی۔ حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے اس کی اور پوری امت کی اصلاح کیلئے خطبہ ارشاد فرمانی جو میں اللہ عمل المانا عمال بالنیات الخ "ہجرت ایک عظیم ترین عبادت ہے جو محض رضائے اللی کیلئے ہوئی چاہئے تھی مگر اس نے نیت فاسدہ سے ہجرت کی تھی۔ چنانچہ بعد میں اس کانام مہا جرام قیس ہوگیا۔

موال: یہ کام صحابی رضی اللہ عنہ سے کیسے متصور ہو سکتا ہے کہ محض نکاح کی غرض ہجرت کرے ؟
جواب: یہ کوئی مستجد نہیں صحابہ کے اندر کمالات بندر تکی پیدا ہوئے۔

جواب: یہ کوئی مستجد نہیں صحابہ کے اندر کمالات بندر تکی پیدا ہوئے۔

الامرالثاني ....اس حديث كويهكي ذكر كرنيكي وجوبات

اس حدیث کو کتاب کے شروع میں سب سے پہلے کیوں لائے؟ سر فہرست کیوں ذکر کیا؟
جواب کی وجوہ ہیں (۱) صاحب مشکوۃ کا اس حدیث کو اپنے پیش روا میر المو منین فی الحدیث امام بخار گ اور صاحب مصابح کی ا بتاع کرتے ہوئے سر فہرست ذکر کیا۔ (۲) اس حدیث اور مبداء کو کتب الحدیث ہونے کی وجہ سے ذکر کیا ہے۔ کتب کی ابتداء خصوصاً کتب حدیث کی ابتداء اس حدیث سے ہونی چاہئے۔ اکثر محدثین خصوصاً عبدالر جن بن محدی رحمہ اللہ کا قول ہے جو بھی کوئی کتاب لکھے خصوصاً علم حدیث میں تو وہ اس کو ابتداء میں ذکر کرے۔ (۳) اس حدیث کے عظیم الثان ہونے کی وجہ سے سر فہرست ذکر کیا۔ باتی رہی یہ بات کہ عظیم الثان کیسے ہے ؟ وہ اس طرح کہ بعض علماء محدثین کا قول ہے کہ یہ نصف العلم ہے۔ بایں طور کہ اعمال دوقتم پر ہیں۔ (۱) اعمال ظاہرہ (۲) اعمال باطنہ۔

اور نیت باطنی میں سے اہم شے ہے گویا باطنی کے ذکر سے نصف العلم کو بیان کیا گیااور بعض علماء نے فرمایا ہے کہ یہ صدیث ثلث العلم ہے۔ بایں طور کہ اعمال کی تین قسمیں ہیں۔ (۱) اعمال اسانیہ (۲) اعمال جوارحہ (۳) اعمال قلبیہ کے ساتھ متعلق ہے تواس لحاظ سے یہ ثلث العلم ہے۔ اور بعض نے کہا یہ حدیث کے فقہی ابواب پر مشتمل ہے توان ائمہ کے اقوال سے یہ بات معلوم ہوئی کہ اس حدیث کو اہمیت حاصل ہے اس لئے اس حدیث کو سر فہرست ذکر کیا۔ (۴) تصحیح النیۃ پر تنبیہ کرنے کیلئے اس حدیث کو مقدم کیا کہ معلم اور متعلم کو چاہئے کہ عدیث پڑھانے سے پہلے اپنی نیت کا جائزہ لے اچھی نیت ہوئی چاہئے اپنی نیت کو در ست کرلیں کم از کم نیت فاسدہ نہیں ہوئی چاہئے۔ (۵) اس بات کی طرف اشارہ کرنے کیلئے طالب حدیث کیلئے نوع من البحر ۃ کا ہونا بھی ضرور ی ہے گھی نہ کچھے مشقت برداشت کرنا بھی ضرور ک ہے تواس کا کم سے کم در جہ یہ ہے کہ کمرہ سے اٹھ کر در س گاہ میں آجائے ججر ۃ باطنہ توہر حال میں ضرور ی ہے تواس کا کم سے کم در جہ یہ ہے کہ کمرہ سے اٹھ کر در س گاہ میں آجائے ججر ۃ باطنہ توہر حال میں ضرور ی ہے توگیا اس سے مخصیل علم کے آداب کی طرف اشارہ ہے۔

حدیث کی تشویح: نیت کے معنی اگرچہ قصد وارادہ کے ہیں مگر نیت دراصل اس غرض وغایت کانام ہے جس کے حاصل کرنے کے لئے انسان کوئی کام بالقصد والارادہ کرتاہے خواہ وہ غرض وغایت اچھی ہوخواہ بری جیسا کہ حدیث میں اچھی اور بری دونوں فتم کی نیتوں کاذکر ہے یہی معنی حدیث میں مراد ہیں چو نکہ انسان بعض او قات بے خیالی میں بغیر کی خاص نیت و قصد وارادہ کے بھی کوئی نیک کام یاعبادت کر لیتاہے اور اللہ کے بال ایسانیک کام یاعبادت مقبول نہیں اور نہ اس پر کوئی اجر و تواب ملتاہے اللہ کے بال تو وہی عبادت مقبول و مطلوب ہے جو دل کی پوری توجہ کے ساتھ ہو اور صرف اللہ کے لئے ہواور کسی دوسری غرض کے لئے نہ ہواس لئے ہر عمل خیر اور عبادت و طاعت کی طرف متوجہ ہونا ضروری ہے بہی معنی احضار نیت (نیت موجود ہونے) کے ہیں اور اس کی عبادت و طاعت کی طرف متوجہ ہونا ضروری ہے یہی معنی احضار نیت (نیت موجود ہونے) کے ہیں اور اس کی عبادت و طاعت کی طرف متوجہ ہونا صروری ہے یہی معنی احضار نیت (نیت موجود ہونے) کے ہیں اور اس کی عبادت و طاعت کی طرف متوجہ ہونا صروری ہے یہی معنی احضار نیت (نیت موجود ہونے) کے ہیں اور اس کی عبادت و طاعت کی طرف متوجہ ہونا ہوری ہونے۔

زبان سے نیت کرناضر وری ہے یا نہیں

۲- نیت کازبان سے کہناضروری نہیں بلکہ دل کا اللہ اور اس کی عبادت کی طرف پوری طرح متوجہ ہونا ضروری ہےاگر زبان سے بھی کہہ لے تو کچھ حرج نہیں خواہ عربی میں کہے خواہ ار دو میں یاکسی دوسری زبان میں۔ سروری ہے۔

#### اس حدیث کاماخذ

۳-رسول الله صلی الله علیه وسلم کاید ارشادگرامی بینی حدیث اندماالاعدمال بالنیات الله تعالی کے فرمان ولکن بیناله التقوی منکم سے ماخوذاوراس کا قتباس ہے آیت کریمہ میں اسی اصول کو قربانی کی مثال میں بیان کیا گیاہے اور حدیث میں ہجرت کی مثال میں سمجھایا گیاہے اصول عام ہے کوئی بھی عمل خیر اور عبادت وطاعت ہواس کا مدار نیت پرہے جیسی نیت ویبا پھل۔واللہ اعلم بالصواب

# ه حدیث کی فضیلت

امام شافعی رحمہ اللہ نے اس حدیث کو ثلث علم والی حدیث فرمایا ہے۔ ابن دقیق العید رحمہ اللہ نے فرمایاعلاء نے اس حدیث کو ثلث الاسلام کا لقب دیا۔ اس طرح امام ابو داؤد رحمہ اللہ نے اس حدیث کو نصف فقہ کا نام دیا ہے۔ امام عبدالرحمٰن بن مہدی رحمہ اللہ فرماتے ہیں جو بھی ارادہ کرے تصنیف کااس کو چاہئے کہ وہ اسی حدیث سے نثر وع کرے۔

#### شان ورود حديث

بعض روایات میں اس حدیث کاپس منظر اس طرح بیان کیا گیاہے کہ ایک شخص نے ام قیس رضی اللہ عنہانامی عورت کو پیغام نکاح دیااس عورت نے شرط لگانی کہ جب تک تم ہجرت نہیں کرو کے میں تم سے نکاح نہیں کر سکتی۔ چنانچہ اس آدمی نے اس عورت کی اس شرط کو قبول کر کے ہجرت کرلی پھر دونوں کا باہم نکاح ہو گیا۔ مگر اس شخص کانام مہاجرام قبین مشہور ہو گیا۔اس عورت کانام تو قبل رضی اللہ عنہااوراس کی کنیت ام قیس رضی اللہ عنہا تھی۔اکٹر محد ثین اس کانام بھول گئے ہیں۔ سوال۔اسی طرح جب ابو طلحہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ام سلیم رضی اللہ عنہا سے نکاح کرنا جاہا تھا تو ام سلیم ر ضی اللّٰد عنہانے بھی اسلام کی شرط لگائی تھی جب وہ مسلمان ہوئے پھر نکاح ہوا۔ان پر تو آپ صلی اللّٰہ علیہ و آلیہ وسلم نے کوئی تکیر نہیں فرمائی؟

جواب۔ علماء نے فرمایا ہے یہاں ابو طلحہ کا پہلے سے مسلمان ہونے کاارادہ تھااور پہلے واقعہ میں ان صحابی کا پہلے ہجرت کاارادہ نہیں تھااس لئے آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے پہلے پر نکیر فرمائی اور دوسرے پر نکیر نہیں فرمائی۔

### نیت کی تین قسمیں ہیں

نیات بیہ نیت کی جمع ہے۔ نیت کی تین قسمیں ہیں۔

ا۔ تمییز عبادہ عن العادہ. لینی نیت کے ذریعہ عبادت کوعادت سے جدا کرنا مثلاً ایک آدمی نماز کی حالت میں کھڑاہےاگراس نے نیت کی ہے تو نماز کی تووہ نماز ہو گی ورنہ سمجھا جائے گا کہ ویسے ہی کھڑا ہے۔

٢- تمييز عبادة عن العبادة. ليني نيت ك ذريعه سے ايك عبادت كودوسرى عبادت سے جداكر نامثلانيت کے ذریعہ سے ظہراور عصر کی نماز میں فرق کرنا۔

س۔ تمییز معبود عن المعبود. لینی نیت کے ذریعہ ایک معبود کی عبادت سے دوسرے معبود کی عبادت کو جدا کرنا مثلاً کوئی آدمی نماز پڑھ رہاہے اب اس کی نیت سے معلوم ہو گاکہ اللہ کیلئے پڑھ رہاہے یا کسی اور معبود کیلئے۔ اللہ کے یہاں وہی عمل قابل قبول ہو گاجو صحیح نیت کے ساتھ کیا جائے۔

سوال:"انما الاعمال بالنيات" الماحفركيك آتام تواس كامعنى يه موع" لاعمل الا بالنية" يعنى نيت

کے بغیر عمل وجود میں ہی نہیں آسکتاحالا نکہ آدمی نیت کے بغیر بھی عمل کرلیتا ہے۔

جواب: عمل کاوجود نہ ہونا نیت کے بغیراس سے مراد وجود شرعی ہے نہ کہ حسی دیکھنے میں تووہ عمل نظر آئے گا گر شریعت کی نگاہ میں عمل اسی وقت معتبر ہو گاجب کہ اس میں اللّٰہ کیلئے نیت موجود ہو۔

"انما الاعمال بالنيات" كيعد"لكل امرى ء مانوى"كوذكركيا كيا- -

"وانما لکل امری ء مانوی" ہرایک کواعمال کابدلہ نیت کے اعتبارے ملے گا۔

علامہ قرطبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ نیت کا معاملہ بہت عظیم الثان اور اہم ہے اس لئے دوبارہ "انھا الاعمال بالنیات" کی تاکیداس جملہ کے ساتھ کی گئی ہے۔

رنیا کے تذکرہ کے بعد عورت کا تذکرہ کیوں کیا گیا؟

"اوالى امرأة ينكحها" ياعورت سے نكاح كرنے كااراده ہے۔

سوال: پہلے" الى الدنيا" ميں عورت بھى داخل تھى پھراس كومستقل كيوں بيان كيا گيا؟

جواب: زیادهاهتمام کی وجهه

جواب: یا بیہ کہ انصار مدینہ ہجرت کرنے والوں پر سب سے زیادہ ایثار کرتے تھے مال اور عورت دونوں چیزوں کی 'اس وجہ سے فرمایا کوئی ہجرت نہ کرے نہ دنیا کی وجہ نہ عورت کے حصول کیلئے۔

جواب: یاشان نزول کی وجہ سے عورت کا تذکرہ آگیا۔

جواب: یاعورت کا فتنه اہم ہے اس لئے اس کود و بارہ ذکر کر دیا گیا۔

# الامرالثالث عشر۔ جملتین کے مفردات کابیان

فمن كانت هجرته الى الله و رسوله فجهرته الى الله و رسوله و من كانت هجرته الخـان جملول مين الخرة كالفظ آيا ہے۔

# ہجرۃ کی تحقیق

الله تعالىٰ. انتقال من مكان الى مكان الى مكان العلام معنى انتقال من مكان الى مكان لمرضاء الله تعالىٰ.

پھر ہجرة کی دوقشمیں ہیں۔(۱) ہجرة ظاہرہ(۲) ہجرة باطنہ۔ ہجرة ظاہرہ پھر دوقشم پرہے۔

١- انتقال من دارالفساد الى دارالامن كهجرة الصحابه من المكة الى الحبشه-

ع انتقال من دارالكفر الى دارالاسلام كهجرة الصحابه من مكه مكرمة الى المدينة المنوره قبل فتح المكه.

کیونکہ فتح کمہ کے بعد توخود مکہ مکرمہ دارالاسلام بن گیاتھا۔ ہجرۃ کی یہ دونوں قشمیں تاقیام قیامت باقی رہیں گی۔ ہجرۃ باطنہ: مانھی اللہ عنۃ کو چھوڑ دینا۔ معاصی وذنوب کو چھوڑ دینایہ ہجرۃ ہروفت ہر مسلمان کی طرف متوجہ ہے۔ والمہاجر مہاجر حقیقی وہ ہے جواللہ تعالیٰ کی منھیات کو چھوڑ دے۔ ثانی مفر دات واضح ہیں۔ الامر الرابع عشر۔ جملتین کا جملہ ثانیہ کے ساتھ ارتباط

جس کاحاصل ہے ہے کہ ان میں جملہ سابقہ انمالا مرئ مانوی کے اجمال کی تفصیل کابیان ہے کہ ہر شخص کومانوی کے مطابق جزاملے گی۔ ان کا ن حسن فحسن وان شرفشر ان کان قبیح فقبیح۔ اس قاعدہ کلیہ کی توضیح ایک مثال جزئی کے ذریعہ کی اور وہ مثال جزئیہ ہجر ۃ والاعمل ہے کہ اگر یہ ہجر ۃ والاعمل بنیت صححہ ہو تو ہجر ۃ مقبولہ اور اگر بنیت فاسدہ ہو تو ہجر ۃ مر دودہ و غیر مقبولہ ہوگی۔

### الامرالخامس عشر۔ چند سوالوں کے جوابات

سوال: مثال کے اندر ہجرۃ والاعمل کیوں پیش کیا۔ جواب: (۱) شان ورود کی وجہ ہے۔ (۲) تا کہ ہجرۃ کے ماسوا کا تھی بطریق اولی معلوم ہو جائے وہ کیسے؟ اس طرح کہ ہجرۃ والاعمل عظیم ترین عمل ہے عزیز وا قارب اور اولاد کو چھوڑنے کی وجہ سے۔ اتنا بڑاعمل جب بنیت فاسدہ ہوتو باطل ہوجا تا ہے تودوسرے اعمال توبطریق اولی بنیت فاسدہ ہوتو باطل ہوجا تیں گے۔

سوال: ایک لفظی اشکال دونوں جملوں میں شرط وجزا کے لحاظ سے تغایر نہیں بلکہ تغایر کا ہوناضر وری ہے۔ جواب: (۱) شرط کی جانب نیت و قصد مقدر اور جزا کی جانب اجر و ثواب مقدر ہے۔ (۲) شرط کی جانب د نیا کا لفظ اور جزا کی جانب فی العقبیٰ کا لفظ مقدر ہے۔ (۳) جزا محذوف ہے اور مذکور اس کی علت ہے ای فجر ۃ مقبولہ علت کو جزا کے قائم مقابنا دیا۔

(۳) فہجو تہ 'الی اللہ ور سولہ کنا ہیہ ہے مقبولۃ سے اور مضمون کے اعتبار سے تغایر کا پایا جانا کا فی ہے۔ الفاظ میں تغایر ضروری نہیں۔

سوال: گفظوں میں اتحاد کا کیا فا کدہ ہے؟ جواب: کلام عرب میں بسااو قات تکر ارسے عظمت شان بتلانا مقصود ہوتی ہے۔ یہ ہجرۃ کا عمل عظیم ہے۔ تبرک اور الذاذ کے لئے اللہ اور رسول کے تذکرے میں تکر ارہے۔ سوال: امر اُۃ دنیا میں داخل ہے عطف الخاص علی العام میں نکتہ کیا ہے؟ جواب: ناکہ شان ورود کی طرف ذہن منتقل ہو جائے یا تاکہ فتنہ نساء کے اخر الفتن ہونے کی طرف اشارہ کرنا مقصود ہے فتن دنیا میں سے اشد ضرراً و نقصاناً۔ سوال دوسرے جملے میں دوبارہ دنیا اور عورت کا ذکر کیوں کیا نہیں؟ جواب کہ حقارت بتلانے کے لئے دوبارہ ذکر نہیں کیا۔ الامر السادس عشر۔ متفق علیہ

یہ ایک اصطلاح ہے وہ حدیث جس پر سیخین ایک راوی سے تخ تئے کرنے پر اتفاق کیا ہواگر چہ دوسرے علاء کا بھی اس پر اتفاق ہو تا ہے لیکن متفق علیہ سب علاء کے متفق ہونے کی وجہ سے نہیں کہتے بلکہ وجہ وہی ہے جو پہلے ذکر کی ہے۔ زاللہ اعلم بالصواب. تم حدیث النیۃ بعون اللہ خالصةً۔

# حشر کے دن لوگ اپنی اپنی نیتوں پراٹھیں گے

وعن أمِّ المؤمِنينَ أمِّ عبدِ اللهِ عائشة رضي الله عنها ، قالت : قالَ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : يغْزُو جَيْشُ الْكَعْبَةَ فإذَا كَانُوا بَبَيْدَاءَ مِنَ الأَرضِ يُحْسَفُ بِأُوَّلِهِمْ وآخِرِهِمْ . قَالَتْ : قلتُ : يَا رَسُولَ اللهِ ،كَيْفَ يُحْسَفُ بأُوَّلِهِمْ وَآخِرِهِمْ وَفِيهِمْ أَسُواقُهُمْ وَمَنْ لَيْسَ مِنْهُمْ ؟! قَالَ : يُحْسَفُ بأُوَّلِهِمْ ثُمَّ يُبْعَثُونَ عَلَى نِيّاتِهِمْ )) مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . هذَا لَفْظُ الْبُحَارِيِّ .

توجهه: ام المو منین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ: مخبر صادق صلی اللہ توجهه: ام المو منین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ: مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (قیامت کے قریب) ایک لشکر اللہ کے گھر (کعبہ) پر چڑھائی کرنے کے لئے نکلے گاجب وہ زمین کے تھلے میدان میں پنچے گا تواس لشکر کے اعظے پچھلے سب لوگوں کو زمین میں د صنسادیا جائے گا (اور ان میں ہے کوئی بھی زندہ نہ بچ گا) حضرت عائشہ نے عرض کیایار سول اللہ (صلی اللہ وسلم) اعظے پچھلے سب لوگوں کو کیسے (اور کیوں) دھنسا دیا جائے گا؟ ان میں (سب ہی لڑنے والے تونہ ہوں گے بچھلے سب لوگوں کو کیسے والے ) دکا ندار بھی ہوئے اور ایسے لوگ بھی ہوں گے جوان حملہ آوروں میں سے نہ ہوں گے (نوکری چاکری کے لئے چلے آئے ہوں گے ایسے لوگ بھی ہوں گے جوان علیہ اور کیو تکر ہلاک کر دیتے جائیں گے ؟) حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: (اس وقت تو) اسلام پچھلے سب ہی لوگ (ان مجر موں کے ساتھ ہونے کی وجہ سے) دھنسادیے جائیں گے پھر (حشر کے پچھلے سب ہی لوگ (ان مجر موں کے ساتھ ہونے کی وجہ سے) دھنسادیے جائیں گے پھر (حشر کے بھلے سب ہی لوگ (ان مجر موں کے ساتھ ہونے کی وجہ سے) دھنسادیے جائیں گے پھر (حشر کے دن) اپنی اپنی نین نیت پر اٹھائے جائیں گے (جو کعبہ پر چڑھائی کرنے آئے تھے وہ تو مجر موں کے زمرہ میں الگ اور جواس نیت سے نہیں آئے تھے وہ الگ کھڑے کے جائیں گے ) (بخاری و مسلم)

حدیث کی تشریح: اس حدیث شریف سے معلوم ہواکہ مجر موں 'بدکاروں اور گنهگاروں کے محض ساتھ رہنا بھی عذاب الہی اور قهر خداوندی میں گر فتار ہو جانے کا سبب بن جاتا ہے اگر چہ حشر کے دن آخرت کے عذاب سے کوئی اپنی نیک نیتی کی وجہ سے بچ بھی جائے اس لئے ایسے مجر موں 'بدکاروں اور گنهگاروں سے زیادہ سے زیادہ علیحدہ اور دور ہی دور رہنا جا ہے۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كى بير حديث قرآن كريم كى فد كوره ذيل آيت كريمه سے ماخوذ اور اسى كا اقتباس بـــــ و اتقو افتنة الاتصيبن الذين ظلمو ا منكم خآصة ج (انفال: ٢٥)

اورتم اس فتنہ (عذاب) سے ڈرتے اور بچتے رہو جو خاص ظلم کر نیوالے لوگوں (مجر موں) پر ہی نہیں آئیگا بلکہ سب پر عام ہوگا)

یغزو جیش الکعبة. یه نبی کریم صلی الله علیه و آله و سلم کی پیش گوئیال امور غیب بین سے ہیں اور یہ آپ صلی الله علیه و آله و سلم کے معجزات میں سے ہیں کون سالشکر ہے اور کب ایسا ہولیا ہوگا اس بارے میں اسکا صحیح علم الله ہی کو ہے۔ (دیل الطالین)

"فاذا کانو ببیداء" البیداء بید کی جمع ہے۔ یہ کہال ہے ؟ اس بارے میں بھی اختلاف ہے بعض کی رائے یہ ہے کہ مدینہ منورہ میں ہے اور بعض کی مکہ معظمہ میں اور بعض کی رائے اس کے علاوہ کی بھی ہے۔ (فتح الباری)

کیے د صنسایا جائے گاان کے اگلے اور پچھلے لوگوں کو جبکہ ان میں بازار والے لوگ بھی ہوں گے ؟ ایک دوسری روایت میں آتا ہے "اذا انزل الله بقوم عذابا اصاب العذاب من کان فیھم ٹم بعثوا علی نیاتھم" (بندی و سلم)

کہ جب الله کا عذاب کی قوم پر نازل ہو تا ہے تو وہ سب پر ہی عذاب ہو تا ہے پھر قیامت کے دن اپنی اپنی نیتوں کے اعتبار سے اٹھایا جائے گا۔

اس دل پہ خدا کی رحمت ہو جس دل کی بہ حالت ہوتی ہے اکبار خطاہ و جاتی ہے سوبار ندامت ہوتی ہے اس دل پہ خدا کی رحمت ہو جس دل کی جائے گا گر دنیا کے عذاب میں تو سب ہی شریک ہوئے ہیں۔ اس حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ آدمی غلط لوگوں کی صحبت سے اپنے آپ کو بچا کے رکھے بوجہ بہ کہ اگر ان کے گنا ہوں کی وجہ سے عذاب آیا تو یہ اس کے ساتھ رہنے والا بھی نہ نچ سکے گا۔ (زمۃ المتقین) بعض لوگوں نے فرمایا یہ حدیث در حقیقت قرآن کی اس آیت کی تشر تک ہے۔ واتقو افتنة لا تصیین الذین ظلموا منکم حاصة (انفال دکوع ۳) ترجہ۔اور تم اس آزمائش (عذاب) سے ڈرتے اور بچے رہو جو خاص ظلم کرنے والوں پر ہی نہیں آئے گا (بلکہ وہ سب کیلئے عام ہوگا)

#### جهاداور نبيت

وعن عائِشةَ رضيَ اللهُ عنها، قَالَتْ: قَالَ النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "لا هِجْرَةَ بَعْدَ الفَتْح، وَلَكِنْ جِهَادُ وَنِيَّةٌ، وَإِذَا اسْتُنْفِرْ تُمْ فَانْفِرُ وَا "مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ. وَمَعناهُ: لا هِجْرَةَ مِنْ مَكَةً لأَ نَّهَاصَارَتْ دَارَ إسلام.

قر جهه: حفرت عائشه صديقة رضى الله عنها سے روايت ہے كه: رسول الله صلى الله عليه وسلم في في كه كے بعد ارشاد فرمايا في (كمه) كے بعد ہجرت تو (باقى) نهيں رہى (اس لئے كه كمه اب دار الاسلام 'اسلام شهر بن كيا) ليكن جهاداور نيت (اب بھى) باقى بين (اور قيامت تك باقى ربين كيا لهذا) جب بھى تم كو جهاد كے لئے روانہ ہونے كى دعوت دى جائے تو فور أروانه ہوجاؤ۔

### حضرت عائشه رضى الله عنها كے مخضر حالات

نام۔عائشہ 'صدیقہ 'حمیرالقب'ام عبداللہ کنیت۔والد کانام ابو بکر صدیق والدہ کانام زینب تھا۔ان کی کنیت ام رومان تھی۔ بعثت کے چار برس کے بعد پیدا ہو ئیں۔ مکہ معظمہ میں آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے نکاح ہوا'9 سال کی عمر میں مدینہ منورہ میں رخصتی ہوئی۔غزوات میں سے غزوہ احد میں شریک تھیں۔(بناری) اسی طرح غزوہ بنی مصطلق میں بھی شرکت کا معلوم ہو تاہے جس میں آپ کاہار گم ہوا تھا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو دوسری عور توں پر عموماً جبکہ باقی امہات المونمنین پر خصوصاً کئی وجوہات سے فوقیت حاصل تھی۔ حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم کو جب کوئی مشکل پیش آتی تواس کا علم حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے پاس یاتے تھے۔ (زندی)

آپ میں سخاوت 'عبادت' تواضع حد درجہ کی تھی۔اکثر روزہ رکھتیں' ہر سال حج فرما تیں اور غلاموں کو آزاد کرتی تھیں۔حضرت عائشہ رضی اللہ عنہامکٹرین صحابہ میں داخل ہیں۔ یعنی جن سے روایات زیادہ منقول ہیں۔ان کی تعداد ۱۲۲۰حادیث کی کتابوں میں ملتی ہیں جن میں ۱۷ پر بخاری ومسلم نے اتفاق کیا ہے۔امام بخاری نے منفر داُم ۵ حدیثیں روایت کی ہیں۔ ۱۸ حدیثوں میں امام مسلم منفر دہیں۔(عمرہالقاری)

و فات: امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے اخیر زمانہ میں رمضان ۵۸ھ میں انقال ہوااس وقت عمر تریسٹھ سال تھی۔ جنت البقیع میں رات کے وفت ان کی وصیت کے مطابق دفن کی گئیں۔ (دیل الطالبین'روضة المتقین)

حدیث کی تشریح: مکہ معظمہ کے فتح ہونے سے پہلے مکہ سے مدینہ ہجرت کرنااس قدراہم اور ضروری فرض تھا کہ اگر مکہ کارہنے والا قدرت کے باوجود مکہ سے مدینہ ہجرت نہیں کرتا تھا تواس کاایمان واسلام بھی معتبر نہ ہو تا تھا جب تک کہ وہ مکہ سے ہجرت کر کے مدینہ نہ آئے لیکن مکہ کے فتح ہو جانے اور دارالاسلام ' اسلامی ملک 'بن جانے کے بعدیہ خاص ہجرت یا ہجرت کی یہ اہمیت باقی نہیں رہی۔

موجوده زمانه ميں ہجرت كاحكم

چنانچہ اب آگر کا فروں کے ملک میں کوئی شخص مسلمان ہواوروہ کفاراس کواسلامی عبادات واحکام پر عمل کرنے سے نہ رو کیں تواس مسلمان پراس دارالکفر سے ہجرت کر کے کسی اسلامی ملک میں جاکر آباد ہونا فرض نہیں ہے اس طرح مسلمان اگر کسی کا فروں کے ملک میں آباد ہوں اور وہ کفار ان کو فد ہبی آزادی دینے کے لئے تیار ہوں تو وہاں مستقل طور پر سکونت اختیار کر سکتے ہیں آگر چہ بہتر اور افضل اب بھی یہی ہے کہ جو شخص کسی کفار کے ملک میں اسلام لائے وہ اس دارالکفر کو چھوڑ کر کسی اسلامی ملک میں جاکر آباد ہو جائے اسی طرح عام حالات میں مسلمانوں کو کفار کے ملک میں اس کا ملک میں مستقل طور پر وہاں کا شہری بن کرنہ رہنا چاہئے یہی دینی اور دنیوی مصلحوں کا تقاضہ ہے تجربہ بھی اس کا ملک میں مستقل طور پر وہاں کا شہری بن کرنہ رہنا چاہئے یہی دینی اور دنیوی مصلحوں کا تقاضہ ہے تجربہ بھی اس کا

شاہدہے تاہم اب بیرترک وطن (ہجرت) فرض بہر حال نہیں ہے یہی مطلب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ار شاد گرامی کا ہے کہ فنخ مکہ کے بعد ہجرت نہیں رہی "(ہجرت کے تفصیلی احکام کتب فقہ سے معلوم سیجئے) جہاد

لیکن اسلام اور کفر کامقابلہ اور مسلمانوں کی کا فروں سے لڑائی اوراس کی تیاریاں رہتی دنیا تک باقی رہیں گی حدیث شریف میں آیاہے"جہاد قیامت تک جاری رہے گا"اس لئے جہاد اور اس میں نیک نیتی کا اعتبار اور اس پراجر و تواب کادار ومدار ہمیشہ ہمیشہ باقی رہے گااس لئے جب بھی کوئی اسلامی ملک کا مسلمان فرمان روااللہ کی راہ میں کافروں سے جنگ کرنے کے لئے میدان جنگ میں جانے (فوج میں بھرتی ہونے) اور لڑنے کی دعوت دے تو حسب استطاعت ہر مسلمان کا خواہ وہ اس ملک کا باشندہ ہو خواہ کسی دوسرے اسلامی ملک کا فرض ہے کہ وہ محض اللہ تعالیٰ کے دین کی حفاظت کے لئے کفارسے جنگ کرے 'بجزان معذور لوگوں کے جن کواللہ تعالیٰ نے خودا پنی رحمت سے مجبور ومعذور قرار دے دیاہے (جہاد کے فرض ہونے کے شرائطاور تفصیلی احکام کتب فقہ سے معلوم شیجے)

راروبے رہا ہے رہا ہوئے ہے رہا داور اس کے بعد صرف جہاداسلام کی سب سے زیادہ اہم اور موجب اجرو ثواب عباد تیں ہیں گر ان دونوں کی اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبولیت اور اجرو ثواب ملنے کامدار صرف اخلاص اور نیت پر ہے عباد تیں ہیں گر ان دونوں کی اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبولیت اور اجرو ثواب ملنے کامدار صرف اخلاص اور نیت پر ہے اگر رضائے الہی کے علاوہ کسی بھی اور نیت سے کرے گا تو یہ عباد تیں بھی مردود ہیں اگر اللہ تعالیٰ کے لئے کرے گا تو دنیا اور آخرت دونوں میں اجرعظیم یائے گا یہی اس حدیث کی اصل روح ہے۔

یہ حدیث شریف بھی قرآن کریم کی مذکورہ ذیل آیت سے مقتبس اور ماخوذہ۔

يجاهدون في سبيل الله ولايخافون لومة لائم (مائده: ٤٥)

جواللہ کی راہ میں جہاد کرتے ہو نگے اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں ڈریں گے۔ اخلاص کے ساتھ کسی نیک کام کی صرف نیت کرنے پر بھی عمل کا ثواب ملتاہے

وعن أبي عبدِ اللهِ جابِر بن عبدِ اللهِ الأنصاريِّ رَضي اللهُ عنهما ، قَالَ : كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي غَزَاةٍ ، فَقالَ : " إِنَّ بالمدِينَةِ لَرِجَالاً ما سِرْتُمْ مَسِيراً ، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَادِياً ، اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي عَزَاةٍ ، فَقالَ : " إِنَّ بالمدِينَةِ لَرِجَالاً ما سِرْتُمْ مَسِيراً ، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَادِياً ، إِلاَّ شَرَكُوكُمْ فِي الأَجْرِ " رواهُ مسلم . الله عَكمْ حَبَسَهُمُ الْمَرَضُ " . وَفِي روَايَة : " إِلاَّ شَرَكُوكُمْ فِي الأَجْرِ " رواهُ مسلم . ورواهُ البخاريُ عن أنس رضي الله عنه ، قَالَ: رَجَعْنَامِنْ غَزْوَةِ تَبُوكَ مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فقال: "إِنَّ أَقُواماً خَلْفَنَا بَالْمَدِينَةِ مَاسَلَكُنَاشِعْباً وَلاَ وَادِياً، إلاَّ وَهُمْ مَعَنَا ؛ حَبَسَهُمُ العُذُرُ ".

توجمه: حضرت جابررضی الله عنه سے روایت ہے کہ ہم رسول الله صلی الله علیه وسلم کے ہمراہ ایک غزوہ (جنگ) میں گئے ہوئے تھے (راستہ میں ایک دن) آپ نے صحابہ کرام سے خطاب کر کے فرمایا:

مدینہ میں پچھ ایسے لوگ رہ گئے ہیں) کہ (جو اگرچہ اس وقت تمہارے ساتھ نہیں ہیں مگر) تم نے جو بھی مسافت طے کی ہے اور جس وادی (کھلے میدان) سے تم گزرے ہو وہ تمہارے ساتھ (اور شریک سفر)رہے ہیں ہون کو صرف دکھ بیاری نے (اس سفر جہاد سے)روک دیاہے (ور نہ ان کے دل جہاد میں شرکت کے لئے تڑپ رہے ہیں) ایک روایت میں "تمہارے ساتھ ہیں" کے بجائے "وہ اجر میں تمہارے شریک ہیں" آیاہے بیہ توضیح مسلم کی روایت ہے۔

اس سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ غزوہ تبوک (تبوک کی لڑائی) سے واپس آرہے تھے کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ غزوہ تبوک (تبوک کی لڑائی) سے واپس آرہے تھے کہ آپ نے فرمایا ہے شک بہت سے وہ لوگ جن کو ہم مدینہ میں چھوڑ آئے ہیں جس گھائی سے ہم گزرے ہیں اور جس وادی کو ہم نے کیاہے وہ لوگ اس میں ہمارے ساتھ رہے ہیں یہ وہ لوگ ہیں جن کو مجبوری و معذوری نے بس یہ وہ لوگ ہیں جن کو مجبوری و معذوری نے بس کر دیاہے۔

حدیث کی تشر تک

صدت اور پختہ ارادہ و نیت دل میں رکھتے ہیں گر مجبور و معذور لوگ کسی کار خیر مثلاً ججاد 'صد قات و خیر ات و غیرہ کا جذبہ صادق اور پختہ ارادہ و نیت دل میں رکھتے ہیں گر مجبوری و معذوری کی وجہ سے اس کار خیر کو کر نہیں سکتے ان کو بھی اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے اس نیک نیتی اور اخلاص کی بناء پر اس کار خیر کا ثواب عطا فرمادیتے ہیں سجان اللہ کتنی مفید چز ہے خلوص اور نیک نیتی اچنانچہ صدیث شریف میں آیا ہے کہ جو شخص دل سے کسی نیک کام کی نیت کرتا ہے تو ایک نیکی کا ثواب تو اس کے لئے لکھ دیا جاتا ہے کا ثواب تو اس کے لئے لکھ دیا جاتا ہے اور جب اس پر عمل کر لیتا ہے تو دس نیکیوں کا ثواب لکھ دیا جاتا ہے در حقیقت نیک نیت نیتی خودایک مشقل عبادت 'عبدیت (بندگی) کا تقاضا اور تعلق مح اللہ (اللہ سے تعلق) کی دلیل ہا اس کئے صدیث شریف میں آیا ہے کہ ''آومی کی نیت اس کے عمل سے بہتر ہے''لہذاانسان کا فرض ہے کہ وہ نیک کام جواللہ تعالیٰ کی رضا خوشنودی اور قرب کا موجب ہیں آگر چہ ظاہری اسباب ووسائل کی بناء پر اس کی قدرت سے باہر بھی ہوں تب بھی ان پر عمل کرنے کی پختہ نیت 'خذبہ صادق اور شوق کا مل اپنے دل میں ضرور رکھے تاکہ ان کا موں پر عمل کرنے میں سعادت آگر میسر نہ بھی آئے تو کسی نہ کسی درجہ میں ان کے اجرو ثواب ہے تو محروم نہ رہے تصوصاً جہاد کہ اس کے متعلق تو حدیث شریف میں آیا ہے کہ جس مسلمان کے دل نے بھی اس کو جہاد کے لئے کہا بھی نہیں (یعنی بھی اس کے اس نیت متعلق تو حدیث شریف میں آیا ہو کی خیز مالغ ہو ہی نہیں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہا تھ آتا ہے۔ دل میں خیاں ہوتی نہیں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہا تھ آتا ہے۔ دل میں خین میں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہاتھ آتا ہے۔ جن مسلمان کے اور کوئی چیز مالغ ہو ہی نہیں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہاتھ آتا ہے۔ دل میں جن بیس سے تو بجر بد بختی اور شومی قسمت کے اور کوئی چیز مالغ ہو ہی نہیں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہاتھ آتا ہے۔ دل میں میں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہاتھ آتا ہے۔ جن مسلمان کے اور شوق سے تو بجر بد بختی اور شومی قسمت کے اور کوئی چیز مالغ ہو ہی نہیں سکتی مفت کا اجرو ثواب ہاتھ تا ہا ہے۔

#### ہمار ی حالت

مگروائے محرومی وشومی کہ ہمارے دلوں کو دنیوی اغراض وخواہشات نے ایبا مر دہ بنا دیا ہے کہ بقول شاعر ''کاروال کے دل سے احساس زیاں جاتارہا'' یہ سب کچھ ایمان لیعنی تعلق مع اللہ کے ضعف کا نتیجہ ہے ہماراایمان واسلام تواب برائے نام رہ گیاہے اس لئے ہمیں جلداز جلداور پہلی فرصت میں اللہ تعالی سے اپنار شتہ از سر نوجوڑنا چاہئے اور اس کو زیادہ سے زیادہ پختہ کرنا چاہئے تاکہ اللہ تعالی اس نیک نیتی اور نیک عملی کی سعادت حاصل کرنے کی تو فیق ہمیں عطافر مائیں۔ آمین۔

اس حدیث سے علماء نے استدلال کیا ہے کہ مرتے وقت آدمی اپنے مال میں سے ایک تہائی سے زائد کی وصیت نہیں کر سکتا۔

علاء فرماتے ہیں کہ اگروہ مریض سارے مال کی وصیت کرنے والااسی مرض میں و فات پاجائے تواس صورت میں ور ثاء کی حق تلفی ہو گی اور اگریہ زندہ رہا تواب یہ خالی ہاتھ رہ جائے گااور قرآن مجید میں اس سے منع کیا گیا ہے۔ ولا تبسطھا کل البسط فتقعد ملوما محسور ائم اپناہاتھ بالکل ہی نہ کھول دو کہ تمہیں قابل ملامت اور بے دست ویا ہو کر بیٹھنا پڑے۔(۲)

# ہیوی کے منہ میں نوالہ دینے کا ثواب اور اس کی مصلحت

حتى ما تجعل فى فى امرأ تك حتى كه جولقمه تم اپنى بيوى كے منه ميں والو۔

اس حدیث میں امور خیر کے ذیل میں مثال دی جارہی ہے کہ اگر کوئی اپنی بیوی کے منہ میں لقمہ دے تواس پر بھی تواب ملتا ہے۔ ایک ایسے ہی موقع پر جب ایک صحابی نے تعجب کیا تو آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ اگریہ حرام طریقہ سے کرے تو گناہ ہے تو جب اس نے جائز طریقہ سے کیا تواس پر ضرور ثواب ملناچاہئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ آدمی دن رات میں جب بھی اپنے طبعی تقاضوں اور خواہشوں کو پورا کرے تواس وقت دل میں یہ نیت اور ارادہ رکھے کہ ہم یہ تمام کام صرف اس لئے کر رہے ہیں کہ اللہ جل شانہ نے اس کو ہمارے لئے حلال اور جائز کیا ہے تواس نیت کرنے سے آدمی کے تمام کام عبادت بن جائیں گے۔

ولعلک ان تخلف حتی پنتفع بک اقوام ویضر بک آخرون۔ تمہیں مزید زندگی ملے گی کچھ لوگ تم سے نفع اٹھائیں گےاور کچھ لوگوں کو تم سے تکلیف اٹھانی پڑے گی۔

۔ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی بیہ پیشین گوئی صحیح ٹابت ہوئی۔ عراق کی فتح تک زندہ رہے اور وہاں کے امیر بھی ہے جس سے مسلمانوں کو فائدہ اٹھانے کا موقع ملااور کفار کو تکلیف اٹھانی پڑی۔

اللهم امض لا صحابی هجوتهم اے اللہ میرے صحابہ کی ہجرت کو جاری (پورا) فرمادے۔(۳) ابتدائے اسلام میں مکہ سے مدینہ کی ہجرت کی بہت اہمیت اور فضیلت بیان کی گئی۔اس وجہ سے بعد میں بھی صحابہ مدینہ سے مکہ نہیں گئے کہیں ہجرت میں نقصان واقع نہ ہو جائے۔ حج اور عمرہ کے وقت بھی صحابہ ڈرتے تھے کہ مکہ میں کہیں موت آگئی تو ہجرت میں کمی نہ آ جائے۔ (۴)

لکن البائس سعد بن خولد یہاں سے راوی کاجملہ ہے'آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بات اس سے پہلے ختم ہوگئی۔راوی سے مراد علامہ زہری رحمہ اللہ ہیں یا بعض کے نزدیک حضرت سعدر ضی اللہ تعالی عنہ کا غلام ہے۔(۵) حضرت سعد بن خولہ رضی اللہ تعالی عنہ کا انتقال کب ہوا

ان مات بمکة حضرت سعد بن خوله رضی الله تعالی عنه کے، بارے میں بعض کی رائے بیہ ہے کہ انہوں نے مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت نہیں فرمائی تھی۔ بعض کی رائے بیہ ہے غنوہ بعض مدینہ کی طرف ہجرت نہیں فرمائی تھی۔ بعض کی رائے بیہ ہے غنوہ بعد وہ مکہ واپس تشریف لے گئے تھے بعض کے نزدیک ججة الوداع پر تشریف لے گئے وہاں ہی ان کا انتقال ہو گیااسی طرح اور بھی کئی اقوال ہیں۔ بہر حال سعد بن خولہ رضی الله تعالی عنه کا انتقال مکہ میں ہوااور اس لئے آپ صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے ان کیلئے دعا فرمائی تھی۔

راوی حدیث حضرت سعد بن ابی و قاص کے مخضر حالات

سعد نام۔ابواسحاق کنیت۔والد کا نام مالک اور ابوو قاص کنیت ' دالدہ کا نام حمنہ تھا۔ر شتہ میں آپ کے ماموں تھے۔(اسدالغابہ ۲۹۱۲)

انیس سال کی عمر میں حضرت ابو بکر صدایق رضی اللہ عنہ کے ساتھ بارگاہ نبوت میں حاضر ہو کر مسلمان ہوئے۔

ملہ سے مدینہ کی طرف ہجرت فرما کی اور اپنے بھائی عتبہ بن ابی و قاص کے گھر پر قیام فرمایا۔ (طبقات بن سعہ جزوات ہوں کہ سے مدینہ کی طرف ہجرت فرمائی اور اپنے ہھائی عتبہ بن ابی و قاص کے گھر پر قیام فرمایا۔ (طبقات بن سعہ جو ہر دکھائے ان لوگوں میں سے جن کو عشرہ مبشرہ کہا گیا۔ بید دس صحابہ سے جس کو عراقی نے اس قطعہ میں جمع کر دیا ہے۔

وافضل اصحاب النبی مکانہ و منزلة من بشر واعنان سعید نیز سعد عثان عامر عامر عامر علی ابن عوف طلحہ الحران نے دواصد میں آپ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم نے فرمایا: ارم یاسعد فداک ای وابی "اے سعد تیر چلا میر سے ماں باپ تجھ پر فدا ہوں (بخاری کتاب المغازی غروواحد) یہ جملہ حضرت سعدر ضی اللہ عنہ کیلئے بہت ہی فضیلت رکھتا ہے۔ یہی جملہ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم ایک موقع پر طلحہ اور دوسرے موقع پر زبیر کیلئے فرمایا تھا۔ (جم ابدی کتاب المناقب سعہ بن و تاسی کو فات سعد بن و تاسی کی میں مقام عقبی چلے فرمایا تھا۔ (فی ابدی کتاب المناقب سعہ بن و تاسی پر تھا و فات۔ حضرت سعد رضی اللہ عنہ آخری وقت میں مقام عقبی چلے جو مدینہ منورہ سے دس میل پر تھا و فات۔ حضرت سعد رضی اللہ عنہ آخری وقت میں مقام عقبی چلے جو مدینہ منورہ سے دس میل پر تھا و فات۔ حضرت سعد رضی اللہ عنہ آخری وقت میں مقام عقبی حید مقورہ بنے ہیں مد فون ہوئے۔ وہاں ہی ۵۵ھ میں انتقال ہوا اس وقت ان کی عمر + کے سال سے کھی ذائد متحقی اور جنت البقیع میں مد فون ہوئے۔ مرویات۔ بقول ابن جوزی رحمہ اللہ کے ان سے روایات کی تعداداے ۲ ہے۔ ۲ بخاری اور مسلم دونوں میں ہے۔ مرویات۔ بقول ابن جوزی رحمہ اللہ کے ان سے روایات کی تعداداے ۲ ہے۔ ۲ بخاری اور مسلم دونوں میں ہے۔

# باپ کاصد قہ بیٹے کومل جائے تب بھی باپ کواس کی نیت کا ثواب ضرور ملتاہے

وعن أبي يَزيدَ مَعْن بن يَزيدَ بن الأخنس رضي الله عنهم ، وهو وأبوه وَجَدُّه صحابيُّون ، قَالَ : كَانَ أبي يَزيدُ أخْرَجَ دَنَانِيرَ يَتَصَدَّقُ بِهَا ، فَوَضعَهَا عِنْدَ رَجُل فِي الْمَسْجِدِ ، فَجئتُ فَأَخَذْتُهَا فَأَتَيْتُهُ بِهَا . فقالَ : واللهِ ، مَا إِيَّاكَ أَرَدْتُ ، فَخَاصَمْتُهُ إِلَى رسوَل اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : " لَكَ مَا نَوَيْتَ يَا يزيدُ ، ولَكَ ما أَخَذْتَ يَا مَعْنُ " رواهُ البخاريُّ .

توجمه: حضرت ابویزید معن بن یزیدر صی الله عنه سے مروی ہے کہ: (ایک مرتبہ) میرے والد یزید نے صدقہ کرنے کے لئے کچھ دینار (اشرفیاں) نکالے اور مسجد میں ایک آدمی کے پاس رکھ دیئے (کہ جو ضرورت مند آئے اس کو دے دینا) (اتفاق سے میں مسجد میں آیا تو اس آدمی نے مجھے ضرورت منددِ مکھے کروہ دینار دے دیئے) میں نے لے لئے اور ان کولے کر (گھر) آیااور والد صاحب کو بتلایا توانہوں نے فرمایا: بخدامیں نے تخصے دینے کی نیت تو نہیں کی تھی (میں نے تواور محتاجوں مسکینوں کو دینے کے لئے رکھے تھے) تو میرے اور ان کے در میان بحث ہونے لگی (میں کہتا تھا کہ میں سب سے زیادہ ضرورت منداور محتاج ہوں پہلے میراحق ہے وہ کہتے تھے کہ میں نے تو صدقہ کی نیت سے بیر دینار نکالے ہیں تو تومیری اولادہے تیری کفالت تومیر افرضہ اولاد کوصدقہ نہیں پہنچتا آخر کارہم رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی خدمت اقد س میں فیصلہ کے لئے حاضر ہوئے تو آپ نے (ہم دونوں کے بیان س کر) فرمایا ہے بزیدتم نے جو صدقہ کی نیت سے بیہ دینار نکالے ہیں اس کا ثواب تم کو ضرور ملے گااور (مجھے ہے) فرمایا:اے معن!تم نے جولیاوہ تمہارے لئے (حلال) ہے (جاوًا پنی ضرور توں میں خرچ کرو)

حديث كى تشريح: (١)زكوة اور صدقات واجبه مثلاً صدقه فطر صدقه نذر وغيره تواولاد كودين سے نہیں ادا ہوتے ہاں نفل صد قات اگر صدقہ کی نیت سے ضرورت منداور محتاج اولاد کو دیئے جائیں توادا ہو جاتے ہیں بلکہ اس میں دو گونہ ثواب ملتاہے صدقہ کا بھی اور صلہ رحمی کا بھی 'حضرت یزید کو غالبًا بیہ مسئلہ معلوم نہ تھا اس لئے وہ یہ سمجھ کر معترض ہوئے کہ میں صدقہ کے ثواب سے محروم ہو گیاحالانکہ میری نیت یہی تھی حضرت معن کا کہنا ہے تھا کہ میں ضرورت مند بھی ہوں اور آپ کی اولاد بھی اس لئے میں بنسبت اور فقراء ومساکین کے آپ کی اعانت اور صله کازیادہ مستحق ہوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسئلہ بتلا کر حضرت بیزید کو مطمئن کر دیا کہ تمہاری صدقہ کی نیت کاثواب حمہیں ضرور ملے گا۔

نی**ت کا پھل اور اللّہ تعالیٰ کی شان کرم** دیکھئے اللّہ تعالیٰ کی شان کر <u>ب</u>ی! بظاہر حضرت بزید کے وہ دینار گھرے گھر ہی میں رہے مگر اللّہ تعالیٰ نے

محض ان کی نیت کی بنا پران کو صدقہ کے اجرو ثواب سے سر فراز فرمادیا۔ سبحان اللہ! پیج فرمایا ہے: دین میں ذرہ برابر تنگی نہیں کوئی عمل کر کے تو دیکھے ۔

ہر مسلمان کو نفل صد قات 'صدقہ ہی کی نیت ہے 'سب سے پہلے اپنے مختاج اور ضرورت مند متعلقین اور قرابتداروں کودینے چاہئیں تاکہ صدقہ اور صلہ رحمی دونوں کا ثواب ملے اور دوعباد تیں ادا ہوں ایک اللہ تعالیٰ کی راہ میں صدقہ کرنادوسرے صلہ رحمی کرنا۔

(۲) پیر حدیث مندر جہ ذیل آیت کریمہ سے ماخوذ ومقنبس ہے۔

واتى المال على حبه ذوى القربي واليتامي والمساكين الآية البقرة : ١٧٧

اور مال کی محبت کے باوجو داس کو قرابت داروں بتیموں اور مسکینوں کو دے دیا۔

دیکھئے اس آیت کریمہ میں قرابت داروں کاحق سب سے پہلے رکھاہے۔

اللّٰہ کی خوشنودی کی نبیت سے توانسان جو کچھ بھی خرج کرے سب عبادت ہے حتیٰ کہ بیوی کے منہ میں نوالہ بھی اس نبیت سے دے تووہ بھی عبادت اور اجرو ثواب کا موجب ہے '

وعن أبي إسحاق سَعدِ بن أبي وقاص مالِكِ بن أهيْب بن عبدِ منافِ بن رُهرة بن كلابِ بن مُرَّة بن كعبِ بن لُؤي القُرشي الرُّهري رضي الله عنه ، أحدِ العَشرَةِ المشهودِ لهم بالجنةِ رضي الله عنهم ، قَالَ : جاءني رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَعُودُنِي عَامَ حَجَّةِ الوَدَاعِ مِنْ وَجَعِ اللهُ عَنهُ بي ، فقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللهِ ، إنِّي قَدْ بَلَغَ بي مِنَ الوَجَعِ مَا تَرَى ، وَأَنَا ذُو مالَ وَلا يَرثُنِي إلا ابْنَةُ لي ، أَفَاتَصَدَّقُ بِثُلُثُيْ مَالِي ؟ قَالَ : " لا "، قُلْتُ : فالشَّطْرُ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ قَالَ : " الثَّلُثُ وَالثَّلُثُ كَثيرُ أَوْ كَبيرُ إنَّكَ إِنْ تَذَرْ وَرَثَنَكَ أَغِنِيا عَيرُ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتكَفَّفُونَ النَّاسَ ، وَإِنَّكَ لَنْ تَنفِقَ نَفْقَةً تَبْتَغِي بِهَا وَجِهَ اللهِ إلاَّ أَجْرْتَ عَلَيْهَا حَتَّى مَا تَجْعَلُ في فِي المُرأَتِكَ "، قَالَ : " الثَّكُ لَنْ تُحَلِّفُ فَنَعملَ عَمَلاً تَبتَغِي اللهُ اللهِ إلاَّ أَرْدَه مَا يَعْ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي اللهُ عَلَى أَخُرونَ . اللَّهُمَّ أَمْضُ لأصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ ولا تَرُدَّهُمْ عَلَى أَعْقَابِهمْ ، لكن البَائِسُ بِ وَجَهُ اللهِ إلاَّ أَرْدَه بَهُ وَسَلَّمَ أَنْ مَاتَ جَكَةً مُتُفَقَّ عَلِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي وَسَلَّمَ أَنْ مَاتَ جَكَّةً . مُتَّفَقًا عليهِ . عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عليه عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَى اللهُ عليه عَلَى اللهُ عَلَى ال

وسلم کے آخری حج) کے سال (میں مکہ میں جا کر شدید مرض میں مبتلا ہو گیا تو)رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم "فداه ابی وامی" (آپ پرمیرے مال باپ قربان)میری عیادت (مزاج پری) کیلئے میرے پاس تشریف لائے۔میری بیاری انتہائی شدت اختیار کر چکی تھی (اور حالت نازک ہو گئی تھی) تومیں نے (یہ سمجھ کریہ میراآخری وقت ہے) عرض کیانیار سول اللہ! آپ ملاحظہ فرمارہے ہیں کہ میری بیاری خطرناک حد کو پہنچ گئی ہے اور میں کافی مالدار ہوں اور (میری صلبی وارث) صرف میری ایک لڑی ہے (اس کے لئے تہائی مال بہت ہے) توکیامیں دو تہائی مال اللہ تعالیٰ کی راہ میں صدقہ (فقراء ومساکین کے لئے وصیت) نہ کر دول؟ آپ نے فرمایا:" نہیں" میں نے عرض کیا (اچھا) آدھامال یارسول اللہ آپ نے فرمایا" نہیں" تومیں نے عرض کیا: (اچھا) ایک تہائی مال آپ نے فرمایا" نہیں" تہائی مال (میں حرج نہیں) اور تہائی بھی بہت ہے "یا (فرمایا)" براحصہ ہے" (اس کے بعد آپ نے زیادہ سے زیادہ ایک تہائی مال کا صدقہ کرنے اور باقی کو محفوظ ر کھنے کی حکمت بیان کی )اور فرمایا: یادر کھو! (اگرتم اس بیاری میں و فات یا جاتے ہو تو) بے شک تم اپنے وار ثوں کو (اپنے مرنے کے بعد)غنی اور مالدار چھوڑو' یہ اس سے (بدرجہا) بہتر ہے کہ تم ان کو (مال میراث سے محروم کرکے) مختاج ومفلس چھوڑو کہ وہ ایک ایک کے سامنے ہاتھ پھیلاتے (اور بھیک مانگتے) پھریں (اور بیہ اسی صورت میں ممکن ہے کہ تم زیادہ سے زیادہ تہائی مال کی وصیت کروباقی ور ثاء کے لئے رہنے دو)اور (اگر تم زندہ رہتے ہوتو) بیشک تم اللہ تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنے کی نیت سے جومال بھی خرچ کرو کے تمہیں ضروراس کااجر ملے گایہاں تک کہ تم اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کی نیت ہے )اپنی بیوی کے منہ میں لقمہ بھی دو (تووہ بھی عبادت ہے اور اس کا بھی تم کواجر ملے گااور اللہ تعالیٰ کے لئے بیرانفاق (خرچ کرنا)اسی صورت میں ممكن ہے كہ تمہارے پاس مال ہواس كئے ايك تہائى سے زيادہ كى وصيت نہ كرواور باقى مال رہنے دو)اس پر سعد بن و قاص نے عرض کیا: تو کیایار سول اللہ! میں اینے ساتھیوں سے پیچھے رہ جاؤں گا؟ (اور آپ کے ساتھ مکہ سے مدینہ واپس نہ جاسکوں گا؟) آپ نے فرمایا: تم پیچھے رہ بھی گئے توجو بھی نیک کام تم اللہ تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے کروگے یقینااس کی وجہ سے تمہارا درجہ زیادہ (سے زیادہ)اور بلند (سے بلندتر) ہو گااور غالب تو یہی ہے کہ تم (اس بیاری کے) پیچھے (زندہ)ر ہو گے اور تمہاری ذات سے بہت سے لوگوں (مسلمانوں) کو نفع پہنچے گااور بہت ہے لوگوں (کفار) کو ضرر پہنچے گا (مسلمان تمہاری زیر قیادت اموال غنیمت اور اجرو ثواب جہاد سے مالا مال ہوں گے اور کفار کو تمہاری جنگ اور تاخت و تاراج سے بے پایاں جانی مالی اور ملکی نقصان اٹھانا پڑے گاچنانچہ عراق کی لڑائیوں میں ایساہی ہوااس کے بعد حضرت سعدنے جس خطرہ كاظہار كيا تھاكہ كياميں اپنے ساتھيوں كے ساتھ مكہ سے مدينہ واپس نہ جاسكوں گااس كے لئے رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم دعافرماتے ہیں) اے اللہ تو میرے صحابہ کی مکہ سے مدینہ ہجرت کو ہر قرار رکھیواور ان کو پچپلی حالت پر نہ لوٹائیو ( یعنی پھر مکہ کی سکونت پر انہیں مجبور نہ کیجیو) لیکن قابل رحم توہے بیچارہ سعد بن خولہ ( کہ حج کے لئے مکہ آیا اور وہیں اس کی وفات ہو گئی) راوی کہتے ہیں کہ :رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کامقصد اس کلمہ سے سعد بن خولہ کی حالت پر تاسف وتر حم کا اظہار ہے کہ ان کی وفات ( آپ کی اس دعا سے پہلے ہی) مکہ میں ہو گئی اور وہ آپ کی دعا سے فائدہ نہ اٹھا سکے)۔

### حضرت سعد بن ابی و قاص رضی الله عنه کے مخضر حالات

نام۔سعد۔کنیت' ابواسحاق۔والد کانام مالک کنیت ابوو قاص۔والدہ کانام حمنہ تھا۔رشتہ میں آپکے ماموں تھے۔ (سدائلہ)
انیس سال کی عمر میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ساتھ بارگاہ نبوت میں حاضر ہو کر مسلمان ہوئے۔
مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت فرمائی اور اپنے بھائی عتبہ بن ابی و قاص کے گھر پر قیام فرمایا۔ (طبقات بن سعد جزوات)
آپ صلی اللہ علیہ و سلم کے ساتھ غزوات میں شریک رہے اور خوب جو ہر دکھائے ان لوگوں میں تھے جن کو
عشرہ مبشرہ کہا گیا۔ یہ دس صحابہ تھے جس کو عراقی نے اس قطعہ میں جمع کر دیا ہے۔

وافضل اصحاب النبي مكانه ومنزلة من بشر واعنان سعيدٌ زبيرٌ سعدٌ عثمانٌ عامرٌ على ابن عوف طلحةٌ الحران

غزوہ احدید میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "ارم یا سعد فدائ امی و ابی "اے سعد تیر چلا میرے ماں باپ تجھ پر فداہوں۔ (بخاری کتاب المغازی غزوہ احد) یہ جملہ حضرت سعد کیلئے بہت ہی فضیلت رکھتا ہے یہی جملہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک موقع پر طلحہ اور دوسرے موقع پر زبیر رضی اللہ عنہ کیلئے فرمایا تھا۔ (فق البری کتاب النا قب سعد بن و قاصی حضرت عثمان نے دوبارہ ان کو بحال کر دیا۔ حضرت عثمان نے دوبارہ ان کو بحال کر دیا۔ وفات۔ حضرت سعد رضی اللہ عنہ آخری وقت میں مقام عقبق چلے گئے جو مدینہ منورہ سے دس میل پر تھا وہاں ہی ۵۵ھ میں انتقال ہوااس وقت ان کی عمر ۲۰ سال سے بچھ زائد تھی اور جنت البقیع میں مدفون ہوئے۔ مرویات۔ بقول ابن جوزی رحمہ اللہ کے ان سے روایات کی تعداد ۲۱ ہے۔ ۲۵ بخاری اور مسلم دونوں میں ہیں ہے۔ (ابدداؤد بحالہ مفکوۃ سے ۱۳۵)

حدیث کی تشریح: تمام ترمالی عبادات اور حقوق العبادادا کرکے اللہ تعالیٰ کی رضااور خوشنودی حاصل کرنے کا واحد ذریعہ "مال" ہے اوراسی لحاظ سے مال اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے اس لئے کہ انسان نیک نیتی اور اخلاص کے ساتھ مانی عباد توں میں اور اللہ نے مقرر کردہ بندوں کے حقوق ادا کرنے میں اللہ تعالیٰ کادیا ہو امال خرچ کرکے ہی اس کی رضا اور خوشنے دی حاصل کر سکتا ہے اور یہی خرچ کرنااس نعمت کا شکریہ اور اللہ تعالیٰ کے وعدہ کے ہموجب دنیا میں مال کی زیادتی اور خوشنے دی حاصل کر سکتا ہے اور یہی خرچ کرنااس نعمت کا شکریہ اور اللہ تعالیٰ کے وعدہ کے ہموجب دنیا میں مال کی زیادتی '

فرادانی اور برکت کا موجب اور آخرت میں درجات کی بلندی کا باعث ہے ایک مفلس اور تہی دست آدمی محض مال نہ ہونے کی وجہ سے ان تمام سعاد توں سے محروم رہتا ہے اسی لئے حدیث میں "مال کو بہترین مددگار ہتلایا ہے)۔ مال و مکچھ بھال کر خرج کرنا جا ہے ہے

لہذاجی شخص کواللہ تعالیٰ نے مال دیاہے اسے ساراکاسارامال ایک ہی دفعہ 'صدقہ خیرات ہی میں کیوں نہ ہو'خرچ نہ کردینا چاہئے بلکہ تھوڑا تھوڑا اور بقدر ضرورت اپنی 'اپنالل وعیال کی 'قرابتداروں کی 'پڑوسیوں کی ان کے علاوہ اور حاجتندوں کی ضرور توں کو پورا کرنے اور حقوق العباد اداکر نے میں صرف کرنا بھی اللہ تعالیٰ کا حکم ہے اور یہی اس کی رضااور خوشنودی کے حصول کا ذریعہ ہے حتی کہ اگر بھار ہو جائے اور زندگی کی پچھ زیادہ تو قع نہ رہے تب بھی ساراکاسارامال فقراء اور مساکین کو صدقہ نہ کردینا چاہئے کہ اس میں وفات پا جانے کی صورت میں ور ثاء کی حق تلفی ہوگی اور زندہ رہنے کی صورت میں خود خالی ہا تھ رہ جائے گاندا پی ضرور تیں پوری کر سکے گاند دوسر وں کی اور اس حق تلفی ہوگی اور زندہ رہنے کی صورت میں خود خالی ہا تھ رہ جائے گاند تعالیٰ نے منع فرمایا ہارشاد ہے۔ اس حق تلفی یا جات روائی سے محرومی کا سبب یہی ہے اعتدالی ہوگی اس لئے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا ہو اس انسان کی دفعہ ہی نہ خرج کردو) کہ تمہیں قابل ملامت اور بے دست ویا ہو کر بیٹھنا پڑے۔

ر سول الله صلی الله علیہ وسلم نے مذکورہ بالاحدیث میں سعد بن انی و قاص گواور ان کے بعد آنے والی نسلوں کو سارا کا سارا مال ایک و نعه ہی صدقتہ کر دینے سے منع کرنے کی یہی مصلحت سمجھائی ہے اسی پر ہر مسلمان کو جسے الله تعالیٰ نے اس نعمت سے نواز ااور مالد اربنایا ہو عمل کرنا چاہئے۔

# بیوی کے منہ میں نوالہ دینے کو کار ثواب بتلانے کی مصلحت

اس حدیث میں کار خیر کے ذیل میں ہوی کے منہ میں نوالہ دینے کاذکر مثال کے طور پر آیا ہے اس لئے کہ انسان اپنی نادانی کی وجہ سے ہوی بچوں کی دلجوئی کواوران کی ضرور توں کو پوراکرنے کوایک "طبعی" بلکہ " نفسانی" تقاضہ سمجھ کرپوراکر تاہے اوراجر عظیم سے محروم رہتاہے جیسے اس سے پہلی حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حاجت منداولاد کی حاجت روائی پر صدقہ کے ثواب کا علان فرماکراس کے عبادت اور موجب ثواب ہونے سے آگاہ فرمایا ہے منداولاد کی حاجت میں ہوی کی دلجوئی اور اس کے حقوق کی ادائیگی کو اللہ تعالیٰ کی خوشنود کی کا ذریعہ اوراجر و ثواب کا موجب قرار دے کر اس کے عبادت وطاعت ہونے سے آگاہ فرمایا ہے ایک ایسے ہی موقع پر ایک صحابی نے از راہ تعجب عرض کیا بیار سول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) ایک شخص اپنی ہوی کا بوسہ لیتا ہے یہ بھی صدقہ ہے ؟ (یہ توسر اسر نفسانی خواہش کا نقاضہ ہے) رحمت دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے دریافت فرمایا: اگر یہی بوسہ وہ کسی اجنبی نفسانی خواہش کا نقاضہ ہے) رحمت دوعالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے دریافت فرمایا: اگر یہی بوسہ وہ کسی اجنبی

عورت کالے تواس پر گناہ ہوگایا نہیں؟ صحابی نے عرض کیا" ضرور گناہ ہوگا"اس پر آپ نے فرمایا" (توجب اس نے جائز محل میں 'اور حلال طریق پر'اپنی خواہشؓ کو پورا کیاہے) تواس پر ضرور ثواب ملناجاہے"۔

بہر صورت یہ ہماری بڑی محرومی اور قابل صدافسوس نادانی اور غفلت ہے کہ ہم رات دن تمام جائز طبعی تقاضوں اور خواہشوں کو پورا کرتے ہیں اور ان میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور خوشنودی کے حصول کا قطعاً خیال اور نیت نہیں کرتے اور سمجھتے ہیں کہ "یہ تود نیوی کام ہے انہیں دین سے کیا تعلق اور ان میں عبادت وطاعت کا کیا دخل "اور غلط فہمی بلکہ کج فہمی کی وجہ سے گوناگوں اجر و ثواب سے محروم رہتے ہیں یہی نہیں بلکہ یہ طبعی تقاضے اور عادت کے تحت کئے جانے والے تمام جائز کام اور ان میں مشغولیت وانہاک اس کج بنی اور کج فہمی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ سے غافل اور دور سے دور تر ہونے کا سبب بنتے ہیں اس کی وجہ صرف ہماری جہالت یا بے تو جہی ہے۔

ہماری ساری زند گی عبادت بن سکتی ہے

کمی اور قصور صرف نیت اور ارادہ کا ہے اگر ہم اپنے ان تمام تر طبعی نقاضوں 'خواہشوں اور عادی امور کو پورا کرنے کے وقت دل میں بیہ نیت اور ارادہ رکھیں کہ "ہم بیہ تمام کام صرف اس لئے کررہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت سے ان کو ہمارے لئے حلال اور جائز کیا ہے تو ہماری ساری زندگی عبادت اور ہر عادت وطاعت اور تمام دنیا دین بن جائے اور ہماری زندگی کے تمام کیل و نہار اللہ تعالیٰ کی عبادت وطاعت میں گزریں۔

سجان اللہ کتنا آسان ہے اللہ تعالیٰ کے راستہ پر چلنااور کتناسہل ہے دین پر عمل کرنا مگروائے محرومی! کہ ہم اپنی بے حسی اور بے توجہی کی وجہ سے اس سعادت سے محروم رہتے ہیں اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ وہ ہادی برحق صلی اللہ علیہ وسلم کی ان احادیث قد سیہ اور کلمات طیبہ کے پڑھنے سے ہمارے دلوں سے غفلت اور بے حسی کے پر دے ہٹا دے اور ہمیں نیک نیتی اور نیک عملی کی توفیق عطافر مادے۔

# حضرت سعد بن خولہؓ کی و فات پرافسوس اور مہاجرین کے لئے دعا فرمانے کی وجہ

اسلام کے ابتدائی عہد میں یعنی فتح مکہ سے پہلے تک مکہ سے مدینہ ہجرت کرناسب سے بڑی عبادت اور سب سے بڑی عبادت اور سب سے بڑی فضیلت اور عنداللہ قبولیت کا موجب تھا مکہ سے ہجرت کرکے مدینہ آنے والے تمام مہاجرین صحابہ اور خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی اس ہجرت کو کسی بھی صورت میں فنح کرنے یعنی فتح مکہ کے بعد مکہ میں جاکر آباد ہونے کو گوارا نہیں کرتے تھے نہ ہی ان کے لئے جان ہو جھ کرایباکرنا جائز تھاان کو ڈر صرف اس امر کارہتا تھا کہ کہیں ایسانہ ہوکہ ہم مکہ جائیں جج یا عمرہ کی نیت سے اور کسی ناگہانی بیاری یا آفت سے وہیں وفات پاجائیں اور انجام

کار ہم اس ہجرت کی فضیلت سے محروم ہو جائیں جیسا کہ سعد بن خولہ کے ساتھ پیش آیا جس پررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اظہار افسوس فرمایا ہے۔ یہی ڈر حضرت سعد بن ابی و قاص کو تھا جس کا اظہار انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کیا چونکہ موت زندگی خدا کے ہاتھ میں ہے اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ سے بھی مہاجرین کی ہجرت کو آخروفت تک باقی رکھنے کی دعا فرمائی تب حضرت سعد گواطمینان ہوا۔

### شرعأم تے وقت کاصدقہ وصیت ہو تاہے

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ مرتے وقت کاصدقہ وصیت ہو تاہے اور وصیت زیادہ سے زیادہ ایک تہائی مال میں ہو سکتی ہے اگر مرنے والااس سے زیادہ کی وصیت کرے تواس کااعتبار نہیں اور ادائے قرض کے بعد 'اگر قرض ہو' بقیہ مال کادونتہائی بہر صورت وار ثوں کو ملے گا۔

مذكورہ بالاحدیث كے احكام مندرجہ ذیل آیتوں سے ماخوذ ومقتبس ہیں۔

بیوی کی دلجوئی اور اس کے ساتھ اچھا سلوک آیت کریمہ و عاشرو هن بالمعروف سے ثابت ہے اور بیوی کی ضروریات کی کفالت! آیت کریمہ الرجال قوامون علی النسآء بمافضل الله بعضهم علی بعض وہمآ انفقوا سے ثابت ہے۔ اور اولاد کی ضروریات کی کفالت! و علی المولو دله رزقهن و کسوتهن بالمعروف سے ثابت ہے۔

#### عیادت کے فضائل

"جاء نبی رسول الله صلی الله علیه و آله و سلم یعو دنی" آپ صلی الله علیه وسلم میری عیادت کیلئے تشریف لائے عیادت کرنانبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی سنت عمل میں سے ہے۔ایک روایت میں آتا ہے۔ "رسول الله صلی الله علیه و آله وسلم نے ارشاد فرمایا جس نے اچھی طرح و ضو کیااور ثواب کی نیت سے اپنے مسلمان بھائی کی عیادت کی تووہ ساٹھ سال کی مسافت جہنم سے دور کر دیا جاتا ہے"۔

مرنے سے پہلے میت صرف تہائی مال کی وصیت کر سکتا ہے

"فالثلث یا رسول الله قال الثلث "ایک تہائی مال کی وصیت کروں یار سول الله (صلی الله علیہ وسلم) آپ نے فرمایا ہاں! تہائی مال۔اس حدیث سے علماء نے استدلال کیا ہے کہ مرتے وقت آدمی اپنے مال میں سے ایک تہائی سے زائد کی وصیت نہیں کر سکتا۔

علاء فرماتے ہیں کہ اگروہ مریض سارے مال کی وصیت کرنے والااس مرض میں و فات پاجائے تواس صورت میں ور ثاء کی حق تلفی ہوگی اور اگریہ زندہ رہا تواب یہ خالی ہاتھ رہ جائے گااور قرآن مجید میں اس سے منع کیا گیا ہے۔
"ولا تبسطها کل البسط فتقعد ملوما محسور ا"ترجمہ۔ تم اپناہاتھ بالکل ہی نہ کھول دو کہ تمہیں قابل ملامت اور بے دست ویا ہو کر بیٹھنا پڑے "۔

### حضرت سعدبن خوله رضى الله عنه كاانتقال كب موا

"ان مات بمکة" حفرت سعد بن خوله رضی الله عنه کے بارے میں بعض کی رائے یہ ہے کہ انہوں نے مکہ سے مدینہ کی طرف سے ہجرت نہیں فرمائی تھی۔ بعض کی رائے یہ ہے کہ غزوہ بدر کے بعد وہ مکہ واپس تشریف لے گئے سے بعض کے طرف سے ہجرت نہیں فرمائی تھی۔ بعض کے دہاں ہی ان کا انتقال ہو گیاای طرح اور بھی کئی اقوال ہیں۔ بہر حال سعد بن خولہ رضی الله عنه کا انتقال مکہ میں ہوااس لئے آپ صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے ان کیلئے دعا فرمائی تھی۔ حال سعد بن خولہ رضی الله عنه کا انتقال مکہ میں ہوااس لئے آپ صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے ان کیلئے دعا فرمائی تھی۔ الله مقعالی و لول کو و کیکھتے ہیں

وعنْ أبي هريرةَ عبدِ الرحمان بن صخرِ رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " إِنَّ الله لا ينْظُرُ إِلَى أَجْسَامِكُمْ ، ولا إِلَى صُورِكُمْ ، وَلَكن ينْظُرُ إلى قُلُوبِكمْ وأعمالكم " رواه مسلم .

قوجهه: حضرت ابوہر بری سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: بے شک اللہ تعالیٰ نہ تمہارے دلوں کودیکھتے ہیں نہ تمہاری صور توں کو الیکن وہ تو تمہارے دلوں کودیکھتے ہیں نہ تمہاری صور توں کو دیکھتے کے بجائے تمہارے دلوں ہیں (بعنی صرف ظاہری شکل وصورت اور محض ظاہری دینداری کودیکھنے کے بجائے تمہارے دلوں میں چھپی ہوئی نیتوں کودیکھتے ہیں)(رواہ مسلم)

حدیث کی قشویہ: (۱) اس حدیث شریف کامطلب بھی وہی نکتاہے جو سب سے پہلی حدیث کا ہمالہ بھی وہی نکتاہے جو سب سے پہلی حدیث کا ہمالہ بھی وہی نکتاہے جو سب سے پہلی حدیث کا مطلب بیر کر اللہ تعالیٰ کے ہاں ہمام عبادات و طاعات کی تجوابت کا ہدار نیتوں پر ہے 'صرف اعمال کی پابندی اللہ تعالیٰ کے ہاں ہم گر نہیں ہے کہ مسلمانوں اور دینداروں کی سی شکل و صورت و ضع قطع 'تہذیب و معاشر ت اور مطلوب نہیں ہے جیسا کہ بعض بے دین اوگ اپنی کا فروں کی می شکل و صورت 'و ضع قطع 'تہذیب و معاشر ت اور بے دین کا جواز ثابت کرنے اور ظاہری احکام کی اہمیت کو کم کرنے کے لئے کہد دیا کرتے ہیں: میاں! اللہ تعالیٰ شکل و صورت اور ظاہری اعمال کو نہیں دیکھتے وہ تو دلوں کو دیکھتے ہیں ہمارے دل ایمان کے نور اور خدا پر سی کی روشنی سے معمور ہیں؟ یہ کھلا ہو اشیطانی د صوکا اور فریب ہے قصد أعبادات و احکام الہید کو ترک کرنے والے اور غیر مسلموں کی شکل و صورت رکھتے والے لوگوں کی اللہ تعالیٰ کے ہاں قبولیت کا سوال ہی نہیں پیدا ہو تاوہ تو کھلے ہوئے نافر مان اور بے دین ہیں اگر تو بہ نہ کریں گے تو اپنے کئے کی سز اضر ور جھتیں گے مسلمانوں اور دینداروں کی می شکل و صورت ' وضع قطع اور اسلامی معاشر ت اختیار کرنا کا فروں اور بے دینوں کی مشابہت اور نقال سے احر از کرنا اللہ تعالیٰ کا تھم صورت کی خلاف ورزی کر رہے ہیں وہ قطع نافر مان اور گنہگار ہیں حدیث کا مطلب قطعاً یہ ہے کہ احکام الہید کی جو اس کی خلاف ورزی کر رہے ہیں وہ قطعاً نافر مان اور گنہگار ہیں حدیث کا مطلب قطعاً یہ ہے کہ احکام الہید کی

پابندیاور عبادت گزاری اس وقت کار آمداور موجب نجات ہو سکتی ہے جبکہ اس کے ساتھ اخلاص اور نیک نیتی بھی ہو ور نہ دکھلا وے یاشہر ت یاکسی بھی اور غرض کے لئے کی ہوئی عبادت وطاعت مر دود ہے۔

#### حديث كاماخذ

یہ حدیث آیت کریمہ لن بنال الله لحومها و لا دمآؤهاولکن بناله التقویٰ منکم سے ماخوذاور مقتبس ہے۔ کون ساجہاد اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد ہے

وعن أبي موسى عبدِ اللهِ بنِ قيسِ الأشعريِّ رضي الله عنه ، قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الرَّجُلِ يُقَاتِلُ شَبَحَاعَةً، ويُقَاتِلُ حَمِيَّةً، ويُقَاتِلُ رِيَاةً، أَيُّ ذَلِكَ فِي سبيلِ اللهِ ؟ فقال رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَلَيْ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ عَلَيْهُ وَلَيْ عَلَيْهُ وَلَا وَلَيْ عَلَيْكُ مِنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا وَلَيْ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْسَ مِهِ وَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْكُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْلُولُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْلُولُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ عَلَيْلُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْلُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَيْكُولُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَ ووجهم اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ

حضرت ابوموسیٰ اشعری رضی اللّٰدعنہ کے مخضر حالات

نام۔عبداللہ 'گنیت'ابو موسیٰ والد کانام قیس' والدہ کانام طیبہ تھا۔ یہ یمن کے رہنے والے تھے'ان کا خاندان قبیلہ اشعر سے تعلق رکھتا تھااسی وجہ سے وہ اشعری مشہور ہوئے۔

ابو مو کی اشعری رضی اللہ عنہ اسلام قبول کرنے کے بعد اپنے خاندان واپس گئے اپنی قوم کے ذی اثر سر دار سخے ان کی دعوت سے ان کے خاندان کے تقریباً بچاس آدمی مسلمان ہو گئے۔ حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ ان لوگوں کو لے کرمدینہ منورہ اس وقت پہنچ جب کہ حضرت جعفر طیار رضی اللہ عنہ بھی پہنچ ہوئے تھے اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فتح خیبر سے واپس تشریف لائے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے لوگوں کو مال غنیمت دینے کے ساتھ ساتھ حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ اور انکی جماعت کو بھی دیا۔ (بخاری) پھر بعد کے غزوات میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ شریک ہوتے رہے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انکو بھر ہ کا والی بھی بنلا ہوا تھا پھر ۴۳ھ میں کو فیہ کے امیر بنے حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ ان سات خوش نصیبوں میں سے تھے جنکو عہد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں فتویٰ دینے کی اجازت تھی۔ (تذکرۃ الحفاظ) آپ کے خصوصی وصف ابتاع سنت' تقویٰ خدمت رسول'شرم وحیاء'سادگی اور امت مسلمہ کی خیر خواہی تھی۔ ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ کو قرآن مجید کے ساتھ بھی خصوصی شغف تھا قرآن کریم نہایت خوش الحانی کے ساتھ پڑھتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک موقع پران کا قرآن سن کر فرملا کہ ان کو کمن داؤدی سے حصہ ملاہے۔ (طبقات بن سعد) ایک مرتبہ مسجد نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں بلند آواز سے عشاء کی نماز پڑھ رہے تھے از واج مطہر ات اپنے حجروں کے پاس کھڑی ہو کر ان کا قرآن سننے لگیں۔ صبح کو جب ان کوا طلاع ہوئی تو کہا کہ اگر مجھ کو معلوم ہو تا توان کواور مشاق بنادیتا۔ (طبقات ابن سعد)

قرآن کے ساتھ ساتھ حدیث سے بھی خصوصی شغف رکھتے تھے ان کی مرویات کی تعداد ۳۹۰ ہے ان میں سے ۵۰ بخاری اور ۲۰۰۸ بناری اور ۲۰۰۸ میں مسلم منفر دہیں۔ صحیح قول کے مطابق مکہ میں ۲۰۰۸ میں مسلم منفر دہیں۔ صحیح قول کے مطابق مکہ میں ۲۰۰۸ میں ۲۰۰۰ میں بیار پڑگئے۔وفات کے وقت ۲۱ سال کی عمر تھی۔(دیل الفالحین 'زھة المتقین'روضة المتقین)

حدیث کی تشریح: شجاعت اور بہادری ، قومی غیرت و حمیت پسندیدہ جذبات ہیں بشر طیکہ یہ اللہ تعالیٰ کے دین کوسر بلند کرنے یاسر بلندر کھنے کے لئے کار فرما ہوں محض بہادری و کھانے یا ملک و قوم میں گئو بننے سے بچنے کیلئے ، لڑنے کو یقینا اللہ تعالیٰ کے لئے لڑنا نہیں کہا جا تا اور نہ ہی وہ عنداللہ پسندیدہ اخلاق و فضائل میں شار ہو تا ہے اس طرح و طن ملک اور قوم کی حفاظت اور ان سے د فاع فرض ہے مگر اسی و قت جبکہ اس کا اصل مقصود و مطلوب "اللہ تعالیٰ کے دین "کوسر بلندر کھنا ہو یہی وہ جہاد فی سبیل اللہ ہے جس میں آخرت سے آہر و ثواب کے ساتھ سما تھ تمام مادی اور د نیوی منافع بھی ضرور حاصل ہوں گے مگریہ مادی اور د نیوی منافع مسلمانوں اور خدا پرستوں کے اصلی مقاصد اور اغراض نہ ہونے چا ہئیں جان تو جان دینے والے ہی کی راہ میں دی جاسکتی ہے اور اس کے حکم پر قربان کی جاسکتی ہے اور اسی صورت میں شہادت کی زندگی جاوید حاصل ہو سکتی ہے۔

جہاداور جنگ میں فرق

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مسلمانوں کی جو جنگ محض وطن قوم اور حکومت یا کسی بھی اور دنیوی غرض کے لئے ہووہ جنگ ہے جہاد نہیں اس لئے کہ ان اغراض و مقاصد کے لئے تو کفار بھی جنگ کیا کرتے ہیں پھر کا فروں اور خدا پر ستوں کی لڑائی میں فرق کیار ہادیکھئے کتنی بد قتمتی ہے ان مسلمانوں کی جواللہ تعالیٰ کے دین کو سر بلند کرنے یا رکھنے کی نیت اور قصد کے بجائے محض ملک' قوم' وطن یا صرف اپنی آزادی اور حکر انی کو ہر قرار رکھنے کی فاطر جنگ کرتے ہیں حالا نکہ اگر وہ اللہ تعالیٰ کے دین کو بلند کرنے کے لئے جنگ کریں توملک و قوم وہ طن کی آزادی سر بلندی اور تمام دنیوی مفادات آپ سے آپ حاصل ہو جائیں اور دین ودنیاد ونوں کی کام انیاں اور سر خروئی نصیب ہو۔یادر کھواللہ تعالیٰ کے دین کی سر بلندی کے لئے جہاد کرنے والے ودنیادونوں کی کام انیاں اور سر خروئی نصیب ہو۔یادر کھواللہ تعالیٰ کے دین کی سر بلندی کے لئے جہاد کرنے والے

کو" مجاہدین اسلام" کے بجائے"مجاہدین قوم"یا" مجاہدین وطن" کہنا بھی کھلی ہوئی جہالت اور ان مجاہدین کی سخت تو ہین ہے اللہ تعالیٰ مسلمانوں کو جہالت سے بچائے۔

# اعمال کی قبولیت کیلئےاللہ کی ر ضاشر طہے

"من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا"

اللہ کے ہاں ہر عمل کا عتبار چونکہ صحیح نیت پرہے تو جہاد جیسے عمل میں تو بدر جہاو لی بیہ ضروری ہو گا۔اسی وجہ سے فرمایا مجاہد تو وہی ہو گاجواعلائے کلمۃ اللہ کیلئے لڑے گا۔

گر اللہ نے انسانوں کو ظاہر کا مکلّف بنایا ہے اس لئے میدان جہاد میں ہر مسلمان مقتول کے ساتھ شہید والا معاملہ کیا جائے گااور نیت اورارادے کامسکہ اللہ کے سپر دہوگا کیو نکہ دلوں کا حال اللہ ہی جانتا ہے۔ (نزھۃ المتقین) اس حدیث کو بھی علماء جوامع کلم میں شار کرتے ہیں۔ (روضۃ المتقین ۴۱۱)

#### حديث كاماخذ

یہ حدیث آیت کریمہ و کلمہ اللہ ھی العلیا (توبہ) سے ماخذ مقتبس ہے۔ کسی جرم اور گناہ کے دریے ہونے کی سز ا

وعن أبي بَكرة نفيع بن الحارث الثقفي رضي الله عنه : أنَّ النّبي صلّى الله عنه وَسَلَم، قَالَ: " إِذَا التَقَى المُسلِمَان بِسَيْفَيهِمَا فالقَاتِلُ وَالمَقْتُولُ فِي النّارِ " قُلتُ : يا رَسُولَ اللهِ ، هذا القَاتِلُ فَمَا بَالُ المَقْتُولِ ؟ قَالَ: " إِنَّهُ كَانَ حَريصاً عَلَى قتلِ صَاحِبِهِ " مُتَّفَقُ عليهِ . ورجعه: حضرت ابو بكره رضى الله عنه عنه وايت م كه : رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا: "بَب دومسلمان تلوارين سونت كرايك دوسرے كے مقابله پر آجائين (اور لؤنے لكين) تو (اس لؤائى مين) قتل كرنے والا (قاتل) اور قتل ہونے والا (مقتول) دونوں جہنى بين "صحابة نے عرض كيا: قاتل بيك جہنى ہے (كه اس نے ايك كلمه گومومن كو قتل كيا) مگر مقتول كاكيا قصور ہے (وہ جہنى كيوں ہے وہ تو شہيد ہونا چاہئے)؟ آپ نے فرمايا: وہ بھى تواہے مدمقابل (مسلمان) كو قتل كرنے ك

### حضرت نفیع بن الحارث رضی الله عنه کے مخضر حالات

نام۔ نفیع 'کنیت ابو بکرہ' طا کف کے قبیلہ ثقیف کے رہنے والے تھے۔ داداکا نام کلدۃ تھا۔ ابو بکرہ ان کی کنیت تھی کنیت کی وجہ بیہ ہے بکرہ کے معنی لکڑی کی چرخی کے ہیں جس پر ڈول کی رسی چلتی ہے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے طا ئف کا محاصرہ کیا تو یہ بھی اس چرخی کے سہارے لٹک کر کو دے تھے۔ اور آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی خدمت میں آگر مسلمان ہوئے۔ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے ان کو اپنا بیٹا بنالیا تھا۔ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے انکو ابو بکرہ کہہ کر مخاطب فرمایا اور ان کو آزاد بھی فر ما دیالیکن وہ اپنے آپ کو حضور صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کا غلام ہی کہتے رہے۔(طبقات ابن سعد) بسرہ آباد ہونے کے بعد بصرہ میں آگئے اور شروع میں مدینہ منورہ میں بھی رہے۔(اسدالغابة) فتنہ سے بہت دور رہتے تھے یہاں تک کہ جنگ جمل اور جنگ صفین میں بھی انہوں نے شر کت نہیں کی ان کا

خصوصی شغف عبادت تھا۔ آخری وقت تک خوب عبادت کرتے رہے۔

صاحب اسدالغابه لكصة بين "كان ابو بكرة كثير العبادة حتى مات" (اسدالغابه)

و فات امیر معاویه رضی الله عنه کے عہد میں بصرہ میں ہی انتقال ہوا۔ (تہذیب الکمال)

مرویات۔ان سے مرویات کی تعداد ۱۳۲ ہیں ان میں سے آٹھ بخاری اور مسلم دونوں میں ہے اور پانچ میں بخاری منفر دہیں۔ان کی روایات زیادہ تران کے صاحبزاد گان سے مر وی ہے۔(زہۃ المتقین)

# اعمال وافعال ميں نبيت كاد خل

حدیث کی تشریح: انسان کی نیت اس کے اعمال وافعال میں کس قدر موثراور کار فرماہے کہ "مقتول مسلمان" نے حالانکہ مسلمان کو قتل نہیں کیا مگر پھر بھی جہنمی ہوا صرف اس لئے کہ وہ ایک مسلمان کے قتل کرنے کے دریپے تھااگراس کاوار خالی نہ جاتا تووہ یقیناً اس کو قتل کر دیتااسی بناء پر جہنمی ہوا۔

مقتول قاتل کی طرح جہنمی تو ضرور ہو گا مگر دونوں کے جرم اور سزامیں فرق ہے قاتل ایک مسلمان کو عمداً قتل کرنے کامر تکب ہواہے اس کی سزاہے مخلد فی النار ہونا (زمانہ دراز تک جہنم میں جلنا)ہے مقتول کا جرم ہے ایک مسلمان کو قتل کرنے کے دریے ہوناجو مستقل گناہ ہے خواہ قتل کرپائے یانہ کرپائے اس کی سزا بھی جہنم ہے مگر مخلد نہ ہو گا۔ "فالقاتل والمقتول في النار"

اس حدیث سے محدثین رحمہم اللہ استدلال کرتے ہیں کہ اگر کوئی گناہ کا پختہ عزم کرلے اور اس کیلئے وہ اسباب ووسائل کو بھی اختیار کرلیتا ہے اور پھر وہ کسی رکاوٹ کی وجہ سے اپنے اس عزم کو چھیل تک نہ پہنچا سکے تواس صورت میں اس کووہ گناہ ملے گاجو کرنے پر ملتاہے۔ (نزھة المتقبین ۲۲۱)

محد ثین رحمہم اللہ فرماتے ہیں اس حدیث میں لڑائی سے مراد وہ لڑائی ہے جو د نیاوی حمیت وعصبیت کی وجہ سے کی جارہی ہو بکوئی ٹشر عی معاملہ ان کے باہمی قال کی بنیاد نہ ہو۔ اوراگر کوئی شرعی معاملہ ان کے در میان لڑائی کاذریعہ بن رہا ہواور دونوں اپنے اپنے اجتہاد کی وجہ سے اپنے کو حق سمجھ کر دوسر سے سے لڑائی کر رہا ہو تواس صورت میں وہ اس وعید میں داخل نہیں ہوگا۔ (نزھۃ المتقین ۲۶۱)
"حریصا علی عماحیہ" مسلم شریف میں "انہ قدار انہ قتل صاحبہ" کے الفاظ آئے ہیں کہ دوسر نے نے بھی اپنے ساتھی کے قتل کا ارادہ کیا تھا۔

#### حديث كاماخذ

یہ حدیث مذکورہ ذیل آیات سے ماخوذ ہے۔

(۱) ومن یکتمها فانه اثم قلبه (بقره:۲۸۳) (۲) ان السمع والبصر والفوء ادکل اولئك كان عنه مسئولاً (بن اسرائيل:۳۲)قل ان تبدواما في انفسكم او تخفوه يحاسبكم به الله (بقره:۲۸۴)

#### نیک میتی کے ثمرات وبر کات

وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه ، قَالَ : قالَ رسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :" صَلاةُ الرَّجل في جَمَاعَةٍ تَزيدُ عَلَى صَلاتهِ في سُوقِهِ وبيتهِ بضْعاً وعِشرينَ دَرَجَةً ، وَذَلِكَ أَنَّ · أحدَهُمْ إَذَا تَوَضَّأُ فَأَحْسَنَ الوُضوءَ ، ثُمَّ أَتَى المَسْجِدَ لا يُريدُ إلَّا الصَّلاةَ ، لاَ يَنْهَزُهُ إلاّ الصَلاةُ : لَمْ يَخْطُ خُطْوَةً إلاَّ رُفِعَ لَهُ بِهَا دَرِجَةٌ ، وَحُطَّ عَنْهُ بِها خَطِيئَةٌ حَتّى يَدْخُلَ المَسْجِدَ ، فإذا دُخَلَ الْمُسْجِدُ كَانٌ في الصَّلاةِ مَا كَانَتِ الصَّلاةُ هِي تَحْبِسُهُ ، وَالْمَلائِكَةُ يُصَلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَا دَامَ فِي مَجْلِسِهِ الَّذِي صَلَّى فِيهِ ، يَقُولُونَ : اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ ، اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيهِ ، مَا لَّم يُؤْذِ فيه ، مَا لَمْ يُحْدِثْ فِيهِ " . مُتَّفَقٌ عليه ، وهذا لفظ مسلم . وقوله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " يَنْهَزُهُ " هُوَ بِفَتْحِ اليَاءِ والْهَاءِ وبِالزَّايِ : أَيْ يُخْرِجُهُ ويُنْهِضُهُ . توجمه: حضرت ابوہر روم ضى الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلى الله علیه وسلم فے ارشاد فرمایا: جماعت کے ساتھ (مسجد میں)انسان کی نماز 'گھریابازار میں نماز (پڑھنے) کے مقابلہ پر چنداور ہیں (پجیس یا ستائیس) درجہ افضل ہے اور بیراس لئے کہ جب ایک شخص (مسجد میں نماز باجماعت ادا کرنے کی نیت ہے)وضو کر تاہے پھر مسجد آتاہے اس طرح کہ بجز نمازاداکرنے کے اور کوئی غرض اس کے اٹھنے اور چلنے کا سبب تہیں ہوئی تو(اس اخلاص اور نیت کے ساتھ)جو بھی قدم وہ زمین پرر کھتاہے اللہ تعالیٰ اس کے عوض اس کاایک در جه بلند کر دیتے ہیں اور ایک خطامعاف فرمادیتے ہیں یہاں تک که وہ مسجد میں داخل ہو تاہے تو جب سے وہ مسجد میں داخل ہوااسی وقت سے نماز میں (شار) ہو تاہے جب تک کہ نماز کی وجہ

ے مسجد میں تھہر تا ہے اور (یادر کھو) جب تک تم میں سے کوئی شخص مسجد میں نماز کی جگہ بیٹھا (اللہ اللہ ن ذکر اللہ یا اور کوئی عبادت کر تار ہتا ہے فرشتے برابر اس کے لئے دعائے رحمت کرتے رہتے ہیں اور کہتے رہتے ہیں "الہی! تواس (نمازی) پر رحمت فرما الہی! تواس کی بخشش کر دے 'الہی تواس کی تو بہ قبول فرما" جب تک کہ وہ (اہل مسجد کو) ایذانہ پہنچائے یعنی وضونہ توڑے۔ (بناری سلم)

یہ الفاظ مسلم کے ہیں۔ رسول اللہ کا قول '' ینھزہ'' یا اور ہاء کے فتح اور زاء کے ساتھ ہے بینی نکالتی ہے اور کھڑا کرتی ہے۔

حدیث کی تشریح۔مسجد میں نماز پڑھنے کا ثواب پچپیں یاستائیس درجہ ہو تاہے۔

"تزید علی صلوته فی سوقه و بیته بضعا و عشرین درجة"مُجد میں نماز پڑھنے کا ثواب کچیں درجہ زاکہ ہو تاہے گھرپریابازار میں نماز پڑھنے ہے"۔

سوال: دوسری روایت میں ستائیس در جه زا کد بتایا گیاہے۔

جواب: پہلے وحی سے بچیس درجہ زائد کو بتایا گیا پھر دوسر کی مرتبہ ستائیس درجہ کی بشارت دی گئی۔ یا نمازوں کے احوال کے اعتبار سے یہ ثواب ہو گا کہ بعض کی نماز کا ثواب بچیس اور بعض کی نماز کا ستائیس ہو گا۔یا جہری نماز میں ستائیس اور سری نمازوں میں بچیس درجہ کا ثواب ہو گا۔

یاجوزیادہ مشقت برداشت کر کے جماعت سے نمازادا کرے تواس کیلئے ستائیس ہو گاور نہ پجیس کا ثواب ہو گا۔ بعض محدثین نے بیہ ثواب مسجد میں جماعت کے ساتھ مختص کیا ہے مگرا کثر محدثین رحمہ اللہ کے نزدیک بیہ ثواب مسجد کے ساتھ مختص نہیں بلکہ جہاں پر بھی جماعت کے ساتھ نمازادا کی جائے خواہ وہ مسجد ہویا غیر مسجد ہر حال میں ستائیس درجہ ثواب ملے گا۔ (فخ الباری)

"والملائكة يصلون" فرشة نمازے فارغ ہونے كے بعد دعاكرتے رہتے ہيں"۔

جب تک آدمی باوضواس جگہ پر بیٹھارہے۔ نماز سب سے زیادہ اہم عبادت ہے اس کئے فرشتے نمازیوں کے حق میں دعاخیر کرتے رہتے ہیں۔(زہۃ المتقین ۲۷۱)

بعض علماء نے اس حدیث ہے استدلال کیا ہے کہ بازار وں اور گھروں میں اکیلے نماز پڑھنا جائز تو ہے مگر فضیلت سے خالی ہےاور بغیر عذر کے ایساکر نامکر وہ ہے۔(دیل الفالحین ۲۱۲)

یہ حدیث پاک نیت کے عظیم ترین ثمرات و بر کات کو ثابت کرتی ہے ظاہر ہے کہ اگر بغیر نیت اور قصد ثواب کے کوئی شخص گھرسے و ضو کر کے مسجد میں آجائے توبیہ خطاؤں کا کفارہ نہیں ہو سکتااسی طرح اگر کسی بھی دوسری غرض سے گھنٹوں مسجد میں رہے مگر قصد اجرو ثواب نہ ہو تووہ فرشتوں کی مفید ترین اور معصوم دعاؤں کا مستحق نہیں ہو سکتا۔

#### حديث كاماخذ

یہ حدیث حسب ذیل آیات سے ماخوذ ہے۔

(١) ان الحسنات يذهبن السيّات (هود: ١١٤)

(٢) ان تجتنبو اكبآئر ماتنهون عنه نكفر عنكم سياتكم (النساء: ١٣١)

(٣) ويستغفرون للذين امنوا (المومن:٧)

### نیت نیک اور نیت بد کا فرق

وعن أبي العبَّاسِ عبدِ اللهِ بنِ عباسِ بنِ عبد المطلب رضِيَ الأُ عنه ا، عن رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَيما يروي عن ربهِ ، تبارك وتعالى ، قال: "إنَّ اللهَ كَتَبَالَ فَسَنَاتِ والسَّيِّئَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ ، فَمَنْ هَمَّ بَحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَها اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً ، رَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَها اللهُ تَعَالَى عِنْدَهُ وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَها اللهُ تَعَالَى عِنْدَهُ وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَها اللهُ تَعَالَى عِنْدَهُ وَإِنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَها اللهُ تَعَالَى عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً ، وَإِنْ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً "مُتَفَقً عليهِ .

حدیث قد سی اور قرآن مجید میں فرق

"فيما يروى عن ربه تبارك وتعالى" آپ صلى الله عليه و آله وسلم الله تعالى كار شاد نقل كرتے ہيں۔

حدیث کی سر ک

اس کو محد ثین رحمهم الله تعالیٰ کی اصطلاح میں حدیث قدسی کہتے ہیں۔

سوال۔ حدیث قدسیٰ بھی اللہ کا کلام ہے قر آن مجید بھی اللہ کا کلام ہے توان دونوں میں فرق کیاہے؟ جوابا۔ قر آن مجید کی تلاوت نماز میں ہوتی ہے بخلاف حدیث قدس کے کہ اگر کسی نے اس کو نماز میں پڑھ لیا تواس سے نماز فاسد ہو جائے گی۔

جواب ۲۔ قرآن مجید میں الفاظ اور معنی دونوں اللہ جل شانہ کی طرف سے ہوتے ہیں بخلاف حدیث قد س کے کہ اس میں الفاظ نبی صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اور مفہوم اللہ جل شانہ کا ہو تاہے۔

جواب سور قرآن مجید کابدل نہیں بن سکتاجس کا چیلنج دیا گیا بخلاف صدیث قدی کے کہ اسکا چیلنج نہیں دیا گیا۔ جواب سمر قرآن مجید کاانکار کرنے سے آدمی کا فر ہوجا تاہے بخلاف حدیث قدس کہ اس کاانکار گفر نہیں ہے۔ جواب ۵۔ قرآن مجید کو بغیر طہارت کے ہاتھ لگانا جائز نہیں بخلاف حدیث قدس کے کہ اس کو بغیر طہارت کے ہاتھ لگایا جاسکتاہے۔

نیکی کاارادہ موجب اجرو ثواب ہے

اجرو تواب کی نیت ہے کسی نیک کام کا قصد وارادہ بھی قلب کاایک فعل ہے اور ہر فعل وعمل خیر اللہ کے وعدہ کے بموجب اجرو تواب کاباعث ہے اس لئے ہاتھ پاؤں ہے عمل نہ کرنے کے باوجود بھی اس فعل قلب پر ثواب ماتا ہے اور اگر اس پر عمل بھی کر لیا جائے تو چو تکہ اس عمل میں بدن کے اور اعضا وجوارح بھی شریک ہوتے ہیں اس لئے وہ ایک عمل ان کی نسبت سے متعد داعمال خیر کی صورت اختیار کر لیتا ہے اس کی تفصیل اللہ ہی جانتا ہے کہ اس نئے وہ ایک عمل کا ثواب کم از کم دس انااور زیادہ سے زیادہ سات سو گنااور اس سے بھی زیادہ بے حدو حساب کس مصلحت سے رکھا ہے۔ علاء محققین کی رائے ہے کہ تکثیر و تفعیف اجریہ ثواب (ثواب کے چند در چنداور زیادہ کرنے) کامدار خلوص اور توجہ الی اللہ کے مراتب و در جات پر ہے جس قدر بلند درجہ کا خلوص ہوگا اس قدر ثواب کریا ہوگا ہی قدر ثواب مناوی سے کہ کا تھید وارادہ کرنے کے باوجود محض خدا کے خوف سے دیے دیے اس کام کونہ کرنا بھی قلب کا فعل ہے اس لئے اس پر بھی ایک نیکی کا ثواب ملنا چاہئے۔

براکام کرنے کی صورت میں صرف ایک ہی براکام لکھنے کی وجہ

یہ محض اللہ پاک کی کریمی ہے کہ ایک آدمی کے ایک برے کام کو ایک ہی لکھتے ہیں حالا نکہ اسکے قلب اور تمام اعضاکا بھی اسمیس دخل ہے۔

#### اس حدیث کاماخذ

مذ کورہ ذیل آیت کریمہ اس حدیث کاماخذ ہیں۔

والاتقف ماليس لك به علم ان السمع والبصر والفؤا دكل اولئك كان عنه مسولا (فاسرائل)

### اخلاص اور نیک نیتی کے کرشمے اور اعمال صالحہ کے فائدے

وعن أبي عبد الرحمان عبدِ الله بن عمرَ بن الخطابِ رضيَ اللهُ عنهما ، قَالَ: سمعتُ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يقول: " انطَلَقَ ثَلاثَةُ نَفَر مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ حَتَّى آوَاهُمُ المبيتُ إلى غَار فَدَخلُوهُ،فانْحَدرَتْ صَخْرَةً مِنَ الجَبَل فَسَدَّتْ عَلَيْهِمُ الْغَارَ،فَقالُوا: إنَّهُ لاَ يُنْجِيكُمْ مِنْ هذِهِ الصَّخْرَةِ إلاّ أَنْ تَدْعُوا اللهَ بِصَالِحٍ أَعْمَالِكُمْ. قَالَ رجلٌ مِنْهُمْ: اللَّهُمَّ كَانَ لِي أَبُوان شَيْخَان كبير ن ، وكُنْتُ لا أغْبِقُ قَبْلَهُمَا أَهْلاً وَلاَ مالاً ، فَنَأَى بِي طَلَبِ الشَّجَرِ يَوْماً فلم أرحْ عَلَيْهِمَا حَتّى نَامَا ، فَحَلَبْتُ لَهُمَا غَبُوقَهُمَا فَوَجَدْتُهُما نَائِمَين ، فَكَرهْتُ أَنْ أُوقِظَهُمَا وَأَنْ أَغْبِقَ قَبْلَهُما أَهْلاً أو مالاً. فَلَبَثْتُ والْقَدَحُ عَلَى يَدِى أَنتَظِرُ اسْتِيقَاظَهُما حَتَّى بَرقَ الفَجْرُ والصَّبْيَةُ يَتَضَاغَوْنَ عِنْدَ قَدَميَّ، فاسْتَيْقَظَا فَشَرِبا غَبُوقَهُما. اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَلِكَ ابتِغَاء وَجْهِكَ فَفَرِّجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فِيهِ مِنْ هَذِهِ الصَّخْرَةِ ، فَانْفَرَجَتْ شَيْئاً لا يَسْتَطيعُونَ الْخُروجَ مِنْهُ . قَالَ الآخر : اللَّهُمَّ إنَّهُ كانَتْ لِيَ ابْنَةُ عَمّ ، كَانَتْ أَحَبُّ النَّاسِ إليّ - وفي رواية : كُنْتُ أُحِبُّها كأشَدِّ مَا يُحِبُّ الرِّجَالُ النساءَ - فأرَدْتُهَا عَلَى نَفْسِهَا فَامْتَنَعَتُ مَنِّي حَتَّى أَلَمَّتْ بِهَا سَنَةٌ مِنَ السِّنِينَ فَجَاءَتْنِي فَأَعْطَيْتُهَا عِشْرِينَ وَمئةً دينَار عَلَى أَنْ تُحلِّيَ بَيْنِي وَبَيْنَ تَفْسِهَا فَفَعَلَتْ ، حَتَّى إِذَا قَاءَرْتُ عَلَيْهَا- وفي رواية : فَلَمَّا قَعَدْتُ بَيْنَ رَجْلَيْهَا ، قالتْ : اتَّق اللهَ وَلاَ تَفُضَّ الْخَاتَمَ إلاَّ بِحَقِّهِ، فَانصَرَفْتُ عَنْها وَهيَ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ وَتَرَكَّتُ الذَّهَبَ الَّذِي أَعْطَيتُها . اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَلِكَ ابْتِغاءَ وَجُهكَ فَافْرُجْ عَنَّا مَا نَحْنُ فيهِ ، فَانْفَرَجَتِ الصَّحْرَةُ ، غَيْرَ أَنَّهُمْ لا يَسْتَطِيعُونَ الخُرُوجَ مِنْهَا . وَقَالَ التَّالِثُ : اللَّهُمَّ اسْتَأْجَرْتُ أُجَرَاءَ وأَعْطَيْتُهُمْ أَجْرَهُمْ غيرَ رَجُل واحدٍ تَرَكَ الَّذِي لَهُ وَذَهبَ، فَثمَّرْتُ أَجْرَهُ حَتَّى كَثُرَتْ مِنهُ الأَمْوَالُ، فَجَاء نِي بَعدَ حِين ، فَقالَ : يَا عبدَ اللهِ ، أَدِّ إِلَىَّ أَجْرِي ، فَقُلْتُ : كُلُّ مَا تَرَى مِنْ أَجْرِكَ : مِنَ الإبل وَالبَقَر والْغَنَم والرَّقيق ، فقالَ : يَا عبدَ اللهِ ، لاَ تَسْتَهُرَىءٌ بي ا فَقُلْتُ : لاَ أَسْتَهْزَى بِكَ ، فَأَخَذَهُ كُلُّهُ فَاسْتَاقَهُ فَلَمْ يِتْرُكْ مِنهُ شَيئاً . الَّلهُمَّ إنْ كُنتُ فَعَلْتُ ذَلِكُ ا بِتِغَاءَ وَجْهِكَ فِافْرُجْ عَنَّا مَا نَحِنُّ فِيهِ ، فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ فَخَرَجُوا يَمْشُونَ (مُتَّفَقٌ عليهِ) توجمه: حضرت عبدالله بن عمررضى الله عنهما سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ: میں نے مخبر صادق صلى الله علیہ وسلم کی زبان مبارک سے سنا آپ فرمارے تھے: تم سے پہلے کسی اُمت کے تین آدمی سفر کو روانہ ہوئے (راستہ میں) رات گزارنے کے لئے ان کوایک غار ملاوہ اس کے اندر داخل ہو (کرسو) گئے تو (اتفاق سے) بہاڑی ایک چٹان تھسلی اور غار (کے منہ پر آگئی اور باہر نکلنے کاراستہ بالکل) بند کر دیا (مبح کو بیدار ہو کر جب انہوں نے اس خوفناک مصیبت کودیکھا) توانہوں نے (آپس میں) کہا:اس چٹان (کی آفت) ہے تم کو بجزاس کے اور کوئی چیز نجات نہیں دے سکتی کہ تم (سب اپنی اپنی زندگی کے سب، سے زیادہ اچھے اور)نیک عمل کا واسطہ دے کر اللہ تعالیٰ سے دعا کرو(وہی اس کو ہٹاسکتاہے) توان میں سے ایک (مسافر)نے کہا: اے اللہ (توجانتاہے کہ)میرے بہت بوڑھے عمررسیدہ ماں باپ تصاور یں (روزانہ)ان سے پہلے اپنے کسی بھی بیوی بے لونڈی غلام کوشام کادودھ یننے کے لئے نہیں دیا کر تاتھا (پہلے ان کو بلاتا پھر اوروں کو)اتفاق سے ایک دن میں جارہ کی تلاش میں (ربوڑ کو ساتھ لئے) بہت دور نکل گیااور انتی رات گئے (گھر)واپس آیا کہ وہ (انتظار دیکھتے د مکھتے بھوے) سو گئے میں (حسب عادت فوراً)ان کے لئے (بکریوں) کا دودھ نکال کر لایا توان کو (گہری نیندیں) سو تا ہوایایا تومیں نے (ان کے آرام کے خیال سے) نہ ان کو جگانا پسند کیااور نہ ان سے پہلے بیوی بچوں وغیرہ کو دودھ پلانا گوارا کیااور رات بھر ان کے سر ہانے دودھ کا پیالہ ہاتھ میں لئے کھڑار ہااور ان کے جاگئے کا تظار کر تارہا یہاں تک کہ صبح ہو گئی اور بے رات بھر میرے قد موں میں پڑے بھوک سے بلکتے رہے بہر حال جب وہ بیدار ہو گئے اور انہوں نے اپنے حصہ کادودھ پی لیا (تب ہم سب نے پیا)اے اللہ اگر میں نے ماں باپ کا بیاحترام اور خدمت تیری رضا کے لئے کی من تو (میرے اس عمل خیر کے طفیل) توہم سب سے اس چٹان کی مصیبت کو جس میں ہم گر فتار ہیں دور کر دے تو(اس دعا کے بعد)وہ چٹان تھوڑی سی ہٹ گئی مگر اس سے وہ نکل نہ سکتے تھے دوسرے (مسافر)نے کہا:اےاللہ (توجانتاہے کہ)میرے جیا کی ایک لڑکی تھی جو مجھے سب سے زیادہ محبوب تھی 'دوسری روایت میں ہے 'مجھے اس لڑکی سے اس سے بھی زیادہ شدید محبت تھی جننی کسی بھی مر د کو کسی عورت ہے ہوتی ہے چنانچہ میں نے (اس کواپنی ہوس کا شکار بنانے کے لئے)اس پر کافی ڈورے ڈالے مگراس نے صاف انکار کردیا یہاں تک کہ (اتفاق سے)وہ (مع اینے خاندان کے)شدیدترین قحط میں مبتلا ہو گئی او (فقر وافلاس ہے مجبور ہو کر)وہ میرے پاس (مددمانگنے) آئی تومیں نے اس کوایک سوہیں دینار (سونے کے سکے)اس شرط پردینا کئے کہ وہ مجھے (تنہائی میں) اپنے نفس پر قدرت دے دے وہ (مجبوراًاس یر) آمادہ ہو گئی یہاں تک کہ جب میں نے اس پر پورا قابوپالیا' دوسر کی روایت میں ہے' جب میں اس کی دونوں ٹانگوں کے در میان بیٹھ گیا تواس نے (بڑی عاجزی سے) کہاارے خدا کے بندے!اللہ سے ڈر بغیر "حق" کے مہر کو مت توڑ (اس امانت کو ہاتھ مت لگا) (الہی! صرف تیراواسطہ دینے اور خوف کی وجہ سے) میں فوراً ہٹ گیا حالانکہ مجھے اس سے بے انتہا محبت تھی (اور وہ اپنے نفس کو میرے حوالہ کر چکی تھی اور میں جو حیا ہتا اس کے ساتھ کرسکتاتھا)اور دہ سونے کے سکے بھی جو میں نے اس کودیئے تھے اس کے پاس چھوڑ دیئے خدایااگر میں نے یہ نیک کام صرف تیری رضا کے لئے کیا ہو تواس مصیبت کو جس میں ہم سب گر فتار ہیں دور کر دے

تو(اس دعا کے بعد) چان اور تھوڑی ہی ہٹ گئی گر پھر بھی وہ غار میں سے نہیں نکل سکتے تھے تو تیسرے(مسافر) نے کہا:اے اللہ توجانا ہے کہ میں نے (ایک مر تبہ) چند مز دوروں سے اجرت پر کام کرایا تھا اور (کام ختم ہوجا نے کے بعد) میں نے ان سب کی مز دوری بھی دے دی تھی بجرایک مز دور کے کہ اس نے اور (کام ختم ہوجا نے کے بعد) میں نے ان سب کی مز دوری کی رقم کو کاروبار میں لگادیا یہاں تک کہ وہ رقم (بڑھتے بڑھتے) بہت زیادہ مال بن گئی تب (ایک دن) وہ مز دوری کی رقم کو کاروبار میں لگادیا یہاں تک کہ وہ مز دوری تودے دے میں نے کہا:اب اون گئی تب (ایک دن) وہ مز دور آیا اور اس نے کہا:اب اللہ کے بندے! میری مز دوری (کی پیداوار) ہیں (آواور شوق سے لے جاؤ) تواس مز دور نے کہا:اللہ کے بندے میرے ساتھ دل لگی نہ کر (مجھے بیو قوف مت بنا) میں نے کہا: میں تمہاری ساتھ مطلق دل لگی نہیں کر دہا (در حقیقت سے تمام مولیٹی اور لونڈی غلام تمہاری مز دوری کی پیداوار ہیں اور تمہارے ساتھ مطلق دل لگی نہیں کر دہا (در حقیقت سے تمام مولیٹی اور لونڈی غلام جھے سے مز دوری کی پیداوار ہیں اور تمہارے ہیں تم شوق سے لے جاؤ) تواس نے وہ سب مولیٹی اور لونڈی غلام جھے سے لے لئے اور سب کو ہنکا کرلے گیا اور چر میں نے صرف تیرے لئے کیا ہو (اس کے طفیل) تواس مصیب کو جس میں ہم گر فتار ہیں ہم سے دور کردے چنا نچہ چٹان غار کے منہ سے بالکل ہٹ گئی اور دو (اطمینان سے ) چل کرباہر نکل آئے۔ (بندی دسلم)

# حضرت عبدالله بن عمرر ضي الله عنه کے مختصر حالات

نام\_عبدالله مكنيت ابوعبدالرحمٰن والدكانام عمر بن خطاب والده كانام زينب بنت مظعون تھا۔

ا پنے والد کے ساتھ مسلمان ہوئے 'والد کے ساتھ ہی مکہ سے مدینہ کی طرف ہجرت فرمائی۔ بدراور احد میں شرکت کی اجازت نہیں ملی بجے ہونے کی وجہ سے۔(طبقات ابن سعد)

خندق 'خیبر 'بیعت رضوان 'فنخ مکه 'غزوہ حنین 'محاصرہ طائف 'ججۃ الوداع' غزوہ تبوک ان سب میں آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ساتھ رہے۔ فتنہ سے بہت دور رہتے تھے۔ یزید کے ہاتھ پر بیعت کی اور فرمایا اگریہ خیر ہے توہم اس برراضی ہیں اور اگر شرہے توہم نے عبر کیا۔ (طبقات ابن سعد)

حضرت ابن عمر كولوگ علم وعمل كالمجمع البحرين سبحصتے تھے۔ (تذكرة الحفاظ)

حضرت عثمان رضی الله عنه نے انکو قضا کاعہدہ پیش کرنا چاہا توانہوں نے معذرت کرلی۔

ملکی انتظام میں بالکل شرکت نہ کرتے۔

ان کی زند گی میں چند نمایاں عادات تھیں۔

(۱) پابندی سنت په (۲) خثیت الهی په (۳) عبادت وریاضت په (۴) مشتبهات سے اجتناب (۵) زمدو تقویٰ۔ (۲) مسکینوں سے ہمدر دی۔ (۷) سخاوت په (۸) مساوات په (۹) اختلاف امت سے بچنا۔ قر آن کیماتھ خصوصی شغف تھا' قر آن پر بہت زیادہ غور کرتے اس کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ صرف سور ۃ بقرہ پر ہماسال صرف کئے۔(موطالام مالک)

قر آن کے بعد حدیث نبوی صلی اللہ علیہ و آلہ دسلم کادر جہ ہے۔حضرت ابن عمرر ضی اللہ عنہ کو حدیث نبوی کا بہت زیادہ شوق تھا۔غیر حاضری میں آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے جواقوال وافعال جواور لوگوں کے سامنے ہوتے بیران سے پوچھ لیاکرتے اور پھراس کو بھی یادر کھتے تھے۔(اصابہ)

و فات۔ حضرت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کو مدینہ منورہ میں و فات کی بہت تمنا تھی فرماتے تھے کہ جس زمین سے میں نے ہجرت کرلیاس زمین میں مرنا نہیں جا ہتا۔ (طبقات ابن سعد)

انہوں نے بیہ وصیت بھی فرمانی تھی کہ اگر میں مکہ میں مروں تو مجھے حرم سے باہر دفن کرنا۔ آپ رضی اللہ عنہ کا انقال مکہ میں ہوااور قبر ستان میں دفن کئے گئے۔ حجاج بن پوسف نے نماز جنازہ پڑھائی۔(طبقات ابن سعد) مرویات۔ان سے مرویات کی تعداد ۱۲۳۰ہے • برامتفق علیہ ہیں۔ ۸ میں بخاری اور ۳۱ میں مسلم منفر دہیں۔ (تہذیب الکمال) (مرقاۃ شرح مفکوۃ 'مظاہر حق)

### اعمال صالحه كاوسيله

حن بیث کمی تشریح: اس حدیث سے معلوم ہواکہ اخلاص اور نیک نیتی سے کئے ہوئے اعمال صالحہ انسان کو کیسی کیسی آفتوں اور مصیبتوں سے بچاتے اور نجات دلاتے ہیں نیزیہ کہ ایسے اعمال صالحہ کے "وسیلہ" سے مانگی ہوئی دعااللہ تعالی ضرور قبول فرماتے ہیں علماء نے اسی حدیث کی بناء پر ایسے اعمال صالحہ کو دعاکا" وسیلہ" بنانے کو آداب دعامیں شار کیا ہے۔

ال قصہ میں تین اعمال صالحہ کاذکر آیاہے(۱) پہلے مسافر کے واقعہ میں "خدمت والدین "کااعلیٰ ترین معیار پیش کیا گیاہے کہ الی ہونی چاہئے ماں باپ کی خدمت کی نہ کی درجہ میں سب ہی کرتے ہیں مگراس درجہ کی ماں باپ کی خدمت واقعی مشکل کام ہے اور پھر ہو بھی محض اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لئے "حقوق العباد" بندوں کے حقوق میں سب سے مقدم اور اہم حق ماں باپ کا ہے قر اُن کریم میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کے بعد دوسر افرض بروالدین (ماں باپ کے ساتھ اچھاسلوک) قرار دیاہے یہاں تک کہ ماں باپ کوشر عاً اس کی بھی اجازت ہے کہ وہ اولاد سے دریافت باپ کے بغیرا پنی ضروریات اس کے مال میں سے پوری کر سکتے ہیں رسول اللہ صنگی اللہ منگئے وَسکم نے اولاد کو مخاطب کر کے فرمایا ہے: تم اور تمہار امال تمہارے باپ کا ہے "اور ماں باپ کی ججبک کودور کرنے کے لئے ارشاد ہے" تمہاری اولاد بھی تو تمہاری کا بلند ترین معیار پیش کیا گیا ہے تو تمہاری کمائی ہے۔" وہی ہے جہاں گناہ کے تمام ذرائع اور وسائل موجود ہوں اور کوئی مانع 'بلکہ ذرای بھی در حقیقت صحیح معنی میں "عفت" وہی ہے جہاں گناہ کے تمام ذرائع اور وسائل موجود ہوں اور کوئی مانع 'بلکہ ذرای بھی در حقیقت صحیح معنی میں "عفت" وہی ہے جہاں گناہ کے تمام ذرائع اور وسائل موجود ہوں اور کوئی مانع 'بلکہ ذرای بھی

ر کاوٹ نہ ہواس کے باوجود اتق الله (اللہ سے ڈر) سنتے ہی اور خدا کے خوف کا نام آتے ہی عین موقع پر گناہ سے باز آ جائے' پاک دامن لوگ بکثرت ہوتے ہیں مگر عموماً ان کی پاکدامنی کا باعث مواقع کامیسر نہ آنایانتائج بدکاخوف ہو تاہے حقیقی پاکدامنی وہی ہے جس میں مواقع بھی میسر ہوں اور نتائج بد کااندیشہ بھی نہ ہواور پھر انسان محض خدا کے خوف کی وجہ سے عین گناہ کے موقع سے ہٹ جائے بڑی بہادری کاکام ہے اور کر دار کی بہت بڑی بلندی کا ثبوت ہے۔ (۲) تیسرے مسافر کے واقعہ میں انسانی 'ہمدردی" وخیر خواہی اور "امانت ودیانت" کی بلند ترین مثال پیش کی گئی ہے یہ شخص بلا تکلف اس مز دور کی طے شدہ مز دوری دے کر تمام مال بچا سکتا تھااس لئے کہ شرعاً اور قانوناً وہ اس مز دوری کا حقدار تھاجو طے ہوئی تھی اور یہی اس کا مطالبہ بھی تھا مگر اس شخص نے اس کی مز دوری کی رقم کاروبار میں لگا کراصل رقم اوراس کابورابورا تجارتی منافع اس کودے کرامانت ددیانت کا بھی اعلیٰ ترین ثبوت دیااور ہمدر دی وخیر خواہی کی بھی قابل تفلید مثال قائم کی اور صرف اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی دوسری غرض مطلق نہیں بڑا مشکل کام ہے۔ "فنصوت اجوه حتى كثوت من الاموال"سكى مز دورى كى رقم كوكاروبار مين لگاياله حتى كه اس سے بہت سامال بن كياله اس جملہ سے معلوم ہواکہ وہ مال جو دوسرے کا ہواس کی اجازت کے بغیراس میں تصرف کرنا جائز ہے۔ بشر طیکہ بعد میں اس کی اجازت لے لی جائے۔ یہی مذہب ہے امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کا کہ فضولی کا تصرف مالک کی اجازت پر موقوف ہو تاہے اگر مالک اجازت دے دے تو تصرف نافذ العمل ہوجاتا ہے درنہ ختم ہو جائے گا۔ (مرقات شرح منفوق) "فانفرجت الصخرة" پي وه چان بالكل سرك كئي-

اس جملہ سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ اپنے نیک بندوں کی خرق عادت کے طور سے مدد فرماتے ہیں اس کو کرامت کہا جا تا ہے جسے انبیاء علیہم السلام کی مدد معجزات کے ذریعہ سے اللہ فرماتے ہیں۔ معجزہ اور کرامت دونوں حق ہیں۔ یہی مساک ہے ابلسنت والجماعت کا۔ (مرقات مظاہر حق ۵۲۸۴)

### اس واقعہ کے بیان فرمانے کا مقصد

رسول الله صلی الله علیه و سلم کا مقصد بھی اس قصه کوسنانے ہے اپنی امت کو بطور مثال "ائمال صالحہ" کے بلند ترین معیار اور اعلیٰ ترین مثال ہے آگاہ فرمانا اور ایسے ہی اعلیٰ اعمال صالحہ اور بلند ترین کر دارکی ترغیب دیناہے ہر مسلمان کا فرض ہے کہ وہ اس حدیث کی روشنی میں اینے اعمال واخلاق کا جائزہ لے اور محاسبہ کرے اور تمام خامیوں اور کو تاہیوں کا از الہ کر کے اللہ تعالیٰ کی رضا اور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی خوشنودی حاصل کرے و باللہ التوفیق۔

### باب ۲

# باب التوبة...توبه كابيان گناه اور توبه كى قسمين اور شرطين

قَالَ العلماءُ : التَّرْبَةُ وَاجَنةٌ مِنْ كُلِّ ذَنْب ، فإنْ كَانتِ المَعْصِيَةُ بَيْنَ العَبْدِ وبَيْنَ اللهِ تَعَالَى لاَ تَتَعلَّقُ بحق آدَمِيً فَلَهَا ثَلاثَةُ شُرُوط :أحَدُها : أَنْ يُقلِعَ عَنِ المَعصِيَةِ . والثَّانِي : أَنْ يَنْدَمَ عَلَى فَعْلِهَا . والثَّالثُ : أَنْ يَعْزِمَ أَنْ لا يعُودَ إِلَيْهَا أَبْداً . فَإِنْ فَقِدَ أَحَدُ الثَّلاثَةِ لَمْ تَصِحَّ تَوبَتُهُ وَانْ كَانَتِ المَعْصِيةُ تَتَعَلَقُ بَآدَمِيً فَشُرُوطُهَا أَرْبَعَةً : هذِهِ الثَّلاثَةُ ، وأَنْ يَبْرَأ مِنْ حَق صَاحِبِها وإنْ كَانَتِ المَعْصِيةُ تَتَعَلَقُ بَآدَمِيً فَشُرُوطُهَا أَرْبَعَةً : هذِهِ الثَّلاثَةُ ، وأَنْ يَبْرَأ مِنْ حَق صَاحِبِها ، فَإِنْ كَانَتُ مَلاً أَوْ نَحْوَهُ رَدَّهُ إِلَيْه ، وإنْ كَانَت حَدَّ قَذْفٍ ونَحْوَهُ مَكَّنَهُ مِنْهُ أَوْ طَلَبَ عَفْوهُ ، فَإِنْ كَانَت عَد قَذْفٍ ونَحْوَهُ مَكَّنَهُ مِنْهُ أَوْ طَلَبَ عَفْوهُ ، فَإِنْ كَانَت عَد الثَّن تَوبَ مِنْ جَمِعِ الذُّنُوبِ ، فَإِنْ تَابَ مِنْ بَعْضِها وإنْ كَانَت غِيبَةً استَحَلَّهُ مِنْهَا . ويجِبُ أَنْ يَتُوبَ مِنْ جَمِعِ الذُّنُوبِ ، فَإِنْ تَابَ مِنْ بَعْضِها صَحَتَ تَوْبَتُهُ عِنْدَ أَهْلِ الْحَقِ مِنْ ذَلِكَ الذَّنْبِ وبَقِيَ عَلَيهِ البَاقي . وَقَدْ تَظَاهَرَتْ دَلائِلُ صَحَتْ تَوْبَتُهُ عِنْدَ أَهْلِ الْحَقِ مِنْ ذَلِكَ الذَّنْبِ وبَقِيَ عَلَيهِ البَاقي . وَقَدْ تَظَاهَرَتْ دَلائِلُ الكَتَابِ والسُنَةِ ، وإجْمَاع الأُمَّةِ عَلَى وُجوبِ التَّوبةِ .

علاء دین نے فرمایا ہے: ہر گناہ سے تو بہ فرض ہے گناہ کی دوقتمیں ہیں اسی لحاظ سے تو بہ کی بھی دوقتمیں ہیں۔
(۱)اگر وہ گناہ جس سے تو بہ کر تاہے کوئی! لیمی نا فرمانی (معصیت) ہے جس کا تعلق کسی بندہ کے حق سے بالکل نہ ہو بلکہ صرف اللہ تعالی سے اس گناہ کا تعلق ہو تو اس گناہ سے تو بہ کے صحیح اور معتبر ہونے کی تین شرطیں ہیں۔
دیں اس کے دیں گئاہ کا تعلق ہو تو اس گناہ سے تو بہ کے صحیح اور معتبر ہونے کی تین شرطیں ہیں۔

(۱)اول میر که اس گناه اور نا فرمانی سے کلی طور پر باز آ جائے یعنی بالکل حچوڑ دے۔

(۲) دوسرے میے کہ اس گناہ پر دل سے ناد م اور شر مندہ ہو۔

(۳) تیسرے بیہ کہ دوبارہ اس گناہ کونہ کرنے کا پختہ ارادہ اور عزم ہو۔

ان تینوں شر طوں میں ہے اگرا یک شرط بھی نہ پائی جائے گی تو تو بہ صحیح نہ ہو گی۔

ترجمہ - علما فرماتے ہیں ہر گناہ سے توبہ کرنا ضروری ہے۔اگر گناہ کا اللہ اور بندے کے ساتھ تعلق ہے کسی دوسرے بندے کے ساتھ تعلق نہیں تواس کیلئے تین شرطیں ہیں۔ایک بیہ کہ وہ گناہ سے باز آ جائے۔دوسری بیہ کہ وہ گناہ پر نادم ہو تیسری بیہ کہ وہ عزم کرے کہ پھر بھی اس گناہ میں مبتلانہ ہوگا۔اگران تین میں سے ایک کا بھی فقد ان ہوگا تو توبہ صحیح متصور نہیں ہوگا۔

اوراگر گناہ کا تعلق کسی آدمی کے ساتھ ہے تواس کیلئے چار شرطیں ہیں'پہلی تین شرطوں کے ساتھ چوتھی شرط ہے ہے

کہ متعلقہ آدمی کے حق سے براُت کااظہار کرے اگر کسی سے مال وغیرہ لیاہے تواس کو واپس کرے اگر تہمت کا معاملہ ہے تواس کو حدلگانے کی گنجائش عطاکر سے یاس سے معاف کروائے اور اگر غیبت ہے تواس سے معافی طلب کر ہے۔

نیز تمام گنا ہوں سے تو بہ کر نا ضروری ہے۔ اگر بعض گنا ہوں سے تو بہ کرے تو اہل حق کے نزدیک ان بعض گنا ہوں سے تو بہ صحیح ہے اور باقی سے تو بہ کرنااس کے ذمہ باقی رہے گا۔ کتاب اللہ سنت رسول اللہ اور اجماع امت کے دلائل تو بہ کے فرض ہونے پر شہادت دے رہے ہیں۔

حدیث کی تشریح

تو بہ کے لفظی اور شرعی معنی

توبہ کے لفظی معنی ہیں "لوٹنا"اس اعتبار سے شریعت کی اصطلاح میں توبہ کرنے کے معنی ہیں اللہ تعالیٰ کی نافر مانی (معصیت) سے فرمانبر داری (طاعت) کی طرف لوٹنا کی لئے توبہ کی شرط بیہے کہ جو گناہ اور نافر مانیاں کر رہا ہوا نہیں فور أاور قطعاً چھوڑ دے اور دوبارہ ان کے نہ کرنے کاعزم اور عہد کرلے اس لئے کہ اگر اس گناہ کو نہیں چھوڑ تا تو گناہ اور نافر مانی سے لوٹنا نہ پایا جائے گا اور اگر اس گناہ کو آئندہ نہ کرنے کاعزم اور عہد نہیں کر تا تو فرمانبر داری (طاعت) کی طرف لوٹنانہ پایا جائے گا اور دونوں صور توں میں توبہ در حقیقت توبہ نہ ہوگی۔

حقوق العباد 'بندوں کے حقوق سے متعلق گناہ

ہر گناہ کرنااللہ کی نافرمانی اور معصیت ہے اگراس کے ساتھ ہی اس میں کی انسان کی حق تلفی بھی ہو تو وہ گناہ حقوق العباد سے متعلق ہو گا اور بندوں کے ہاں تلف شدہ حق کوادا کرنایاان سے معاف کرانا بھی تو یہ کے صحیح ہونے کے لئے ضروری ہو گا مثلاً اگر نماز نہیں پڑھی تو یہ صرف اللہ تعالیٰ کا گناہ ہے نہ کورہ بالا تینوں شرطوں کے ساتھ تو یہ کر لینااس گناہ کے معاف ہونے کے لئے کافی ہے اور اگر کسی کامال دھو کادے کر لے لیا تو یہ اللہ تعالیٰ ک نافرمانی بھی ہو اور بندوں کی حق تلفی بھی 'اس لئے صرف اللہ تعالیٰ سے تو یہ کر لینااس گناہ کے معاف ہونے کے لئے کافی نہ ہوگا بلکہ اس مخص کا حق اداکر نایااس سے معاف کرانا بھی ضروری ہوگا لہذا ایسے گناہوں سے تو یہ کرنا بھی ضروری ہوگا لہذا ایسے گناہوں سے تو یہ کرنا جو حقوق العباد سے متعلق ہوں بہت زیادہ ضروری ہاں گئے کہ اللہ تعالیٰ کی شان بے نیازی اور عفو ورحمت سے چو حقوق العباد سے متعلق ہوں بہت زیادہ ضروری ہوگا گئا ہی شان بے نیازی اور غفو ورحمت سے بھی ایپ خق سے متعلق گناہ بخش ، یں مگر کسی بندہ کا حق اگر ادانہ کیایا اس سے دنیا میں معاف نہ کرایا تو آخرت میں اس کے معاف ہونے کا کوئی امکان نہیں اس لئے کہ لینادینا معاف کرنا کرانا اس میں معاف نہ کرایا تو آخرت میں اس کے معاف کرنا کرانا اس کے کہ یہ دار عمل ہے اور آخرت تو دار جزاہے نہ وہاں کوئی کسی کو پچھ دے لینادینا معاف کرنا کرانا تھی ہوگی ہوگی ہوگی کہ یہ دار عمل ہے اور آخرت تو دار جزاہے گناہ معاف فرمادیں تو یہ ان لوگوں کے ساتھ ناانسافی ہوگی ہوگی کر 'کراسکتا ہے علاوہ از یں اگر اللہ تعالی از خود ایسے گناہ معاف فرمادیں تو یہ ان لوگوں کے ساتھ ناانسافی ہوگی

جن کے حقوق ہیں اور اللہ تعالیٰ کسی کے ساتھ ناانصافی ہر گزنہیں کر سکتے رہے خود وہ لوگ تودنیا میں تووہ ضرورت مند ہونے کے باوجود معاف بھی کر سکتے تھے اس لئے کہ دنیادار عمل ہے لیکن آخرت تودار جزاہے وہاں تو ہرانسان مختاج ہی مختاج ہوگا اس لئے وہ اپنے حقوق کے عوض میں حق تعلیٰ کرنے والے کی نیکیاں ہر گزنہ چھوڑے گایاان کے عوض میں اپنی بدکرداریوں کا بوجھ حق تعلیٰ کرنے والے پر ڈالنے میں کوئی کسر نہیں چھوڑے گا۔

اسی کئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی اُمت کو خبر دار فرمایا ہے

جس شخص کے ذمہ اپنے مسلمان بھائی کامال یا آبروسے متعلق کوئی حق ہوا سے آج ہی سبکدوشی حاصل کر لینی چاہئے (اداکر کے یامعاف کرا کے )اس سے پہلے کہ وہ وقت (حساب آخرت اور جزاو سز اکا) آئے جبکہ اس کے پاس نہ دینار (سونے کاسکہ) ہوگانہ در ہم (چاندی کاسکہ) تواگر اس کے پاس نیک عمل ہو نگے تو (مظلوم کی) حق تلفی کے بقدراس (ظالم) سے لئے جائیں گے (اور مظلوم کو دے دیئے جائیں گے) اور اگران نیکیوں سے (مظلوم) کا حق پورانہ ہوا تو مظلوم کی برائیاں اس (حق تلفی کرنے والے ظالم) پر ڈال دی جائیں گے۔

اعاذ نااللہ منہ خداہمیں بچائے اس حق تلفی ہے۔

اس لئے حقوق العباد سے متعلق گناہوں سے توبہ کرنا اور ان کے حقوق اداکرنایا معاف کرانا از بس ضروریاور لابدی ہے۔وباللہ التوفیق

دوسری قتم: .....اوراگروہ گناہ جس سے توبہ کرتاہے کوئی الی نافرمانی ہو جس کا تعلق کی انسان کی حق تلفی سے بھی ہو تواس گناہ سے توبہ کے صحیح ہونے کی چار شرطیں ہیں تین تو وہی ہیں جن کاذکراو پر آیاہے اور چو تھی شرط یہ ہے کہ اس شخص کے حق سے سبکدوشی ضرور حاصل کرلے اوراگروہ حق مال وغیرہ کی قتم سے ہو یعنی کی کامال مارلیا ہو تواس کو واپس کرے یعنی اواکر دے اوراگر "حد قذف" (ہمک عزت کی شرعی سزا) وغیرہ کی قتم سے ہو تو (اس جرم کاا قرار کر کے اپنے آپ کو سز اکیلئے (عدالت میں پیش کر دے یااس شخص سے مل کر معاف کرالے اوراگر غیبت (پس پشت بدگوئی وغیرہ کی قتم سے ہو تواس سے صفائی کرلے یعنی اس پر ظاہر کر کے معافی چاہ لے۔ اوراگر غیبت (پس پشت بدگوئی وغیرہ کی قتم سے ہو تواس سے صفائی کرلے یعنی اس پر ظاہر کر کے معافی چاہ ہے۔ توبہ کا حکم: ..... تمام گناہوں اور نافرمانیوں سے توبہ کرناواجب ہے (خواہ کی بھی قتم کے گناہ ہوں) اگر کی خاص گناہ سے توبہ کرلے گاہوں سے توبہ نہ کرے) تواہل حق کا غد جب بھی اس گناہ سے خاص گناہ سے توبہ کہ تب بھی اس گناہ سے قوبہ کرلے گاہوں سے توبہ نہ کرے) تواہل حق کا غد جب بھی اس گناہ سے خاص گناہ ورباقی گناہ اس کے ذمہ رہیں گے۔

## توبہ کے واجب ہونے کے دلائل

قر آن وحدیث اور اجماع امت نتیوں کی دلیلیں اس پر متفق ہیں کہ ہر انسان پر" تو بہ فرض"ہے۔

توبہ 'مغفر ۃ اور عفو کے شرعی معنی اور ان میں فرق

تفسیر۔ جیساکہ ماقبل میں گزر چکا ہے۔ توبہ کے لغوی اور لفظی معنی ہیں "لوٹنا"اس لفظ کااستعال قرآن وحدیث میں دوطرح ہواہے(۱)ایک بیر کہ اس توبہ 'لوٹے' کی نسبت بندہ کی طرف ہو لیعنی لوٹے والا بندہ ہواس صورت میں بندہ کے توبہ کرنے کے معنی ہیں" خدا کی نافرمانی سے فرمانبر داری کی طرف لوٹنا"اسی کوار دو محاورہ میں "توبہ کرنا" کہتے ہیں عربی میں اس کے لئے فعل استعال ہو تاہے تاب الیہ اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹا ' یعنی اللہ تعالیٰ کے سامنے توبہ کی (۲) دوسر ااستعال ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے نافر مان بندوں کی نافر مانی سے ناراض ہو جاتے ہیں یعنی ا پنی رحمت خاصہ سے ان کو محروم کر دیتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ کی طرف جب توبہ کی نسبت کی جائے یعنی لوٹنے والے اللہ ہوں تو توبہ 'لوٹے' کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نارا ضگی سے رضا مندی کی طرف لوٹے "لیعنی" مہر ہان ہو گئے "چو تکہ اللہ تعالیٰ کے ناراض ہو کر پھر ر ضامند ہو جانے میں اللہ تعالیٰ کی رحمت عظمیٰ کار فرما ہوتی ہے جس کے متعلق" حدیث قدسی" میں ارشاد ہے سبقت رحمتی علی غضبی میرے غصہ پر میری رحمت غالب ہے۔اس لئے اس توبہ "اوشنے میں رحت کے معنی شامل ہوتے ہیں اس لئے عربی میں اس دوسرے استعمال کے تحت فعل اس طرح استعال ہو تاہے تاب اللہ علیہ اس کا اردو میں ترجمہ ہوگا۔اللہ تعالیٰ اس پر مہربان ہو گیایا اس نے معاف کر دیاچو نکہ بندہ کو توبہ کرنے کی توفیق دینا بھی اس کی رحمت ہی کا تقاضہ ہے اس لئے تاب اللہ علیہ کاحاصل ترجمہ "الله تعالیٰ نے بندے کو توبہ کی توقیق دے دی" یہی سیجے ہے اور چونکہ بندے کی توبہ لیعنی آئندہ نافرمانی کی طرف نه لوٹے کاعہد 'قبول کرلینا بھی اس کی رحمت ہی کا تقاضہ ہے اس لئے تاب الله علیه کابیر ترجمہ بھی سیجے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بندے کی توبہ قبول کرلی یامعاف کر دیا مختفر لفظوں میں یوں سمجھئے (۱) کہ جب توبہ کی نسبت حضرت حق تعالیٰ کی طرف ہوگی توتاب الله علیه کے معنی ہوں گے اللہ تعالیٰ بندے پر مہربان ہو گیایا معاف کر دیااگر گناہ سے توبہ کرنے کے بعد کی حالت ہو تو معنی ہوں گے "اللہ تعالیٰ نے بندے کی توبہ قبول کرلی"اور اگر گناہ سے توبہ كرنے سے پہلے كى حالت ہو تو معنى ہوئے "اللہ تعالىٰ نے بندے كو توبه كى توفيق دے دى" پہلا ترجمه "مهربان ہو گیا"یا"معاف کردیا" دونوں حالتوں میں صحیح ہے (۲)اور جب توبہ کی نسبت بندے کی طرف ہوگی توتاب الی الله کے بانحاورہ معنی بیہ ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے توبہ کی لیمنی گذشتہ گناہ ترک کرکے آئندہ گناہ نہ کرنے کا عہد کیا اس بیر، قرآن عظیم کی آیات اور احادیث کے ترجمہ میں بیہ فرق پیش نظر رکھنا ضروری ہے اس فرق کو مزید رکت نشین کرنے کی غرض سے "غزوہ تبوک" سے متعلق سورۃ براُت کی دو آیتیں نقل کی جاتی ہیں ارشاد ہے۔
(۱) لقدتاب الله علی النبی والمها جوین والانصار الذین اتبعوہ فی ساعۃ العسرۃ من بعدما کا دیزیغ قلوب فریق منہم ٹم تاب علیہم انہ بھم رؤف رحیم

(۱) بیٹک اللہ تعالیٰ مہربان ہوا اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پراور مہاجرین وانصار پر جنہوں نے تنگدستی کے (کھن) وقت میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی (شرکت جہاد میں) پیروی کی اس کے بعد کہ قریب تھا کہ ان میں سے ایک گروہ کے دل بھٹک جائیں (اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ جہاد میں نہ جائیں) پھر اللہ تعالیٰ ان پر (بھی) مہربان ہو گیا(اوران کی توبہ قبول کرلی) بیٹک اللہ تعالیٰ بڑا ہی مہربان رحم کرنے والا ہے ان پر۔

#### (٢)ثم تاب عليهم ليتوبوا

پھران (تیوں شرکت جہادے گریز کرنے والوں) پر مہربان ہو گیا (توبہ کی توفیق دے دی) تاکہ وہ توبہ کرلیں۔
دیکھے ان دونوں آیوں میں تاب الله کالفظ تین قتم کے لوگوں کیلئے دوسرے استعال کے تحت (جب اللہ کا طرف نسبت ہو) آیا ہے۔ (۱) تاب الله علی النبی الآیہ اس کے معنی محض "مہربان ہونا" ہے اس لئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور عام مہاج بن وانصارے کوئی گاہ سر زو نہیں ہوا تھا (۲) شم تاب علیہم اس کے معنی ہیں توبہ تر بل کر کی اس لئے کہ یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے پہلو تھی کا ارادہ کیا تھا گر اس ارادہ سے باز آگئے یعنی توبہ کر لی اور اللہ تعالی نے ان کی توبہ تول کر لی اس کئے کہ یہ وہ تیوں کر لی کی توفیق دے اور اللہ تعالی نے ان کی توبہ تو اس جہاد میں شریک نہیں ہوئے سے مگر اللہ تعالی نے ان کو بچ بولنے کی وجہ دی اس کے کہ یہ وہ تین آدمی ہیں جو اس جہاد میں شریک نہیں ہوئے تھے مگر اللہ تعالی نے ان کو بچ بولنے کی وجہ سے توبہ کی توفیق دے دی ای طرح اس آیت میں پہلے استعال کے تحت لیتو ہوا آیا ہے جس کے معنی ہیں وہ رگریز کر نے والے ) توبہ کر لیس دیکھے ان دو آینوں میں ہر دواستعال کے تحت لیتو ہوا آیا ہے جس کے معنی ہیں وہ معفور ہی کا فظ غفر سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں "وہانے لینا" اللہ تعالی کا اپنے بندوں کی مغفر ت فرمانے معنی ہیں "وہان کے گناموں کو اینی رحمت سے ڈھانپ لینا" اللہ تعالی کا اپنہ بندوں کی مغفر ت فرمانے کے معنی ہیں "ن کے گناموں کو اینی رحمت سے ڈھانپ لینا" لیٹہ تعالی کا اپنہ بندوں کی مغفر ت فرمانے بعد خواہ بغیر توبہ کے محنی اپن شان کر کی اور بے نیازی کی بناء پر۔

عفو کے لفظی معنی ہیں مٹادینااللہ تعالیٰ کے عفو کے معنی ہیں اپنے بندوں کے گناہوں کواپنی رحمت سے معاف کر دیناان کے نامۂ اعمال سے مٹادیناخواہ تو یہ وائتغفار کے بعد خواہ اس کے بغیر ہی محض اپنی صفت ر بوبیت اور رحمت کی بنا پر۔

## ان نتيول لفظوں ميں فرق

بندوں کا اپنے رب رؤف رہم کے سامنے توبہ کرنا لیخی پچھلے گناہوں کی معافی چاہنا اور آئندہ گناہ نہ کرنے کا عہد کرنا 'پہلا مرحلہ ہے اللہ تعالیٰ کا پنی رحمت کا پردہ ان کے گذشتہ گناہوں پر ڈال دینا اور آئندہ کے لئے عہد کو قبول کر لینا یعنی بخش دینا یہ مغفرت ہے اور دوسر امرحلہ ہے اللہ تعالیٰ کا مزیدر حم و کرم کی بنا پر ان گناہوں کو بالکل معاف کر دینا اور نامہ اعمال میں سے مٹادینا یہ عقوہے اور تیسر امرحلہ ہے اصل معنی کے لحاظ سے تر تیب یہی ہے باقی یہ تینوں لفظ ایک دوسرے کی جگہ بھی استعال ہوتے ہیں اس لئے ان تینوں کاسر چشمہ رحمت الہیہ ہے اتنا فرق ضرور ہے کہ تو بہ صرف گذشتہ گناہوں سے ہوتی ہے اور آئندہ گناہ نہ کرنے کا عہد ہوتا ہے مغفرت اگلے اور چھلے گذشتہ اور آئندہ تمام گناہوں اور خطاؤں کی ہوسکتی ہے نیز مغفرت کے لئے تو بہ کرنا بھی ضروری نہیں اللہ تعالی اپنے حبیب پاک صلی اللہ علیہ و سلم کو بشارت دیتے ہیں۔

ليغفر لك الله ماتقدم من دنبك وماتاخر (الفتح آيت ٢)

(یہ فتح مبین اس لئے عطاکی ہے) تاکہ اللہ تعالیٰ تمہارے پہلے کئے ہوئے اور پچھلے کئے ہوئے گناہ معاف کردے۔
نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم ادعیہ مسنونہ میں اپنی امت کو دعاء مغفرت کی تعلیم دیتے ہیں۔
اللہم اغفرلی ذنوبی جمیعاً ماقدمت و مآاخرت و مآاعلنت و مآ اسروت و مآ اسروت و مآ اسرفت و مآ اسرفت و مآانت اعلم به منی انك انت الغفور الرحیم

اے اللہ تومعاف کر دے میرے سب گناہ جو میں نے پہلے کئے اور جو پیچھے کئے اور جو علانیہ کئے اور جو چھپاکر کئے اور جو میں نے بے اعتدالی کی اور جن گناہوں کو تو مجھ سے زیادہ جانتا ہے بیشک تو بڑامعاف کرنے والا مہر بان ہے۔

آپ بھی ہروفت چلتے پھرتے اٹھتے بیٹھتے یہی مسنون دعاء مغفر ت مانگا کیجئے بہت جامع دعاء مغفرت ہے۔ اس آیت کریمہ اور حدیث کی دعاہے معلوم ہوا کہ مغفرت عام ہے اگلے پچھلے سب گناہوں سے ہو سکتی ہے اور تو بہ بھی اس کے لئے ضروری نہیں ہے۔

عفو معاف کر دینے کے لئے تو بہ کی طرح گناہوں یا خطاوُں کاوجود ضروری ہے لیکن تو بہ کرناضروری نہیں۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

و مااصابکم من مصیبة فبماکسبت ایدیکم و یعفواعن کثیر (شوری آیت: ۳۰) اور جو بھی مصیبت تم پر آتی ہے وہ تمہارے ہاتھوں کے کئے اعمال کی وجہ سے آتی ہے اور بہت سی بداعمالیوں کو تووہ (خودہی) معاف کر دیتا ہے۔ اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ عفو'معاف کرنے کے لئے توبہ ضروری نہیں ہے۔ یہی فرق ان تینوں لفظوں میں آپ مذکورہ بالا آیات اور آنے والی احادیث میں پائیں گے اسی لئے یہ طویل تشریح ضروری سمجھی گئی نیز اس سے توبہ کامر تبہ اور اہمیت بھی واضح ہوگئی۔

## توبه اوراستغفار کی کثرت

وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : سمع شد رسول الله صلّى الله عَلَيْهِ وَسَلّم ، يقول : "والله إنّي لأَسْتغفيرُ الله وأتُوبُ إِلَيْه في الميوْم أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّة " رواه البخاري . قوجهه: حضرت الوجريه رضي الله عنه صروايت م كه: رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاة فرمايايين ون مين سرّ مر تبه سے بجی زياده الله تعالی سے مغفرت طلب كر تا بول اوراس كے سامنے توبه كر تا بول وعن الأَغَرِّ بن يسار المزني رضي الله عنه ، قال : قال رَسُول الله صلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم : " يَا أَيُهَا النَّاسُ ، تُوبُوا إِلَى اللهِ واسْتغفروه ، فإنّي أتُوبُ في الميوم مئة مَرَّةٍ " رواه مسلم . قوجه: حضرت اغربن يسارضى الله عنه سے روایت مي درسول الله صلى الله عليه وسلم في الله فرماياك توجه: حضرت اغربن يسارضى الله عنه سے روایت مي درسول الله صلى الله عليه وسلم في المثارة فرماياك لوگوالله تعلى في كر تا بول و الله تعلى في تشويع: يهلى حديث مين سرّ اور دوسرى حديث مين سوت تعداد كابيان كرنا مقصود م عربى زبان كے محاورات مين سواور كرنا مقصود م عربى زبان كے محاورات مين سواور سركا لفظ كثرت كو ظاہر كر في كے لئے بھى بولاجا تا ہے ۔

ر سول الله صلی الله علیه وسلم کے اپنے توبہ واستغفار کے ذکر کرنے کا مقصد

دوسری حدیث سے معلوم ہواکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی توبہ واستغفار کا تذکرہ لوگوں کواس فرض توبہ واستغفار کوادا کرنے کی ترغیب دلانے کیلئے کیا ہے کہ جب میں خودا تنی کثرت سے توبہ واستغفار کرتا ہوں حالا نکہ میں نبی معصوم ہوں مجھ سے جان ہو جھ کر کوئی گناہ سرز دہو ہی نہیں سکتا علاوہ ازیں اللہ تعالی نے محض اپنے فضل و کرم سے قرآن کریم میں میری تمام اگلی بچھلی کوتا ہوں کو معاف کردینے کا اعلان بھی کردیا ہے۔ تو تمہیں تواپئے گنا ہوں اور نافر مانیوں سے بہت زیادہ ڈرنا چاہئے اور زیادہ سے زیادہ توبہ واستغفار کرتے رہنا چاہئے۔

## کثرت ہے تو بہ واستغفار کی ضرورت

اس لئے کہ انسان اس گناہ آلود دنیوی زندگی میں چاروں طرف سے گناہ اور معصیت کی طرف بلانے اور تھینچنے والی خواہشات میں اور گناہ پر آمادہ کرنے والے اندرونی اور بیر ونی محرکات میں گھراہوا ہے'اندرونی دسمن تو خود اپنانفس امارہ ہے جو پہلو میں چھپا ہوا ہر وقت گناہ اور معصیت پر اکساتار ہتاہے اور بیر ونی دسمن وہ شیاطین جن وانس ہیں جو ہر وقت انسان کو گمر اہ کرنے اور اس سے گناہ کرانے کی گھات میں لگتے رہتے ہیں اس لئے انسان انتہائی پھونک کو قدم رکھنے کے باوجود بھی دن بھر میں دانستہ یانادانستہ طور پر نہ معلوم کتے گناہ کر تاہے یہی وجہہے کہ انبیاء ورسل علیہم الصلوۃ والسلام کے علادہ اور کوئی بھی انسان خواہ بڑے سے بڑا" ولی اللہ"ہی کیوں نہ ہو گناہوں سے معصوم نہیں ہو سکتا اس لئے ہمارے لئے ان گناہوں اور نافرمانیوں کے وبال اور عذاب سے بچنے کی اس کے سوااور کوئی تدبیر نہیں کہ ہم اپنے دانستہ یا نادانستہ سر زد ہونے والے گناہوں پر زیادہ سے زیادہ تو بہ واستغفار کرتے رہا کریں تاکہ جو گناہ سر زد ہوتے رہیں وہ اس تو بہ واستغفار کرتے رہا کریں تاکہ جو گناہ میں کہ ہر وقت ان کو واستغفار سے بچتے رہنا سے معلوہ از یہ علاوہ از یہ اس زندگی میں بیحد د شوار ہے اس لئے بھی عافیت اور سلامتی اس میں ہی میں ہے کہ نظر رکھنا اور ان سے بچتے رہنا س مصروف زندگی میں بیحد د شوار ہے اس لئے بھی عافیت اور سلامتی اس میں ہیں ہی میں ہے کہ زیادہ سے زیادہ نے میں تو کم از تم سومر تبہ روزانہ ایک وقت میں یا مختلف او قات میں 'تو بہ اور استغفار ضرور کر لیا کریں تاکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اتباع کا ثواب بھی میسر آ جائے اور گناہ بھی معاف ہو جائیں۔

# نبی کی تو به واستغفار پراشکال اور اس کاجواب

اشکال۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم گناہوں سے بالکل معصوم اور محفوظ ہیں تو آپ سے گناہ سر زد ہوہی نہیں سکتے پھر توبہ واستغفار کا کیا مطلب ؟ اور اللہ تعالیٰ کے آپ کے گناہوں کو معاف کر دینے کا اعلان کرنے کے کیا معنی ؟

پہلا جو اب بے شک گناہ اور معصیت تو آپ سے سر زد نہیں ہو سکتے لیکن بتقاضاء بشریت منشاء اللی کو اعلیٰ مرتبہ پر پورا کرنے میں غفلت یا کو تا ہی یا خلاف اولی مگر جائز امور کاار تکاب ہو سکتا ہے جس پر عام انسانوں سے تو باز پرس نہیں ہوتی محالیٰ کے ساتھ تعلق کی تو باز پرس نہیں ہوتی مگر انبیاء علیہم الصلوۃ والسلام کی جلالت شان اور تعلق مع اللہ 'اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق کی بنا پر ان سے ان غفلتوں کو تاہیوں اور اجتہادی غلطیوں پر بھی باز پرس ہوتی ہے اس لئے ان گناہوں سے یہی غفلتیں کو تاہیاں 'خلاف اولیٰ امور' اجتہادی غلطیاں مراد ہیں۔

### دوسر اجواب

علاوہ ازیں خود نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم سے یہی سوال کیا گیا کہ:جب اللہ تعالیٰ نے آپ کے تمام اگلے پچھلے گناہ معاف فرمادیئے تو آپ اتنی کثرت سے توبہ واستغفار کیوں کرتے ہیں؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا: کیا میں اللہ تعالیٰ کا شکر گزار بندہ نہ بنوں یعنی اللہ تعالیٰ کا اپنی شان کریمی سے میری تمام اگلی پچھلی کو تاہیوں اور دانستہ یانادانستہ خطاؤں کو معاف فرما دینا بہت بڑا انعام واحسان ہے اس کا شکر نعمت اسی طرح اداہو سکتا ہے کہ میں اس معاف کردیئے کے باوجود کثرت سے توبہ واستغفار کرتاہوں یہی میری "عبدیت" بندگی کا تقاضا ہے۔ سجان اللہ۔

تیسراجواب۔ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اس بات کو پسند تھے کہ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کادل ہر وقت اللہ تعالیٰ کے ساتھ مشغول رہے بھی کبھار آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اپنی از واج مطہر ات رضی اللہ عنہن کے ساتھ ہوتے تواس وقت کوایک قتم کا گناہ سبجھتے اور بے چین ہوتے پھر اس پر استغفار کرتے۔

### عبديت كاتقاضا

انسان کی بندگی کا تقاضہ بھی یہی ہے کہ وہ بہر حال خود کو خطاکاراور قصور وار سمجھتااور توبہ واستغفار کر تارہے اس میں اس کی نجات اور فلاح مضمرہے جیسا کہ قر آن کریم کی پہلی آیت کریمہ کے آخری جملہ لعلکم تفلحون (تاکہ تم فلاح یاجاؤ)سے ظاہرہے۔

اللد تعالیٰ اپنے بندہ کی توبہ سے کتناخوش ہوتے ہیں

وعن أبي حمزةً أنس بن مالكِ الأنصاريِّ خادِم رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :"للهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ أَحَدِكُمْ سَقَطَ عَلَى بَعِيرِهِ وقد أَضلُّهُ فِي أَرْضِ فَلاةٍ " مُتَّفَقَ عليه .وفي رواية لمُسْلم : " للهُ أَشَدُّ فَرَحاً بِتَوبَةِ عَبْدِهِ حِينَ يتوبُ إلَيْهِ مِنْ أُحَدِكُمْ كَانَ عَلَى رَاحِلَتِهِ بأرض فَلاةٍ، فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَا بهُ فأيسَ مِنْهَا، فَأتى شَجَرَةً فَاضَطَجَعَ فِي ظِلِّهَا وَقَدَ أَيْسَ مِنْ رَاحَلَتهِ ، فَبَينَمَا هُوَ كَذَلِكَ إِذْ هُوَ بِهَا قَائِمَةً عِندَهُ ، فَأَخَذَ بخِطامِهَا "٣"، ثُمَّ قَالَ مِنْ شِيدَّةِ الفَرَح: اللَّهُمَّ أنْتَ عَبدِي وأنارَبُّكَ! أَخْطَأُ مِنْ شِيدَّةِ الفَرَح". قرجمه: رسول الله صلى الله عليه وسلم كے خادم خاص حضرت انس بن مالك رضى الله عنه سے روایت ہے کہ رحمت عالم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: بے شک اللہ اپنے بندہ کی تو بہ سے (جبکہ وہ اس کی بارگاہ میں توبہ کر تاہے)اس سے بھی زیادہ خوش ہو تاہے جتنی خوشی تم میں سے کسی مسافر کواپنے اس (سواری کے )اونٹ کے مل جانے ہے ہوتی ہے جس پروہ چیٹیل بیابان میں سفر کر رہاہواسی پراس کے کھانے پینے کاسامان بندھاہواور (اتفاق ہے)وہاونٹ اس کے ہاتھ سے چھوٹ کر بھاگ جائےاور وہ (اس کوڈھونڈتے ڈھونڈتے) مایوس ہو جائے اور اسی مایوسی کے عالم میں (تھکا ہارا بھو کا پیاسا) کسی در خت کے سایہ کے نیچے لیٹ جائے اور اس حالت میں (اس کی آنکھ لگ جائے اور جب آنکھ کھلے تو)احیانک اس اونٹ کواپنے پاس کھڑا ہوایائے اور (جلدی سے)اس کی مہار پکڑلے اور پھر خوشی کے جوش میں (زبان اس کے قابومیں نہ رہے اور اللہ تعالیٰ کاشکر ادا کرنے کی غرض ہے) کہنے لگے:اے اللہ تو میر ابندہ ہے اور میں تیر ا رب ہوں (اور خوشی کے مارے اسے پتہ بھی نہ چلے کہ میں کیا کہہ گیا)

## اللہ تعالیٰ کو بندے کی تو بہ سے خوشی کی وجہ

حدیث کی تشر تکے۔بندہ کی توبہ سے اللہ تعالیٰ کی یہ بے انتہاخوشی بھی اس کی شان ربوبیت اور رافت ورحمت کا تقاضا ہے کہ اس کا لیک بھٹکا ہوا بندہ 'جس کو اس نے نہ صرف پیدا کیا تھا بلکہ پیدائش کے وقت سے ہوش سنجالنے تک اس کی پوری پرورش ہی اس نے کی تھی اپنی نادانی سے از لی دستمن 'نفس امار واور شیطان کے فریب میں آکر اس کی عبادت وطاعت کی راہ سے بھٹک گیا تھا راہ راست پر آگیا ورنہ تو (العیاذ باللہ) بندہ کی توبہ واستغفار سے اس کی معبودیت کوچار جا ند نہیں لگ جاتے اس لئے کہ حدیث قدس میں آیا ہے کہ:

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اگر تمہارے اگلے اور پچھلے 'زندہ اور مرے ہوئے ، گرے اور بھلے تمام انسان بھی میرے سب سے بڑے متحق اور پر ہیزگار بندے کے سے دل کے مالک بن جائیں (اور سب مل کر شب وروز میری عبادت کریں) تواس عبادت سے ایک مجھر کے پرکی برابر بھی میری خدائی میں اضافہ نہ ہوگا اور اگر تمہارے اگلے اور پچھلے 'زندہ اور مرے ہوئے 'برے اور بھلے تمام انسان میرے ایک نافرمانی نافرمان ترین سرکش بندے کے سے دل کے مالک بن جائیں (اور سب مل کر شب وروز میری نافرمانی کرنے لگیں) تواس سے ایک مجھر کے پرکی برابر بھی میری خدائی میں کی نہ ہوگا۔

## الله تعالیٰ کی شان

یعنی اللہ تعالیٰ کی شان "اُلوہیت" و "معبودیت" تمام اولاد آدم کی عبادت وطاعت سے بے نیاز اور بالاتر ہے اسی طرح ان کی نافر مانی و سر کشی سے بھی بے نیاز اور برتر ہے بندوں کی عبادت وطاعت 'توبہ واستغفار کا نفع بھی انہی کو پہنچتا ہے۔ ہور سر کشی و نافر مانی اور کفر وا نکار کی مصرت و نقصان بھی انہی کو پہنچتا ہے خداسب سے بے نیاز اور غنی مطلق ہے۔ ہے اور سر کشی ونافر مانی اور کفر وا نکار کی مصرت و نقصان بھی انہی کو پہنچتا ہے خداسب سے بے نیاز اور غنی مطلق ہے۔

# توبه كادر وازه كب بند هو گا

وعن أبي موسى عبدِ اللهِ بنِ قَيسِ الأشعريِّ رضي الله عنه ، عن النبيّ صلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ،قَالَ: " إنَّ الله تَعَالَى يَبْسُطُ يَدَهُ بالليلِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَارِ ، ويَبْسُطُ يَدَهُ بالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَارِ ، ويَبْسُطُ يَدَهُ بالنَّهَارِ لِيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيلِ ، حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِها " رواه مسلم . ويَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِها " رواه مسلم . ورحمه: حضرت الوموسى اشعرى رضى الله عنه سے روايت ہے كه: رسول اكرم صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا: بيشك الله تعالى رات ميں اپنى رحمت كاماتھ دراز فرماتے ہيں تاكه دن ميں گناه كرنے والا گنهار بنده دن ميں الى پر توبه كرلے ـ اسى طرح دن ميں ابنى شفقت كاماتھ دراز فرماتے ہيں تاكه رات ميں گناه كرنے والا گنهار بنده دن ميں اس پر توبه كرلے (يه بنده نوازى كاسلسله قيامت آنے تك جارى رہے گا اور يه رحمت كادروازه كھلارہ كان يہاں تك كه سورج (مشرق كے بجائے) مغرب سے نكاح (اور قيامت آجائے) ـ

## توبہ قبول ہونے کی آخری حد

حدیث کی تشریخ: علماء فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں قبول تو بہ کی حدییان کی گئی ہے کہ لوگوں کی تو بہ اس وقت تک قبول ہوتی رہے گی جب تک قیامت کے نزدیک سورج مغرب سے طلوع نہ ہو جائے۔

اس کے بعد جو پیدا ہوں گے نیااس وقت وہ بالغ مکلّف نہیں تھے کیاان کی بھی تو بہ قبول نہیں ہوگی؟اس میں علاء کے دو قول ہیں۔ بعض علاءاس طرف گئے ہیں وہ فرماتے ہیں طلوع الشمس میں مغربہا کے بعد قیامت تک تو بہ کا دروازہ بند ہو جائے گا اور دوسرے بعض علاءاس طرف گئے ہیں کہ اس واقعہ کے وقت جو بالغ ہوں گے ان کا ایمان قبول نہیں ہوگا بعد والوں کی تو بہ قبول اور ایمان معتبر ہوگا۔

بعض لوگوں نے فرمایا جو حضرات اس واقعہ کے بعد پیدا ہوئے اور ان کو تواتر کے ساتھ اس واقعہ کی خبر ہوئی اور اس کا بیٹنی علم ہو گیا تواہیے لوگوں کی بھی تو بہ قبول نہیں ہو گی اگر بیٹنی علم نہیں ہوا تھا تواس وقت ان کی تو بہ قبول ہو جائے گی۔(ردہنۃ المتقینا'اہ)

حضرت حکیم الامتؓ نے روح المعانی کے حوالہ سے لکھاہے کہ جب لوگ اس واقعہ کو بھول جائیں گے اور اس کی ہولنا کی ذہنوں سے نکل جائے گی تو تو بہ د وہارہ قبول ہو ناشر وع ہو جائے گی۔(بین القر آن)

### یه کپ ہو گا

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے دنیامیں آنے کے کافی عرصہ کے بعدیہ واقعہ پیش آئےگا۔ علامہ آلوسی رحمہ اللہ نے علامہ بلتینی رحمہ اللہ سے نقل فرمایا ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ یہ بات بھی بعیداز قیاس معلوم ہوتی ہے کہ ایمان اور توبہ قبول نہ ہونے کا یہ حکم جو آفتاب کے مغرب کی جانب سے طلوع ہونے کے وقت ہوگا آخر زمانہ تک باتی نہ رہے بلکہ کچھ عرصہ کے بعدیہ حکم بدل جائے اور پھرایمان اور توبہ قبول ہونے لگے۔(روح العانی)

وعن أبي هُريرةَ رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :" مَنْ تَابَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبها تَابَ اللهُ عَلَيهِ "رواه مسلم.

قوجهد: حضرت ابوہر کرہ درضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جس شخص نے سورج کے (مشرق کے بجائے) مغرب سے نگلنے سے پہلے توبہ کرلی اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرمالیں گے۔ آ فتاب مشرق کے بجائے مغرب سے نگلنے کے وقت ایمان اور توبہ واستعفار معتبر نہ ہونے کی وجہ حدیث کمی قشویعے: (یہ مسلم و مشاہد ہے کہ دنیا کا موجودہ نظام سمسی کے ساتھ وابستہ اور قائم ہے ' قتاب کے مشرق کے بجائے مغرب سے نگلنے سے مراداس نظام سمسی اور اس کے ساتھ وابستہ نظام عالم اور تمام

کا ئنات کا در ہم برہم اور نتاہ و برباد ہو جانا اس کا نام قر آن وحدیث کی اصطلاح میں "قیامت آنا" ہے۔ قر آن پر ایمان رکھنے والوں کواس کے ماننے میں ذرا برابر تر دونہ ہونا چاہئے۔ متر جم)

یعنی نظام عالم درہم برہم ہو تاہواد کیے لینے کے بعداس آباد دنیا کے فناہونے اور قیامت آجانے کا یقین اورا قرار کے کرنے پر ہر متنفس غیراختیاری طور پر مجبور ہوجائے گا مگراس وقت قیامت کے برحق ہونے کا یہ یقین اورا قرار کچھ مفید نہ ہوگااس لئے کہ انسان کے ایمان وا قرار اور اعمال وا فعال پر جزااور سزااسی وقت مرتب ہوتی ہے جبکہ اس کو ایمان لانے نہ لانے 'ماننے نہ ماننے دونوں پراختیار اور قدرت حاصل ہواس لئے سورج کے مشرق کے بجائے مغرب سے نکلنے کے وقت کانہ ایمان معتبر ہے نہ تو بہ واستغفار یا کوئی اور نیک کام 'لہذا تو بہ کادر وازہ جو آغاز آفر نیش سے کھلا ہوا تھاں وقت بند ہوجائے گااور عمل کے بجائے" مکافات عمل "کاوقت آجائے گا۔

#### دونول احاديث كاماخذ

یہ حدیث آیت کریمہ ذیل کی تفسیر ہے۔

یوم یاتی بعض آیات ربك لاینفع نفساً ایمانهالم تكن امنت من قبل او كسبت فی ایمانها خیراً جس دن تیرے رب كی (قدرت كی) كوئی نشانی (قیامت آنے كی) آجائیگی اس دن جو نفس اس سے پہلے ایمان نہیں لایا تھااس كا ایمان لانا مفیدنہ ہوگایا (جس نے كوئی نیك كام ' توبہ واستغفار 'نہیں كیا تھا)اس كا ایمان لانے (اور مومن ہونے كی صورت) میں كوئی نیك كام كرنا مفیدنہ ہوگا۔

کوئی گنهگار کب تک اپنے گناہ سے توبہ کر سکتانے

وعن أبي عبد الرحمان عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما، عن النّبي صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلّم، قَالَ: "إنَّ الله عز وجل يَقْبَلُ تَوبَةَ العَبْدِ مَالَمْ يُغَرْغِرْ "رواه الترمذي، وقالَ: "حديث حسن ". قوجه عند الله بن عمر رضى الله عنه سے مروى ہے كه: حبيب رب العالمين محمد مصطفیٰ صلی الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا كه: بيشك الله بزرگ وبرترا بن بنده كی توبه أس وقت تک بھی قبول فرما ليت بين جب تک كه وه نزع كی حالت كونه پہنچا ہو۔

نزع کے وقت کی توبہ معتبر نہ ہونے کی وجہ

حدیث کی تشر تے۔جس طرح "عالم کبیر" (تمام دنیا) کی حالت نزع یعنی آفتاب کے مشرق کے بجائے مغرب سے نکلنے کے وفت کا بیمان اور کوئی بھی عمل خیر 'مثلاً توبہ واستغفار معتبر نہیں اسی طرح ہر انسان 'جوا بک "عالم صغیر " ہے گی حالت نزع کا بیمان عمل خیر ' توبہ واستغفار بھی معتبر نہیں اس لئے کہ نزع کے وفت ہر مرنے والے کا ایمان واقرار قطعاً غیر اختیاری ہو تاہے اس کا بھی عمل کاوفت ختم اور مکافات عمل کا وقت شروع ہو جاتاہے لہذا اس حالت کی توبہ بے سود ہے۔

# توبہ کے متعلق قر آن وحدیث کے بیان میں تطبیق

اگرچه قرآن كريم كى آيت كريمه: انماالتوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب فاولئك يتوب الله عليهم (النساء آيت ١٧)

اس کے سوانہیں کہ اللہ تعالیٰ کاذمہ (وعدہ) توبہ (قبول) کرنے کا انہی لوگوں کیلئے ہے جو نادانی سے کوئی براکام کر بیٹھتے ہیں پھر جلد ہی توبہ کر لیتے ہیں پس وہی لوگ ہیں جن کی توبہ اللہ تعالیٰ قبول کر تاہے ہے تو متبادریہ ہے کہ توبہ نادانی سے کئے ہوئے گناہ کی ہوئے گناہ کی توبہ بھی قبول فرمالیتے ہیں نیزم نے سے پہلے ندکورہ بالاحدیث پاک سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ دانستہ کئے ہوئے گناہ کی توبہ بھی قبول فرمالیتے ہیں نیزم نے سے پہلے تک بھی اگر کوئی گنہ گار بقائی ہوش وحواس وقدرت واختیار توبہ کرلے تواپی شان کر بھی سے اس کی توبہ بھی قبول فرمالیتے ہیں اس لئے کسی بھی گناہ کواللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہ ہوناچا ہے اور جب بھی گناہ آلودز ندگی سے ہوش فرمالیتے ہیں اس لئے کسی بھی گناہ آلودز ندگی سے ہوش میں آئے فوراً توبہ کر لینی چاہئے توبہ میں تاخیر بہر حال نہ کرنی چاہئے کیا پیت ہے کہ اول تو جان کی دلیل ہے جو بجائے توبہ کی مہلت ملے باس کے علاوہ بھی توبہ میں تاخیر کرنا قبر وغضب الہی سے بے پروائی کی دلیل ہے جو بجائے خود اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا موجب ہے بہر حال بندہ کی "عبدیت"کا تقاضا یہ ہے کہ اول تو جان بوجھ کر اپنے معبود کی نافرمانی اور گزاہ ہر گزنہ کرے اور اگر کوئی گناہ سر زد بھی ہوجائے تو خدا کے قبر وغضب سے ڈرے اور فوراً توبہ کر لے۔

# توبه كااعلى مرتبه اوراد في مرتبه

بالفاظ دیگر آیت کریمہ میں توبہ کے اعلیٰ مرتبہ کابیان ہے اور حدیث شریف میں توبہ کے اونیٰ درجہ کابیان ہے ندکورہ بالاحدیث کا مطلب توبہ میں ڈھیل دیناہر گزنہیں ہے بلکہ ساری زندگی گناہوں میں بسر کرنے والے گنہگاروں کو بھی خداکی رحمت اور قبول توبہ کی بشارت دیناہے۔

#### حديث كاماخذ

حدیث کی تشویح: یه حدیث آیت کریمه ذیل کی تفیر ہے۔
ولیست التوبة للذین یعملون السیّات حتی اذاحضراحدهم الموت قال انی تبت الان
ولاالذین یموتون وهم کفار اولئك اعتدنالهم عذاباً الیماً (النساء آیت ۱۸)
اوران لوگوں کی توبہ معتبر نہیں ہے جو (ساری عمر) برے کام کرتے رہتے ہیں یہاں تک کہ جب موت ان
مائے آجاتی ہے (اور مرنے لگتے ہیں) تو کہتے ہیں اب میں توبہ کر تاہوں۔
ورندان لوگوں کی (توبہ معتبر ہے) جو کفر کی حالت میں مرجاتے ہیں ان لوگوں کیلئے ہم نے دردناک عذاب تیار کرد کھا ہے۔

# توبہ کے دروازے کی وسعت

وعن زِرِّ بن حُبَيْش، قَالَ: أَتَيْتُ صَفُّوانَ بْنَ عَسَّال رضي الله عنه أَسْأَلُهُ عَن الْمَسْحِ عَلَى الحُفْيْنِ، فَقَالَ: ما جاءً بكَ يَا زِرُّ؟ فقُلْتُ : ابِيغَه العِلْم، فقالَ: إِنَّ الَملائكَة تَضَعُ أَجْنِحَتَهَا لطَالِب العِلْم رضى بِمَا يطْلُب. فقلتُ : إِنَّهُ قَدْحَكَ في صَدْري المَسْحُ عَلَى الخُفْين بَعْدَ الغَايْطِ والبول. وكُنْتَ آمْرَءاً مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم فَجِئْتُ أَسْأَلُكَ هَلْ سَمِعْتَه يَذَكُرُ في ذلك شيئاً؟ قَالَ: نَعَم، كَانَ يَأْمُ لَا إِذَا كُنَّا سَفراً أَوْ مُسَافِرينَ أَنْ لا نَنْزَعَ خِفَافَنَا ثَلاثَةَ أَيَّامٍ وَلَيالِيهِنَ إلا مَنْ جَنَابَةٍ، لكنْ مِنْ غَائطٍ وَبَول ونَوْم. فقُلْتُ : هَلْ سَمِعْتَه يَذكُرُ في الْمَوى شَيئاً؟ قَالَ: نَعَم. كَنَ مَعْ رسول اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم نَعْ رَفِق فَلْتُ لهُ مَعْرَدي أَنْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم نَعْوي فَيْدَه أَوْ الله عَلَيْهِ وَسَلَّم وَلَي الله عَلَيْهِ وَسَلَّم الله عَلَيْهِ وَسَلَّم الله عَلَيْهِ وَسَلَّم أَوْل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَوْل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَل الله عَلَيْه وَسَلَم أَوْل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَوْل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَن الله عَلَيْه وَسَلَّم أَن الله عَلَيْه وَسَلَّم أَوْل الله عَلَيْه بِعَلْ الله عَلَيْه وَسَلَّم أَلُول الله عَلَيْه وَسَلَّم أَلُول الله عَلَيْه وَسَلَّم أَل الله عَلَيْه وَسَلَّم أَلُولُ الله عَلَى الله عَلَيْه وَسَلَّم أَلُول الله عَلَيْه وَسَلَّم أَلُول الله أَنْ الله الله الله عَلَى الله عَلْق الله عَلْه أَلله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلْق الله عَلَى الله عَلْ الله عَلْق أَل الله عَلْ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلْ الله عَلْ الله عَلَى الله عَلْ الله عَلَى الله عَلْ الله عَلَى الله عَل الله عَلَى الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلَى الله عَلْ الله عَلَى الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الله عَل

قوجمہ: حضرت زربن حیش فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ حضرت صفوان بن عسال رضی اللہ عنہ کی خدمت میں مسے علی الخفین (چرمی موزوں پر مسے) کے متعلق مسئلہ دریافت کرنے کے لئے گیا تو انہوں نے مجھ سے پوچھا: میاں ذرا کہو کیسے آئے؟ میں نے عرض کیا" آپ سے علم حاصل کرنے کی غرض سے آیا ہوں" تو فرمانے لگے: علم حاصل کرنے والے کے قد موں کے نیچ تو فرشتے بھی اس کے طالب علم کے جذبہ سے خوش ہو کر اپنے پر بچھاتے ہیں (چہ جائیکہ انسان' کہو کیا دریافت کرنا چاہتے ہو) میں نے عرض کیا: پاخانے پیشاب سے فارغ ہونے کے بعد' وضو میں چرمی موزوں پر مسے کے طالب علم کے صحابی ہیں اس کرنے کے بارے میں ایک عرصہ سے خلجان ہے آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی ہیں اس لئے میں آپ کے پاس یہ دریافت کرنے آیا ہوں کہ آپ نے اس مسئلہ کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمیں سفر کی حالت میں تین رات دن تک پیشاب پاخانے یاسو جانے کی وجہ سے وضو میں چرمی موزے نہ اتار نے (اور انہی پر مسح رات دن تک پیشاب پاخانے یاسو جانے کی وجہ سے وضو میں چرمی موزے نہ اتار نے (اور انہی پر مسح

كرنے)كا تھم ديا كرتے تھے بجز جنابت (غسل ناپاكى) كے (كه ناپاكى كے غسل ميں موزے اتار نے ضروری ہیں 'مسے کافی نہیں ہے)اس کے بعد میں نے (ایک اور بات یو چھی اور)عرض کیا: آپ نے ر سول الله صلی الله علیه وسلم سے (کسی گروہ سے) محبت کرنے کے بارے میں بھی پچھ سناہے؟ فرمایا ہاں ا یک مرتبہ ہم ایک سفر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ سفر کررہے تھے اثناء سفر میں ہم ایک دن حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت میں حاضر تھے کہ اجانک ایک اعرابی (دیہاتی) نے اپنی کر خت آ واز میں آپ کانام لے کر آپ کو پکارا:او محمد صلی اللہ علیہ وسلم تو آپ نے بھی اس کے سے کر خت لہجہ میں جواب دیا: ہاں اور یہاتی کیاہے؟اس پر میں نے اس دیہاتی سے کہا: تیر ابھلا ہو 'ذرا تواپنی آواز کو پست كر (اور نرم لب ولهجه ميں بات كر) اس كئے كه تو سرور كائنات صلى الله عليه وسلم كى خدمت ميں حاضرہ اور تمہیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کواس طرح بے ادبانہ خطاب کرنے سے منع کیا گیاہے "تو وہ دیہاتی کہنے لگا بخدامیں تواپی آواز پست (اور لہجہ کو نرم) نہیں کروں گا (بہر حال) اس دیہاتی نے دریافت کیاایک آدمی ایک گروہ ہے محبت کرتاہے مگر (عمل کے اعتبار سے) وہ ان ہے میل نہیں کھا تا(اوران جبیبا نہیں ہے اس کا خدا کے ہاں کچھ درجہ ہے یا نہیں؟)رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: آدمی جن لوگوں سے محبت کر تاہے قیامت کے دن انہی کے ساتھ ہوگا "اس کے بعد آپ ہم سے (اس سلسلہ میں) گفتگو فرماتے رہے یہاں تک کہ آپ نے مغرب کی جانب ایک ایسے (عریض وطویل 'چوڑے چکلے) دروازہ کاذکر فرمایا جس کے عرض میں جالیس سال تک ایک سوار برابر چلتارہے یا فرمایاستر سال تک چلتارہے(تب بھی وہ مسافت طے نہ ہو اور جب عرض 'چوڑائی کا یہ حال ہے تو لمبائی کاحال توخداہی جانتاہے)اس حدیث کے ایک راوی سفیان نے اپنی روایت میں (مغرب کی جانب کے بجائے ) شام کی جانب کاذکر کیا گیاہے اللہ تعالیٰ نے جس دن سے آسان وزمین پیدا فرمائے ہیں اس دن سے اس دروازہ کو توبہ کے لئے کھلا پیدا فرمایا ہے یہ بندنہ ہو گایہاں تک کہ ( قیامت آنے کے وقت مشرق کے بجائے )ای دروازے سے سورج نکلے گا (تب بند ہو جائے گااور قیامت آ جائے گی)۔ امام ترمذی نے اس طرح نقل کی ہے اور کہا کہ بیر حدیث حسن صحیح ہے۔

حدیث نثر لیف میں اس زندگی کے متعلق اہم ترین کار آمد تین تعلیمات حدیث نثر لیف میں اس زندگی کے متعلق اہم ترین کار آمد تین تعلیمات حدیث کی قشویح: اس حدیث شریف کے تین صے ہیں (ا) ایک مسط علی الخفین (چرمی موزوں پر مسے) کامسکہ ہے زر بن حبیش کے دل میں بول و براز جیسی غلیظ نجاستوں کے خارج ہونے کے بعد وضومیں موزے اتار کر پاؤں دھونے کے بجائے موزوں پر مسح کرنے میں تردد تھا صفوان بن عسال سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث

سن کروہ خلجان دور ہو گیااور سمجھ میں آگیا کہ وضو کو واجب کرنے والی تمام چیزوں کا حکم ایک ہے اور موزے اتار کرپاؤں دھونے کے بجائے موزوں پر مسے کرلیناکانی ہے ہاں عسل کو واجب کرنے والی چیزوں میں مسے کانی نہیں ہے موزے اتار کرپاؤں دھونے ضروری ہیں گویلیاؤں دھونے کے بجائے موزوں پر ہی مسے کرلینا شریعت کی جانب ہے ایک تخفیف اور سہولت ہے جو وضو کے ساتھ مخصوص ہے اس لئے کہ وضوبار بار کرنا پڑتا ہے ہر مر تبہ چر می موزے اتار ناد شواری کا موجب ہے اس لئے اس میں تخفیف اور سہولت کی ضرورت ہے اس کے برعکس عسل کی ضرورت بہت کم اور شاذ و نادر پیش آتی ہے اس میں تخفیف کی چنداں ضرورت نہیں 'علاوہ ازیں جنابت (موجب عسل ناپاکی) نجاست اور شاذ و نادر پیش آتی ہے اس میں تخفیف کی چنداں ضرورت نہیں 'علاوہ ازیں جنابت (موجب عسل ناپاکی) نجاست غلیظہ ہے اس میں تمام جسم کادھونااور عسل کرناضروری ہے صدیث شریف میں آتا ہے تحت کل شعر ۃ جنابۃ (ہربال کے غلیلہ ہے اس میں تمام جسم کادھونااور عسل کرناضروری ہے صدیث شریف میں آتا ہے تحت کل شعر ۃ جنابۃ (ہربال کے غلیلہ ہے اس میں بالوں کی جڑوں تک میں 'پانی پہنچاناضروری ہے۔

سبقی ہنا ہت کااثر ہے )اس لئے عسل جنابت (ناپاکی کے عسل) میں بالوں کی جڑوں تک میں 'پانی پہنچاناضروری ہے۔

سبقی ہو جنابت کااثر ہے )اس لئے عسل جنابت (ناپاکی کے عسل) میں بالوں کی جڑوں تک میں 'پانی پہنچاناضروری ہے۔

سبقی آ موزیات

اس حدیث میں دیکھنے اور سبق لینے کی بات یہ ہے کہ قرون اولی (پہلی صدیوں) کے مسلمانوں کے ایمان خدااوراس کے رسول کی تعلیمات پراتنے قوی ہوتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کاس لیناان کے ہر طرح کے خلجان اور تردد کودور کرنے کیلئے کافی ہو تا تھااس کے برعکس ہم آج قر آن وحدیث میں منصوص اور صرح کاحکام سنتے ہیں مگر ہمارے دل مطمئن نہیں ہوتے طرح طرح کے شکوک و شبہات اورا خمالات و تاویلات ہمارے ذہنوں پر مسلط رہتے ہیں اورا طمینان قلب نصیب نہیں ہوتا یہ ہمارے فرمائیں۔ آمین

حقيقي حب رسول صلى الله عليه وسلم كاكر شمه

(۲) حدیث کادوسر احصہ کسی جماعت یاگروہ سے محبت کرنے سے متعلق ہے اول توزر بن حمیش کاسوال ہی ان کی تمنااور آرزو کی غمازی کررہاہے کہ ان کامنتہائے آرزویہ ہے کہ کسی طرح آخرت میں محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم اوران کے صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کی رفاقت نصیب ہو جائے مگرا عمال کے اعتبار سے اپنی اور کمتری کو دیکھ کرمایوس ہو جائے ہیں پھر محبت کا جذبہ سر ابھار تاہے پھر اپنی کمتری کو دیکھ کرمایوس ہو جائے ہیں اور حمت عالم صلی اللہ عنہ سے سوال کرتے ہیں اور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا محبت نواز جواب بلکہ خوشخبری سن کر مطمئن ہو جائے ہیں یہ سب پچھاس حب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا کرشمہ ہے جس کے متعلق سر ورکا کئات صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

لايؤمن احدكم حتى اكون احب اليه من والده وولده والناس اجمعين

ت تم میں سے کوئی کامل مومن نہ ہو گا یہاں تک کہ میں اس کے لئے اس کے ماں باپ سے اولاد سے اور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہو جاؤں۔ یعنی جب تک محبوب رب العالمین صلی الله علیه وسلم کی ذات گرامی مسلمان کیلئے احب خلق الله (خداکی مخلوق میں سب سے زیادہ محبوب)نہ بن جائے اس وقت تک اس کا ایمان ہی کامل نہیں ہوتا۔ محبت کا نقاضا

یادر کھئے!کسی قوم یاگروہ یا فردسے واقعی محبت کا فطری تقاضا ہیہ و تاہے کہ انسان اپنی استطاعت کے بقدراعمال واخلاق میں گفتار و کردار میں صورت وسیرت میں معیشت ومعاشرت میں غرض ہر چیز میں اپنی ہستی کو محبوب کی سیرت کے سانچہ میں ڈھال لیتاہے اور اس کے ہر قول و فعل پر عمل کرنے میں غایت درجہ لطف ولذت اور سر وروانبساط محسوس کر تا ہے اس لئے یہ محبت محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کے انتباع کا مل (مکمل پیروی) کا وسیلہ بن جاتی ہے جس پر خالق کا ئنات کی محبت و مغفرت کا مدارہے اللہ نعالی اینے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان سے ارشاد فرماتے ہیں:

قل ان کنتم تحبون الله فاتبعونی یحببکم الله ویغفرلکم ذنوبکم (ال عمران آیت. ۳۱) اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کہہ دو!اگرتم اللہ تعالی ہے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرواللہ تعالی تم ہے محبت کرنے لگے گااور تمہارے گناہوں کو بخش دے گا۔

لہذااں بنی بر محبت اتباع کے بعد آخرت میں محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی رفاقت میسر آنے میں کوئی تردد ہوئی نہیں سکتا اسی لئے آپ نے ارشاد فرملاہے: الموء مع من احب یوم القیامة (آدمی جس سے محبت کرے گا قیامت کے دن اس کے ساتھ ہوگا)

اوراللہ تعالیٰ اوراس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت و پیروی کرنے والوں کو اس ''ر فاقت''کی خوشخبریاس آیت کریمہ میں سنائی ہے۔

ومن يطع الله ورسوله فاولئك مع الذين انعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهدآء والصالحين وحسن اولئك رفيقاً (النساء آيت ٦٩)

اور جواللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کریں گے وہی لوگ ان کے ہمراہ ہو نگے جن پراللہ تعالیٰ نے انعام فرمایا ہے انبیاء کے اولیاء کے شہداء کے اور نیکو کاروں کے اور یہی (چاروں گروہ سب سے) چھے رفیق ہیں (دنیااور آخرت کی زندگی کے ساتھی ہو سکتے ہیں)۔

کس کاحشر کس کے ساتھ ہو گا؟اس کی کسوٹی اور اس کی وجہ

رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان وحی ترجمان سے نکلے ہوئے اس چند کلمات پر مشتمل چھوٹے سے فقرہ میں صرف عاشقان رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے رفاقت محبوب کی خوشخبری بہیں ہے بلکہ یہ ایک فطری اور طبعی معیار اور کسوئی بھی ہے جس پر پر کھ کر ہر فرد اور قوم کے متعلق بآسانی معلوم کیا جاسکتا ہے کہ قیامت کے اور طبعی معیار اور کسوئی بھی ہے جس پر پر کھ کر ہر فرد اور قوم کے متعلق بآسانی معلوم کیا جاسکتا ہے کہ قیامت کے

دن اس کاحشر کن لوگوں کے ساتھ ہوگا؟ اس لئے کہ انسانِ فطری طور پراعمال واخلاق گفتار و کردار' صورت وسیرت 'لباس وہیئت 'معیشت ومعاشرت غرض اپنی پوری زندگی میں غیر شعوری یا شعوری طور پرانہی لو گوں کے نقش قدم پر چلنے بلکہ ہو بہوان کی نقل اتارنے کی کوشش کر تاہے جن سے وہ محبت کر تاہے جن کو دل ہے اچھا سمجھتاہے اس محبت و پسندیدگی کالازمی نتیجہ بیہ ہو تاہے کہ وہ ہر چیز میں انہی کااتباع اور پیروی کرتاہے اور پھر مرنے کے بعد انہی کے ساتھ اس کاحشر ہوتا ہے یہی مطلب ہے صادق مصدوق صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا۔ من تشبه بقوم فھومنھم جس نے کسی قوم سے مشابہت اختیار کی وہ اس قوم میں سے ہو تاہے اور اس خطرہ

کے پیش نظر سر تاپارافت ورحت نبی صلی الله علیه وسلم اپنی اُمت کومتنبه فرماتے ہیں۔

الموء على دين خليله فلينظر احدكم من يخالله آوى اپن جگرى دوست ك دين پر جواكر تا باس لئے تم میں سے ہر تفخص کوخوب اچھی طرح دیکھے لینا چاہئے کہ وہ کس (فردیا قوم) ہے دلی محبت کر تاہے۔

اس معیار کی روشنی میں جب ہم اپنی زندگی اور معیشت ومعاشر ت کاجائزہ لیتے ہیں تو ہم دیکھتے ہیں کہ ہم زندگی کے ہر شعبہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ کی اور انبیاء واولیاء صحابہ و تابعین اور صلحاوا تقیاء اُمت کی پیروی کرنے کے بجائے شعوری یاغیر شعوری طور پر فرنگیوں کے نقش قدم پر چلنے بلکہ گفتار و کر دار اور معیشت ومعاشرت میں ان کی مکمل نقل اتار نے میں سر گرداں ہیں خاص کر ہماری نئی اور تعلیم یافتہ نسل تواسلام کو بھی"ماڈرن" بنانے میں مصروف ہے اس کا نتیجہ خاکم بد ہن اس کے سوا کچھ نہیں کہ ہمارا حشر قیامت کے دن فرنگیوں اور پور پین اقوام کے ساتھ ہو گا۔ العیاذ باللہ

اس لئے ہمارا فرض ہے کہ محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کے عبرت آ موز فرمان الموء مع من احب يوم القيامة سے سبق حاصل كركے جلداز جلدائي معيشت ومعاشرت كور سول الله صلى الله عليه وسلم كے اسوہ حسنہ کے اور صلحاوا تقیاءاُ مت کی زندگی کے سانچہ میں ڈھال کیں اور اپنے اسلاف کی اسلامی معاشر ت کوا ختیار کریں اور غیر مسلموں 'خصوصافر نگیوں کی تمام خصوصیات اور غیر اسلامی شعار بکسر ترک کر دیں۔

یادر کھئے اس کامطلب میہ ہر گزنہیں کہ آپ اب سے ڈیڑھ ہزار سال پہلے کی زندگی کواختیار کریں اور موجودہ زمانے کی ترقیات 'ایجادات اور مصنوعات سے فائدہ نہ اٹھائیں آپ ہر چیز کو استعال کیجئے اس سے فائدہ اٹھائے وہ الله کی نعمت ہے مگرا پی معاشرت میں غیر مسلموں کی خصوصیات اور غیر اسلامی شعار (امتیازات) کو یک قلم ترک کر د بیجئے کسی بھی قوم کی نقالی اور رکیس نہ سیجئے یہی آپ کی قومی خود داری کا نقاضا بھی ہے

سورج کے مغرب سے نکلنے اور توبہ کے در وازے بند ہونے کا باہمی ربط حدیث کا تیسراحصہ توبہ کے دروازہ کی انسانی تصور سے بالاتروسعت و فراخی کے بیان سے متعلق ہے ای کے ساتھ

آ فتاب کے مشرق کے بجائے مغرب سے نکلنے اور توبہ کادروازہ بند ہونے کے باہمی ربط و تعلق کو بھی ظاہر کر تاہے کہ گناہ

اور توبہ انسانی خلقت کے لوازمات میں سے ہیں جب تک بیے عالم اور اس میں انسان رہیں گے گناہ اور توبہ کاسلسلہ بھی باقی رہے گااور جب بیے عالم اور اس میں آباد انسان فناہو جائیں گے بعنی قیامت آجائے گی تونہ گناہ کاوجود ہوگانہ توبہ کا۔ زیادہ سے زیادہ اور بڑے سے بڑے گناہ بھی صدق دل سے کی ہوئی توبہ سے معاف ہو جاتے ہیں (ایک عجیب واقعہ)

وعن أبي سَعيد سَعْدِ بِنِ مالكِ بِنِ سِنَانِ الخدرِيِّ رضي الله عنه : أَنَّ نَبِيَّ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلُ قَتَلَ تِسْعَةً وتِسْعِينَ نَفْساً فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوَبَةٍ ؟ أَهْلِ الأرضِ، فَدُلُّ عَلَى رَاهِبٍ، فَأَتَاهُ. فقال : إِنَّهُ قَتَلَ تِسعةً وتِسْعِينَ نَفْساً فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوبَةٍ ؟ فقال : لا ، فَقَتَلَ مِئَةً نَفْس فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ؟ فقالَ : لَعَمْ ، ومَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وبَيْنَ التَّوْبَةِ ؟ انْطَلِقْ إِلَى أَرْضِ كَذَا فَإِنَّ بِهَا أُناساً يَعْبُدُونَ الله تَعَالَى فاعْبُدِ الله مَعَهُمْ ، ولا تَرْجعْ إِلَى أَرْضِكَ فَإِنَّهَا أَرْضِ كَذَا فَإِنَّ بِهَا أُناساً يَعْبُدُونَ الله تَعَالَى فاعْبُدِ الله مَعَهُمْ ، ولا تَرْجعْ إِلَى أَرْضِكَ فَإِنَّهَا أَرض كَذَا فَإِنَّ بِهَا أُناساً يَعْبُدُونَ الله تَعَالَى فاعْبُدِ الله مَعَهُمْ ، ولا تَرْجعْ إِلَى أَرْضِكَ فَإِنَّهَا أَرضَ كَذَا فَإِنَّ بِهَا أُناساً يَعْبُدُونَ الله تَعَالَى فاعْبُدِ الله مَعَهُمْ ، ولا تَرْجعْ إِلَى أَرْضِكَ فَإِنَّهَا أَرضَ مُنَا فَاللَّهُ مَلَكُ في صورَةِ آدَمِي فَهُو لَهُ بَيْهُمْ أَيْ حَكَما وَمَلائِكَةُ المَدَّابِ : إِنَّهُ لَمْ يَعْمَلْ حَيراً قَطُّ ، فَأَتَاهُمْ مَلَكُ في صورَةِ آدَمِي فَجَعُوهُ بَيْنَهُمْ أَيْ حَكَما فَقَاسُوا مَا بِينَ الأَرضَينَ فَإِلَى أَيْتِهِما كَانَ أَدنَى فَهُو لَهُ . فَقَاسُوا فَوَجَدُوهُ أَيْنَهُمْ أَيْ حَكَما فقالَ : قِيسُوا ما بِينَ الأَرضَينِ فَإِلَى أَيْتِهما كَانَ أَدنَى فَهُو لَهُ . فَقَاسُوا فَوَجَدُوهُ إِلَى اللهِ تَعَالَى إِلَى الأَرْضِ السَّيْكُ المَدَّرَبِ بَشِيْر فَجُعِلَ مِنْ أَهلِي الْمَنْ عَلَيه وَي رواية في الصحيح : " فَكَانَ إِلَى اللهَ تَعَالَى إِلَى السَّيْتَهُما ، فَوجَدُوهُ إِلَى هذِهِ أَوْرَى بِشِيْر فَجُعِلَ مِنْ أَهلَى إِمْ الْمَالِي قَيْسُوا مَا بِيْنَهُما ، فَوجَدُوهُ إِلَى هذِهِ أَقْرَبَ بِشِيْرُ فَعُمِلَ مِنْ أَعْلَى بِصَالِهُ الْ فَي رواية في الصحيح : " فَكَانَ إِلَى اللهَ يَعْفُونَ الْمَالِي فَيْ أَوْرَى اللهُ عَنْ أَوْرَى اللهُ عَنْ أَوْرَى اللهَ يَعْفُونَ الْمَالِي الْمَالِي الْعَرْبُ الْعَلْمُ الْمَلْكُ في الْمَالِي اللهُ الْمَالِي اللهِ اللهِ عَنْ أَوْرَى اللهَ اللهِ الْمُعْرَالَ فَلَى ا

توجهه: حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ نبی رحمت حبیب رب العالمین صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: تم سے پہلی ایک اُمت میں ایک آدمی تھا جو 99 آدمیوں کو قتل کر چکا تب اس نے (لوگوں سے) روئے زمین کے سب سے بڑے عالم کا پنة دریافت کیا تو (لوگوں نے) اس کوایک (عیسائی)" راہب "کا پنة ہلایا یہ شخص اس راہب کے پاس آیا اور کہا: میں ننانوے آدمیوں کو قتل کر چکا ہوں کیا اب بھی میرے لئے تو بہ (کا امکان) ہے؟ راہب نے کہا: نہیں تو اس نے راہب کو بھی قتل کر ڈالا اور اس طرح سو قتل پورے کرد یے اور پھر (لوگوں سے) روئے زمین کے سب سے بڑے عالم کا پنة دریافت اور اس طرح سو قتل پورے کرد یے اور پھر (لوگوں سے) روئے زمین کے سب سے بڑے عالم کا پنة دریافت کیا تو (لوگوں نے) اس کو پاس گیا اور کہا میں سو آدمیوں کو قتل کر چکا ہوں کیا اب بھی میرے لئے تو بہ (کا امکان) ہے؟ اس نے کہا" ہاں ضرور ہولوں بھلا سو آدمیوں کو قتل کر چکا ہوں کیا اب بھی میرے لئے تو بہ (کا امکان) ہے؟ اس نے کہا" ہاں ضرور ہولوں بھلا

الله كے بندے اور توبہ كے در ميان كوئى امر حائل (اور مانع) ہوسكتاہے؟ تم فلال فلال بستى ميں جاؤ وہال الله کے کچھ عبادت گزار ومقبول بندے شب ور وزاینے رب کی عبادت میں مصروف ہیں تم ان کے ساتھ رہ کر الله کی عبادت میں مصروف ہو جاؤاور ہاں دیکھنا!اپنی اس گناہ کی سر زمین (بستی) کی طرف پھرواپس آنے کا نام تك نه لينايد بهت برى سرزمين ب"وه هخص اس بستى كى جانب چل ديا آدهاراسته طے كيا تھاكه موت آگئى تواس کی روح کے بارے میں رحمت کے فرشتوں اور عذاب کے فرشتوں میں جھکڑا ہونے لگار حمت کے فرشتوں نے کہا یہ مخص(اینے گناہوں ہے) تائب ہو کر دل سے اللہ تعالیٰ کی رحمت کی طرف متوجہ ہوچکا (لہذااس کی روح کوہم علیون میں لے جائیں گے)عذاب کے فرشتوں نے کہا (یہ تو سیح ہے کیکن)اس نے کوئی نیک کام مطلق نہیں کیا (پھریدر حمت کالمستحق کیے ہو گیا) تو (اللہ کے تھم سے) ایک فرشتہ انسانی صورت میں ان کے سامنے آیادونوں فریق نے اس کواپنا (جھگڑا طے کرنے کے لئے) تھم (ثالث) بنالیا تو اس (انسان نمافرشتہ) نے کہا" بھی (جھگڑا کیوں کرتے ہو) دونوں سر زمینوں(گناہ کی نستی اور عبادت وطاعت کی بستی) کی بیائش کرلوجس علاقہ ہے یہ قریب تر ہوائی علاقہ کے لوگوں میں شامل کردو" چنانچہ انہوں نے بیائش کی اس علاقہ سے قریب تریایا جس میں عبادیت اللی کے ارادے سے وہ جارہاتھا سیجے بخاری اور صحیح مسلم میں تواس روایت کے الفاظ یہی ہیں لیکن ایک اور سیحے روایت میں اتنااضافہ ہے کہ نیکو کاری کے علاقہ کی جانب 'صرف ایک بالشت مسافت زیادہ تھی اس لئے اس نستی والوں میں شار کیا گیا ایک اور صحیح روایت میں ہے کہ خوداللہ تعالیٰ نے بدکاری کی سر زمین کو حکم دیا کہ: تودور ہو جا"اور نیکوکاری کی سر زمین کو تحكم دياكه تو قريب موجا "اور (اس كے بعد)اس فرشتہ نے كها:اب دونوں علاقوں كى مسافت ناپ لو" تونيكى كى سرزمین ہے ایک بالشت قریب تر لکلا اور اس کی مغفرت کر دی گئی ایک اور روایت میں پیہ بھی مذکورَ ہے کہ (مرتےوفت)اس نےاپناسینہ (رخ) نیکو کاری کی سرزمین کی طرف کیا ہوا تھا۔

## راوی حدیث حضرت سعد بن مالک بن سنان ابوسعیدالخدری رضی الله عنه کے مخضر حالات

نام ـ سعد رضی الله عنه 'کنیت ابوسعید 'والد کانام مالک رضی الله عنه 'داد اکانام سنان 'والده کانام انیسه رضی الله عنه بنت ابی حارثه تھا۔

ان کے والداور والدہ بیعت عقبہ کے بعد مسلمان ہو گئے تھے اس لئے ابوسعیدالخدری رضی اللہ عنہ نے بچپن ہی سے مسلمان والدین کے وامن میں تربیت پائی۔مسجد نبوی کی تغمیر میں انہوں نے حصہ لیا۔(مندام) غزوہ احد کے بعد سے آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ غزوات میں شریک ہوتے رہے ' بخاری کی روایت کے مطابق آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ کاغزوات میں انہوں نے شرکت فرمائی۔ مدینہ میں ہی مقیم رہے عہد فاروتی اور عہد عثانی میں فتویٰ دیا کرتے تھے ان کے پاس کا فی وسیع حلقہ ہو تاجب کوئی مسکلہ پوچھنا جا ہتا تو کا فی دیر کے بعد اس کا نمبر آتا۔(مندام)

این عہد کے سب سے براے فقیہ تھے۔(اصابہ)

ان کے خصوصی نمایاں اوصاف میں ہے حق گوئی'امر بالمعروف نہی عن المنکر'اتباع سنت' بر دباری و مخل' سادگی' بے تکلفی اور تیبیموں کی پرورش تھی۔

و فات۔ مدینہ منورہ میں ۴ کے میں جمعہ کے دن ہو کی بقیع میں مد فون ہوئے اس وقت ان کی عمر ۴ کے سال تھی گر علامہ ذہبی رحمہ اللہ نے کہا کہ ۸ کم سال تھی۔ (تذکرۃ الحفاظ)اوراسی کو صحیح کہا گیاہے۔ مر ویات۔ ان کی مر ویات کی تعداد ۵ کے ااہے 'ان میں ۲ ۴ میں بخاری اور مسلم دونوں متفق ہیں ۱۶ میں بخاری اور ۲۵ میں مسلم منفر دہیں۔ (تہذیب الکہال) (مر تاۃ)

### سو آدمیوں کے قاتل کاواقعہ

مديث كي تشر تك\_"فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب"

اس کے بارے میں رحت کے فرشتوں اور عذاب کے فرشتوں کے در میان جھگڑا ہوار حت کے فرشتوں کا ہے ہاتھا کہ چونکہ یہ فخص تو بہ کیلئے اس بستی کی طرف جارہا تھا اور تائب تھا اس لئے ہم اس کی روح لے کر جائیں گے 'عذاب کے فرشتوں کا کہنا یہ تھا کہ اس فخص نے سو آ دمیوں کو ناحق قتل کیا ہے ابھی تک اس نے تو بہ نہیں کی تھی اس لئے ہم اس کی روح کو لے کر جائیں گے۔ عذاب کے فرشتوں کا کہنا یہ تھا کہ اس فخص نے سو آ دمیوں کو ناحق قتل کیا ہے ابھی تک اس نے تو بہ نہیں کی تھی اس لئے ہم اس کی روح کو لے کر جائیں گے۔ پھر اللہ نے فیصلہ ناحق قتل کیا ہے ابھی تک اس نے تو بہ نہیں کی تھی اس لئے ہم اس کی روح کو لے کر جائیں گے۔ پھر اللہ نے فیصلہ فرمادیا کہ زمین کو نابو جس جگہ کی مسافت کم ہوگی اس کا استحقاق اسی بنیاد پر ہوگا۔ (مرقاق)

اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہو تاہے کہ آدمی جتنابڑا گناہ گار بن جائے گا مگراللہ کی رحمت سے مایوس نہیں ہوناچاہئے۔ اف کتنا ہے تاریک گنہ گار کا عالم انوار سے معمور ہے ابرار کا عالم

علامہ طبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جب کوئی بندہ سپے دل سے اللہ کی طرف متوجہ ہو تاہے تواللہ تعالیٰ اس سے راضی ہونے کے ساتھ ساتھ اللہ اس کے دشمنوں کو بھی راضی کر لیتے ہیں۔ (مرقاق)

## حدیث کی آیت قرآنیہ سے بھی تائید

اں حدیث سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کسی نے کسی کو جان بوجھ کر قتل کر دیا بیہ اگر چہ کبیرہ گناہ ہے مگراس کی بھی تو بہ تبول ہو جائے گی۔ جیسے کہ قرآن مجید کی اس آبیت سے بھی معلوم ہو تاہے۔ الا من تاب وامن و عمل عملا صالحا فاولئك يبدل الله سيئاتهم حسنات ترجمه و الله من تاب وامن و عمل عملا صالحا فاولئك يبدل الله سيئاتهم حسنات ترجمه و توبه كر الداريون كاريون عبدل و كا" ـ

# اس واقعہ کے مضمون کی تائیہ قرآن وحدیث سے

یہ واقعہ اگرچہ کسی پہلی امت کا ہے مگر صادق مصدوق علیہ الصلوۃ والسلام کااس کوامت کے سامنے بیان کرنا اس کے سپچ اور ضبح ہونے کی دلیل ہے چنانچہ قر آن وحدیث کی تصریحات کی روسے بھی کتنے ہی شدید اور کثیر گناہوں کا کوئی شخص مر تکب کیوں نہ ہو چکا ہو تو بہ کا دروازہ پھر بھی اس کے لئے کھلا ہے صدق ول سے کی ہوئی تو بہ زیادہ سے زیادہ اور سخت سے سخت گناہوں کی مغفرت کیلئے بھی کافی ہے ارحم الراحمین کا ارشاد ہے۔ یاعیادی الذین اسد فو اعلی انفسیم لاتفنطو امن رحمۃ الله' ان الله بغفہ الذبوب حصعاً ران مرتب ہوں

یاعبادی الذین اسر فواعلی انفسهم لاتقنطوامن رحمة الله' ان الله یغفر الذنوب جمیعاً (ازمر آیت ۵۳) اے میرے وہ بندوجو' اپنی جانوں پر حدسے زیادہ ظلم کر چکے ہو (ساری عمر بڑے بڑے گناہوں میں گزاری ہے) تم (اب بھی) اللہ کی رحمت سے مایوس مت ہو بیشک اللہ سارے گناہوں کو بخش دے گا۔

اسی طرح صحیح مسلم میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی ایک روایت میں آتا ہے کہ بعض کفار ومشرکین نے عرض کیا آپ کادین بہت اچھاہے اور ہم اس کو قبول کرنے کے لئے تیار ہیں بشر طیکہ ہمیں اپنے کشرت سے کئے ہوئے سابقہ گنا ہوں کفروشرک و قتل وزنا وغیرہ کے کفارہ کا یقین اور ان کے معاف ہونے کا اطمینان ہو جائے "تواس پر ندکورہ بالا آیت کریمہ اور آیت کریمہ ذیل نازل ہوئی۔

والذين لايدعون مع الله (الى)الامن تاب وامن وعمل عملاً صالحاً فاولئك يبدل الله سيًاتهم حسنات وكان الله غفوراً رحيماً (سورة فرقان آيت ٧٠)

اور وہ لوگ جو نہیں پکارتے (ترجمہ والے قرآن سے پوری آیت پڑھئے اور سمجھئے) بجزان لوگوں کے جنہوں نے توبہ کرلی اورا بیان لے آئے اور نیک کام کئے تواللہ ان کی بد کر داریوں کو نیکو کاریوں سے بدل دے گا(ایمان کے بعد نیکوکاریوں کو ایمان سے پہلے کی بدکاریوں کا کفارہ بنادے گا)اور اللہ تو بڑاہی مغفرت کرنے والا مہر بان ہے۔ بعد نیزر حمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے۔

الاسلام یہدم ماکان قبلہ "اسلام مٹاڈالتاہے اسلام سے پہلے کے جو بھی گناہ ہوتے ہیں ان کو"۔ گرشرط یہی ہے کہ صدق دل سے کی ہوئی توبہ ہوادر توبہ نصوحا (گناہوں سے بازر کھنے والی سچے دل سے توبہ)کامصداق ہواد عیہ ماثورہ میں آتاہے۔

واسلك توبة نصوحاً "اور ميں تجھے سوال كرتا ہوں (گنا ہوں سے) بازر كھنے والى توبه كا"

# حضرت کعب بن مالک کی عظیم توبہ کاواقعہ اور پیج بولنے کے بر کات

وعن عبدِ الله بن كعبِ بن مالكٍ ، وكان قائِدَ كعبٍ رضى الله عنه مِنْ بَنِيهِ حِينَ عَمِيَ ، قَالَ : سَمِعتُ كَعْبَ بنَ مالكِ رضي الله عنه يُحَدَّثُ بِحَديثهِ حينَ تَخلَفَ عن رسول اللهِ صَلَّى اللَّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ فِي غَزْوَةِ تُبُوكَ . قَالَ كعبُ : لَمْ أَتَخَلَّفْ عَنْ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي غَزْوَةٍ غزاها قط إلا في غزوة تُبُوكَ ، غَيْرَ أَنِّي قَدْ تَخَلَّفْتُ في غَزْوَةِ بَدْر ، ولَمْ يُعَاتَبْ أَحَدُ تَخَلُّفَ عَنْهُ ؛ إنَّمَا خَرَجَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ والمُسْلِمُونَ يُريدُونَ عِيرَ قَرَيْش حَتِّي جَمَعَ الله تَعَالَى بَيْنَهُمْ وبَيْنَ عَدُوِّهمْ عَلَى غَيْر ميعادٍ . ولَقَدْ شَهِدْتُ مَعَ رسول أَلله صَلَّى اللهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيلَةَ العَقَبَةِ حِينَ تَوَاثُقَنَا عَلَى الإسْلام، وما أَحِبُ أَنَّ لِي بِهَا مَشْهَدَ بَدْر ، وإنْ كَانَتْ بِدرٌ أَذْكَرَ فِي النَّاسِ مِنْهَا . وكانَ مِنْ خَبَري حينَ تَخَلَّفْتُ عَنْ رَسُولُ اللهِ صِّلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ أَنِّى لَم أَكُنْ قَطَّ أَقُوى ولا أَيْسَرَ مِنِّى حِينَ تَخَلَّفْتُ عَنْهُ فِي تِلكَ الغَزْوَةِ ، وَالله ما جَمَعْتُ قَبْلَهَا رَاحِلَتَيْن قَطّ حَتّي جَمَعْتَهُمَا فِي تِلْكَ الغَزْوَةِ وَلَمْ يَكُنْ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُريدُ غَزْوَةً إلاَّ وَرَّى "٣" بِغَيرِهَا حَتَّى كَانَتْ تلْكَ الغَزْوَةُ ، فَغَزَاهَا رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حَرَ شَديدٍ ، واسْتَقْبَلَ سَفَراً بَعِيداً وَمَفَازاً ، وَاستَقْبَلَ عَدَداً كَثِيراً ، فَجَلَّى للْمُسْلِمينَ أَمْرَهُمْ ليتَأهَّبُوا أَهْبَةَ غَزْوهمْ فأخْبرَهُمْ بوَجْههمُ الَّذِي يُريدُ ، والمَسلِمونَ مَعَ رسول الله كثيرٌ وَلاَ يَجْمَعُهُمْ كِتَابٌ حَافِظٌ ( يُريدُ بذلِكَ الدّيوَانَ ) قَالَ كَعْبٌ : فَقَلَّ رَجُلٌ يُريدُ أَنْ يَتَغَيَّبَ إلاّ ظَنَّ أَنَّ ذَلِكَ سَيخَفَى بِهِ مَا لَمْ يَنْزِلْ فِيهِ وَحْيٌ مِنَ الله ، وَغَزا رَسُول الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تِلْكَ الغَزوَةَ حِينَ طَابَتَ الثَّمَارُ وَالظِّلالُ ، فَأَنَا إِلَيْهَا أَصْعَرُ ، فَتَجَهَّزَ رسولُ الله صِلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۗ وَالْمُسْلِمُونَ مَعَهُ وطَفِقْتُ أَغْدُو لَكَىْ أَتَجَهَّزَ مَعَهُ ، فأرْجعُ وَلَمْ أَقْض شَيْئًا ، وأَقُولُ في نفسي : أَنَا قَادرٌ عَلَى ذلِكَ إِذَا أَرَدْتُ ، فَلَمْ يَزَلْ يَتَمادى بي حَتّى اسْتَمَرُّ بالنَّاسِ الْجِدُّ ، فأصْبَحَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَادياً والْمُسْلِمُونَ مَعَهُ وَلَمْ أَقْض مِنْ جِهَازِي شَيْئًا ، ثُمَّ غَدُوْتُ فَرَجَعْتُ وَلَمْ أَقْض شَيئًا ، فَلَمْ يَزَلْ يَتَمَادَى بِي حَتَّى أَسْرَعُوا وتَفَارَطَ الغَزْوُ ، فَهَمَمْتُ أَنْ أَرْتَحِلَ فَأَنْرِكَهُمْ ، فَيَا لَيْتَنِي فَعَلْتُ ، ثُمَّ لم يُقَدَّرْ ذلِكَ لي ، فَطَفِقْتُ إِذَا خَرَجْتُ فِي النَّاسِ بَعْدَ خُرُوجَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَحْزُنُنِي أَنِّي لا أرَى لِي أَسْوَةً ، إلا رَجُلاً مَغمُوصَا ٣٠٠ عَلَيْهِ فِي النَّفاق ، أَوْ رَجُلاً مِمَّنْ عَذَرَ الله تعَالى مِنَ الضُّعَفَاء ، وَلَمْ يَذْكُرْنِي رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى بَلَغَ تَبُوكَ ، فَقَالَ وَهُوَ جَالِسٌ فِي الْقَوْمِ بِتَبُوكَ: " مَا فَعَلَ كَعْبُ بْنُ مَالِكٍ ؟ " فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي سَلِمَةَ: يا رَسُولَ اللهِ ، حَبَسَهُ بُرْدَاهُ والنَّظَرُ في عِطْفَيْهِ . فَقَالَ لَهُ مُعَاذُ بْنُ جَبَل رضى الله عنه : بئس مَا يُنتَ! واللهِ يَا رَسُولَ اللهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ إِلَّا خَيْرًا ، فَسَكَتَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ . فَبَيْنَا هُوَ عَلَى ذَلِكَ رَأَى رَجُلاً مُبْيضاً يَزُولُ بِهِ السَّرَابُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " كُنْ أَبَا خَيْثَمَةً "، فَإِذَا هُوَ أَبُو خَيْثَمَةَ الأَنْصَارِيُّ وَهُوَ الَّذِي تَصَدَّقَ بِصَاعِ التُّمْرِ حِيْنَ لَمَزَهُ الْمُنَافِقُونَ . قَالَ كَعْبٌ : فَلَمَّا بَلَغَنِي أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ قَدْ تَوَجَّهَ قَافِلاً مِنْ تَبُوكَ حَضَرَنِي بَشِّي ، فَطَفِقْتُ أَتَذَكَّرُ الكَذِبَ وأقُولُ : بمَ أخْرُجُ مِنْ سَخَطِهِ غَدَاً ؟ وأَسْتَعِيْنُ عَلَى ذَلِكَ بِكُلِّ ذِي رأي مِنْ أَهْلِي ، فَلَمَّا قِيْلَ : إنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُدْ أَظُلُّ قَادِماً ، زَاحَ عَنِّي البَاطِلُّ حَتَّى عَرَفْتُ أَنْي لَنْ أَنْجُوَ مِنْهُ بِشَيء أَبَداً ، فَأَجْمَعْتُ صَدْقَهُ وأَصْبَحَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۖ قَادِماً ، وَكَانَ إذَا قَدِمَ مِنْ سَفَر بَدَأً بِالْمُسْجِدِ فَرَكَعَ فِيهِ رَكْعَتَيْن ثُمَّ جَلَسَ لِلنَّاس، فَلَمَّا فَعَلَ ذلِكَ جَاءهُ المُخَلَّفُونَ يَعْتَذِرونَ إِلَيْهُ وَيَحْلِفُونَ لَهُ، وَكَانُوا بِضْعَا وَثَمَانِينَ رَجُلاً ، فَقَبِلَ مِنْهُمْ عَلانِيَتُهُمْ وَبَايَعَهُمْ واسْتَغَفُرَ لَهُمْ وَوَكُلَ سَرَائِرَهُمْ إِلَى الله تَعَالَى ، حَتَى جِئْتُ، فَلَمَّا سَلَّمْتُ تَبَسُّمَ تَبَسُّمَ المُغْضَبِ. ثُمَّ قَالَ: " تَعَالَ "، فَجئتُ أَمْشي حَتَّى جَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فقالَ لي : " مَا خَلَّفَكَ ؟ أَلَمْ تَكُنْ قَدِ ابْتَعْتَ ظَهْرَكَ؟ " قَالَ : قُلْتُ : يَا رسولَ الله ، إنَّى والله لَوْ جَلَسْتُ عِنْدَ غَيْرِكَ مِنْ أَهْلَ الدُّنْيَا لَرَأيتُ أَنِّي سَأَخْرُجُ مِنْ سَخَطِهِ بِعُذْرٍ ؛ لقَدْ أُعْطِيتُ جَدَلاً ، ولَكِنِّي واللهَ لَقَدْ عَلِمْتُ لَئِنْ حَدَّثْتُكَ اليوم حَدِيثَ كَذَبٍ تَرْضَىَ بِهُ عَنِّي لَيُوشِكَنَّ الله أَن يُسْخِطَكَ عَلَيٌّ ، وإنْ حَدَّثْتُكَ حَدِيثَ صِدق تَجِدُ عَلَيَّ فِيهِ إِنِّي لأَرْجُو فِيهِ عُتْبَى الله عز وجل ، والله ما كَانَ لي مِنْ عُذْر ، واللهِ مَا كنتُ قَطَ أَقْوَى وَلاَ أَيْسَرَ مِنْي حِينَ تَخَلَّفْتُ عَنْكَ . قَالَ : فقالَ

رسولُ الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَسلَّمَ : " أَمَّا هَذَا فَقَدْ صَدَقَ ، فَقُمْ حَتَّى يَقْضِيَ اللهُ فيك ". وَسَارَ رَجَالُ مِنْ بَنِي سَلِمَة فَاتَّبِعُونِي فَقَالُوا لِي : واللهِ مَا عَلِمْنَاكَ أَذْنَبْتَ ذَنْباً قَبْلَ هَذَا لَقَدْ عَجَزْتَ فِي أَنْ لا تَكُونَ اعْتَذَرْتَ إِلَى رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَا اعْتَذَرَ إليهِ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَكَ . قَالَ : المُخلَّفُونَ ، فَقَدْ كَانَ كَافِيكَ ذَنْبكَ اسْتِغْفَارُ رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَكَ . قَالَ : فَوَالله ما زَالُوا يُؤَنِّبُونَنِي حَتَّى أَرَدْتُ أَنْ أَرْجِعَ إِلَى رسولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالله فَكَيْهِ وَسَلَّمَ فَالله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالله فَكَذَّبَ نَفْسِي ، ثُمَّ قُلْتُ لَهُمْ : هَلْ لَقِيَ هَذَا مَعِيَ مِنْ أَحَدٍ ؟ قَالُوا : نَعَمْ ، لَقِيَهُ مَعَكَ رَجُلانِ قَالِا مِثْلَ مَا قُلْتَ ، وَقِيلَ لَهُمَا مِثْلَ مَا قيلَ لَكَ ، قَالَ : قُلْتُ : مَنْ هُمَا ؟ قَالُوا : فَكَذَّبَ مَنْ هُما ؟ قَالُوا : فَدْ شَهِدَا بَدْراً فِيهِما أُسُوقَ ، قَالَ : فَمَضَيْتُ حِينَ ذَكَرُوهُما لِي . ونَهَى رَسُولِ الله صَلَى اللهَ مَلْكَ مَا عَلْ عَنْهُ ، فَاجْتَنَبَنَا النَّاسُ أَوْ قَالَ : فَذَسُولِ الله صَلَى اللهَ عَلْهِ وَسَلَّمَ عَنْ كُرُوا لِي رَجُلَينِ صَالِحَينِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَنْ كَرُولُ اللهَ الثَّلاثَةُ مِنْ بَيْنِ مَنْ تَخَلَّفَ عَنْهُ ، فَاجْتَنَبَنَا النَّاسُ أَوْ قَالَ : قَلْدُ حَمْسِينَ لَيْلَةً . فَأَمَّ صَاحِبَايَ فَاسَتَكَانَ وَقَعَدًا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكَيَانَ . وَأَمَّ أَنَا فَكُنْتُ وَلَكَ خَمْسِينَ لَيْلَةً . فَأَمَّ صَاحِبَايَ فَاسَتَكَانَا وَقَعَدًا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكَيَانَ . وَأَمَّا أَنَا فَكُنْتُ وَاللّا فَكُنْتُ وَمُسَالِ وَلَا لَنَا مُنْ فَكُنْتُ وَالَا الْمَالِقُ فَالَا الْعَلَى الْفَلَ الْمَالِقُ فَالَا الْتَلْفَ فَالَا الْ وَقَعَدًا فِي بُيُوتِهِمَا يَبْكَيَانَ . وَأَمَّ أَنَا فَكُنْتُ وَالَا الْفَاسُلُولُ الْمَ الْمُ الْمَا مَا فَا فَا فَالَ اللهُ الْفَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعَلِى اللّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللّهُ اللّهُ الْهُ الْمُوفِ اللّهُ اللّه

أَشَبَّ الْقَوم وأجْلَدَهُمْ فَكُنْتُ أَخْرُجُ فَأَشْهَدُ الصَّلاَةَ مَعَ المسْلِمِينَ ، وأطُوفُ في الأسواق وَلا يُكَلِّمُنِي أَحَدُ ، وَآتِي رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأُسَلِّمُ عَلَيْهِ وَهُوَ في مَجْلِسِهِ بَعْدَ الصَّلاةِ ، فَأَقُولُ فِي نَفْسِي : هَلْ حَرَّكَ شَفَتَيْه بِرَدِّ السَّلام أَمْ لاَ ؟ ثُمَّ أُصَلِّي قَريباً مِنْهُ وَأُسَارِقُهُ النَّظَرَ ، فَإِذَا أُقْبَلْتُ عَلَى صَلاتِي نَظَرَ إِلَىَّ وَإِذَا الْتَفَتُّ نَحْوَهُ أَعْرَضَ عَنَّى ، حَتَّى إِذَا طَالَ ذَلِكَ عَلَى مِنْ جَفْوَةِ الْمُسْلِمِينَ مَشَيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ جدارَ حائِط أبي قَتَادَةَ وَهُوَ ابْنُ عَمِّي وَأَحَبُّ النَّاسِ إِلَىَّ ، فَسَلَّمْتُ عَلَيهِ فَوَاللَّهِ مَا رَدَّ عَلَىَّ السَّلامَ ، فَقُلْتُ لَهُ : يَا أَبَا قَتَادَةً ، أَنْشُدُكَ بِالله هَلْ تَعْلَمُنِي أُحِبُّ الله وَرَسُولَهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؟ فَسَكَتَ . فَعُدْتُ فَنَاشَدْتُهُ فَسَكَتَ ، فَعُدْتُ فَنَاشَدْتُهُ، فَقَالَ : اللهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَفَاضَتْ عَيْنَاي ، وَتَوَلَّيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ الجدَارَ ، فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي فِي سُوق الْمَدِينة إذَا نَبَطِيُّ مِنْ نَبَطِ أَهْل الشَّام مِمَّنْ قَلِمَ بِالطَّعَام يَبِيعُهُ بِالمَدِينَةِ يَقُولُ : مَنْ يَدُلُّ عَلَى كَعْبِ بْن مَالِكٍ ؟ فَطَفِقَ النَّاسُ يُشِيرُونَ لَهُ إِلَىَّ حَتْى جَاءنِي فَدَفَعَ إِلَىَّ كِتَاباً مِنْ مَلِكِ غَسَّانَ ، وَكُنْتُ كَاتباً . فَقَرَأْتُهُ فَإِذَا فِيهِ : أَمَّا بَعْدُ، فإنَّهُ قَدْ بَلَغَنا أَنَّ صَاحِبَكَ قَدْ جَفَاكَ وَلَمْ يَجْعَلْكَ اللهُ بدَار هَوان وَلاَ مَضْيَعَةٍ ، فَالْحَقُّ بِنَا نُوَاسِكَ ، فَقُلْتُ حِينَ قَرَأْتُهَا : وَهَذِهِ أَيضاً مِنَ البَلاء ، فَتَيَمَّمْتُ بِهَا التُّنُورَ فَسَجَرْتُهَا ، حَتَّى إِذَا مَضَتْ أَرْبَعُونَ مِنَ الْخَمْسِينَ وَاسْتَلْبَثَ الْوَحْيُ إِذَا رَحُولُ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْتِينِي ، فَقَالَ : إِنَّ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَامُرُكَ أَنْ تَعْتَزِلَ امْرَأْتَكَ ، فَقُلْتُ : أُطَلِّقُهَا أَمْ مَاذَا أَفْعَلُ ؟ فَقالَ : لا ، بَل اعْتَزلْهَا فَلا تَقْرَبَنَّهَا ، وَأَرْسَلَ إِلَى صَاحِبَى بَمِثْل ذَلِكَ . فَقُلْتُ لامْرَأْتِي : الْحَقِي بأَهْلِكِ فَكُوني عِنْدَهُمْ حَتَّى يَقْضِيَ اللَّهُ في هَذَا الأمْر . فَجَاءتِ امْرَأَةُ هِلاَل بْن أُمَيَّةَ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ فَقَالَتُ لَهُ : يَا رَسُولَ الله ، إِنَّ هِلاَلَ بْنَ أُمَيَّةَ شَيْخٌ ضَائِعٌ لَيْسَ لَهُ خَادِمٌ ، فَهَلْ تَكْرَهُ أَنْ أَخْدُمَهُ ؟ قَالَ : " لاَ ، وَلَكِنْ لاَ يَقْرَبَنَّكِ " فَقَالَتْ : إِنَّهُ واللهِ ما بهِ مِنْ حَرَكَةٍ إِلَى شَيْء ، وَوَالله مَا زَالَ يَبْكِي مُنْذُ كَانَ مِنْ أَمْرِهِ مَا كَانَ إِلَى يَومِهِ هَذَا . فَقَالَ لِي بَعْضُ أَهْلِي : لَو اسْتَأْذَنْتَ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي امْرَأَتِكَ فَقَدْ أَذِن لاِمْرَأَةِ هلال بْن أُمَيَّةَ أَنْ تَخْدُمَّهُ ؟ فَقُلْتُ : لاَ أَسْتَأْذِنُ فيها رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَمَا يُدْريني مَاذَا يقُول رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا اسْتَأْذَنْتُهُ ، وَأَنَا رَجُلٌ شَابٌ ! فَلَبثْتُ بِذَلِكَ عَشْرَ لَيَالَ فَكَمُلَ لَنَا خَمْسُونَ لَيْلَةً مِنْ حِينَ نُهِيَ عَنْ كَلاَمِنا ، ثُمَّ صَلَّيْتُ صَلاَةَ الْفَجْر صَبَاحَ خَمْسِينَ لَيْلَةً عَلَى ظَهْر بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِنَا، فَبَيْنَا أَنَا جَالِسٌ عَلَى الْحال الَّتِي ذَكَرَ الله تَعَالَى

مِنَّا ، قَدْ ضَاقَتْ عَلَىَّ نَفْسى وَضَاقَتْ عَلَىَّ الأرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ، سَمِعْتُ صَوْتَ صَارخ أوفَى عَلَى سَلْع يَقُولُ بِأَعْلَى صَوتِهِ: يَا كَعْبَ بْنَ مَالِكٍ أَبْشِرْ ، فَخَرَرْتُ سَاجِداً ، وَعَرَفْتُ أَنَّهُ قَدْ جَاءَ فَرَجٌ . فَآذَنَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّاسَ بِتَوْبَةِ الله عز وجل عَلَيْنَا حِينَ صَلَّى صَلاةَ الفَجْر فَذَهَبَ النَّاسُ يُبَشِّرُونَنَا ، فَذَهَبَ قِبَلَ صَاحِبَيُّ مُبَشِّرُونَ وَرَكَضَ رَجُلُ إلَىَّ فَرَساً وَسَعَى سَاعِ مِنْ أَسْلَمَ قِبَلِي ، وَأُوْفَى عَلَى الْجَبَل ، فَكَانَ الصُّوْتُ أَسْرَعَ مِنَ الفَرَس ، فَلَمَّا جَاءني الَّذِي سَمِعْتُ صَوْتَهُ يُبَشِّرُني نَزَعْتُ لَهُ ثَوْبَيَّ فَكَسَوْتُهُمَا إِيَّاهُ ببشارته، وَاللَّهِ مَا أَمْلِكُ غَيْرَهُمَا يَوْمَئِذٍ، وَاسْتَعَرْتُ ثَوْبَيْنِ فَلَبِسْتُهُما، وَانْطَلَقْتُ أَتَأُمُّ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَتَلَقَّانِي النَّاسُ فَوْجاً فَوْجاً يُهنِّئُونَنِي بِالتَّوْبَةِ وَيَقُولُونَ لِي : لِتَهْنِكَ تَوْبَةُ الله عَلَيْكَ . حَتَّى دَخَلْتُ الْمَسْجِدَ فَإِذَا رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَالِسٌ حَوْلَه النَّاسُ، فَقَامَ'٣٠ طَلْحَةُ بْنُ عُبَيْدِ اللهِ رضى الله عنه يُهَرُولُ حَنَّى صَافَحَنى وَهَنَّأْنِي ، والله مَا قَامَ رَجُلٌ مِنَ المُهَاجرينَ غَيرُهُ فَكَانَ كَعْبُ لاَ يَنْسَاهَا لِطَلْحَةَ .قَالَ كَعْبُ : فَلَمَّا سَلَّمْتُ عَلَى رَسُول الله صَلَّى الله عَليْهِ وَسَلَّمَ قَالَ وَهُوَ يَبْرُقُ وَجْهُهُ مِنَ السُّرُورِ: " أَبْشِرْ بِخَيْرِ يَومٍ مَرَّ عَلَيْكَ مُذْ وَلَدَتْكَ أُمُّكَ " فَقُلْتُ : أَمِنْ عِنْدِكَ يَا رَسُول الله أَمْ مِنْ عِندِ الله ؟ قَالَ : " لاَ ، بَلْ مِنْ عِنْدِ الله عز وجل "، وَكَانَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا سُرَّ اسْتَنَارَ وَجْهُهُ حَتَّى كَأَنَّ وَجْهَهُ قِطْعَةُ قَمَر وَكُنَّا نَعْرِفُ ذَلِكَ مِنْهُ ، فَلَمَّا جَلَسْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ قُلْتُ : يَا رسولَ الله ، إِنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ أَنْخَلِعَ مِنْ مَالِي صَدَقَةً إِلَى اللهِ وَإِلَى رَسُولهِ . فَقَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " أَمْسِكَ عَلَيْكَ بَعْضَ مَالِكَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكَ ". فقلتُ : إنِّي أُمْسِكُ سَهْمِي الَّذِي بِخَيبَر . وَقُلْتُ : يَا رُسُولَ الله ، إِنَّ الله تَعَالَى إِنَّمَا أُنْجَانِي بِالصِّدْق ، وإِنَّ مِنْ تَوْبَتِي أَنْ لا أُحَدِّثَ إِلاَّ صِدْقاً مَا بَقِيتُ ، فَوَالله مَا عَلِمْتُ أَحَداً مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَبْلاهُ الله تَعَالَى في صِدْق الحَدِيثِ مُنْذُ ذَكَرْتُ ذلك لِرسول الله صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحْسَنَ مِمَّا أَبْلانِي الله تَعَالَى، واللهِ مَا تَعَمَّدْتُ كِذْبَةً مُنْذُ قُلْتُ ذلِكَ لِرسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلَى يَومِيَ هَذَا ، وإنَّى لأرْجُو أَنْ يَحْفَظَنِي الله تَعَالَى فيما بَقِيَّ ، قَالَ : فَأَنْزَلَ الله تَعَالَى : ﴿ لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ ﴾ حَتَّى بَلَغَ : ﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَؤُوفٌ رَحِيمٍ وَعَلَى الثَّلاثَةِ الَّذِينَ خَلَّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ﴾ حَتَّى بَلَغَ : ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مِعَ الصَّادِقِينَ ﴾ [ التوبة : ١١٧١١٩ ] قَالَ كَعْبٌ : واللهِ ما أَنْعَمَ الله عَليَّ مِنْ نعمةٍ قَطَّ بَعْدَ إِذْ هَدَاني اللهُ للإسْلام أَعْظَمَ فِي نَفْسِي مِنْ صِدقِي رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ لا أكونَ كَذَبْتُهُ.

فَأَهْلِكَ كَما هَلَكَ الَّذِينَ كَذَبُوا؛ إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ للَّذِينَ كَذَبُوا حِينَ أَنْزَلَ الوَحْيَ شَرَّ مَا قَالَ لأَحَدِ ، فقال الله تَعَالَى: ﴿ سَيَحْلِفُونَ بِاللهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ فَأَعْرضُوا عَنْهُمْ أِنَّهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ إِنَّهُمْ النَّعْرِضُوا عَنْهُمْ فَإِنْ اللهَ لا يَرْضَوْا عَنْهُمْ الْفَاسِقِينَ ﴾ [ التوبة: ٩٥٩٦] قال كَعْبُ: كُنَا خُلَفْنَا تَرْضُوا عَنْهُمْ وَاللهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْفَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ [ التوبة: ٩٥٩٦] قال كَعْبُ: كُنَا خُلَفْنَا أَيْهَا الثَّلاَثَةُ عَنْ أَمْرِ أُرلئكَ الذينَ قَبلَ مِنْهُمْ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَ نَا حَتَى نَضَى الله تَعَالَى فَبَالَ مَنْهُمْ وَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَ أَلْكِ وَلَيْسَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَ أَلْكِ وَلَيْسَ اللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَ أَلْ عَتَى نَصَى الله تَعَالَى لِيهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَنَا عَمَّنُ حَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَنَا حَتَى نَصَى الله تَعَالَى فَبَالَ مِنْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَنَا عَمَّى الله تَعَالَى الله تَعَالَى الله تَعَالَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمْرَنَا عَمَّى الله تَعَالَى الله تَعَالَى الله تَعَالَى الله تَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَلَيْهِ وَلَيْسَ اللّذِي فَتَبَلَ مِنْهُ وَلَيْنَا عَنَا الغَنْونَ وَ وَإِنَّمَا مُنَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ فِي غَزْوَةٍ تَبُوكَ يَومَ الْحَسِيسِ وَعَى مَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ فِي غَزْوَةٍ تَبُوكَ يَومَ الْحَسِيسِ وَلِكَ يَعْمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ مِنْ سَفَرٍ إِلا نَهَاراً فِي الضَّحَى ، وَكُا لَا يَعْمَ عَنْوَةً تَبُوكَ يَهُ مَا الضَّحَى اللهُ عَلَيْكُ وَا يَعْرَالُهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَا لَا يَعْدَمُ مِنْ سَفَرٍ إِلاَ نَهَاراً فِي الضَّحَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَا لَا يَتْدُمُ مِنْ سَفَرٍ إِلّا نَهَاراً فِي الضَّحَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَا لَا يَعْدُمُ مِنْ سَفَرٍ إِلّا نَهَاراً فِي الضَّحَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَا لَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

توجبعه: حضرت کعب بن مالک رضی الله عنه کے فرزند عبدالله بن کعب ہے 'جن کو حضرت کعب بن مالک کے نامینا ہو جانے کے بعدان کے تمام لڑکوں میں اپنے باپ کے رہبر ہونے کاشرف حاصل ہے روایت ہے 'کہتے ہیں: میں نے خوداپنے والد کعب بن مالک کی زبان سے غزوہ تبوک میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ہمراہ جنگ میں شریک نہ ہونے کا واقعہ سناہے وہ فرماتے تھے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے (کفارومشر کین ہے) جتنی لڑائیاں لڑی ہیں ان میں بجز جنگ تبوک کے بھی کسی لڑائی میں آپ کے ساتھ رہا ہوں) باقی جنگ بدر میں کسی لڑائی میں 'میں آپ سے پیچھے نہیں رہا (بلکہ ہر لڑائی میں آپ کے ساتھ رہا ہوں) باقی جنگ بدر میں میر اشریک نہ ونے والے کسی بھی شخص میر اشریک نہ ونے والے کسی بھی شخص سے آپ نے نارا ضکی کا ظہار نہیں کیا اس لئے کہ جنگ بدر کے واقعہ میں تو آپ اور آپ کے ہمراہ مسلمان (اپنے خیال میں) قریش کے تجارتی قافلہ پر حملہ کرنے کے ارادہ سے نکلے تھے یہ مشیت الہی مسلمان (اپنے خیال میں) قریش کے تجارتی قافلہ پر حملہ کرنے کے ارادہ سے نکلے تھے یہ مشیت الہی مسلمان (اپنے خیال میں) قریش کے تجارتی قافلہ پر حملہ کرنے کے ارادہ سے نکلے تھے یہ مشیت الہی مسلمان (اپنے خیال میں) قریش کے تجارتی قافلہ پر حملہ کرنے کے ارادہ سے نکلے تھے یہ مشیت الہی مسلمان (اپنے خیال میں) قریش کے تجارتی قافلہ پر حملہ کرنے کے ارادہ سے نکلے تھے یہ مشیت الہی کہ الله تعالی نے اعلان جنگ کرائے کے ارادہ سے نکلے تھے یہ مشیت الہی

جبیاکہ قرآن کریم کی آیت کریمہ سے ظاہر ہے لو تو اعد تم لاختلفتم فی المیعاد ولکن لیقضنی الله امراً کان مفعولاً (الانفال آیت ۳۲) اگرتم (اور مشرکین) آپس میں لڑائی کا فیصلہ کرتے (اور اعلان جنگ کرتے) تو تم (دونوں فریق) یقیناً مقررہ وقت پر وعدہ خلافی کرتے (اور میدان جنگ میں نہ آتے) لیکن اللہ تعالی تو شدنی امر (لڑائی اور مشرکین کی شکست) کا فیصلہ کرچکے تھے (اس لئے بغیراعلان جنگ کے لڑادیا) فرماتے ہیں اور میرے لئے تو بخدار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ لیلة العقبہ کی شرکت بہت کافی ہے۔

ليلة العقبه كابيان: ليلة العقبه (عقبه كى رات عقبه منى مين ايك بهار كى گھائى ہے جس كے قریب جمرہ عقبہ واقع ہے جس کی رمی (کنگریاں مارنا) مناسک حج میں داخل ہے آج کل عوام اس کو برا شیطان کہتے ہیں اس گھاٹی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے ہجرت سے تین سال قبل ایام حج کے اندر خفیہ طور پر تنین سال میں تنین مرتبہ مدینہ کے عرب قبائل 'اوس و خزرج کے حجاج اور نمائندوں ے اسلام اور مسلمانوں کو مدینہ میں پناہ دینے اور حمایت کرنے کے بارے میں تین تاریخی ملا قاتیں کی 💤 پہلی مرتبہ پہلی لیلۃ العقبہ میں اوس و خزرج کے چھ پاسات آ دمیوں سے ملا قات فرمائی ادران کواور ان کے ذریعہ ان کے قبائل اوس و خزرج کو صرف اسلام قبول کرنے کی دعوت دی ان لوگوں نے مدینہ واپس جاکرائیے قبائل کووہ دعوت پہنچائی اس پر دوسرے سال دونوں قبائل کے بارہ سر کردہ نمائندوں نے اس گھائی عقبہ میں آپ سے ملا قات کی اور آپ نے ان کواور ان کے واسطے سے ان کے قبائل کو اسلام اور مسلمانوں کو مدینہ میں پناہ دینے اور حمایت کرنے کی بھی دعوت دی اور اس کی تفصیلات وشرائط بتلائیں یہ دوسری لیلۃ العقبہ ہے تیسرے سال مدینہ کے قبائل اوس وخزرج نے اپنے ستریا پچھتر سر کردہ نما ئندے انتخاب کر کے با قاعدہ معاہدہ کرنے کے لئے بھیجے چنانچہ ای گھائی عقبہ میں وہ لوگ آپ سے ملے اور انہوں نے اپنے قبائل کی جانب سے عہدو پیان کئے اور حلف اٹھائے اس معاہدہ کے بعد آپ نے خفیہ طور پر آہتہ آہتہ مسلمانوں کو مدینہ بھیجنا شروع کر دیا۔ یہاں تک کہ ماہ رہیج الاول اھ میں خود بھی ہجرت کر کے مدینہ تشریف لے آئے بیہ تیسری لیلۃ العقبہ ہے ای لیلۃ العقبہ میں کعب بن مالک نے اپنے قبیلہ کی جانب سے عہدو پیان کیا تھااسی کاذکر کعب بن مالک کر رہے ہیں چو نکہ اس معاہدہ کی سیمیل میں کعب بن مالک نے سب سے بڑھ چڑھ کر حصہ لیااور سر توڑ کر کوشش کی تھی اس لئے وہ اس واقعہ اور اس کی شرکت کو اپنے مفاخر میں سب سے زیادہ اہمیت دیتے ہیں بعض مور خین پہلی ملا قات کوایک عام اور اتفاقی چیز سمجھتے ہیں اس لئے وہ صرف دولیلۃ العقبہ ' ثانیہ و ثالثہ کاذ کر کرتے ہیں تفصیلات کتب تاریخ وسیر میں ضرور ملاحظہ فرمایئے یہی وہ تاریخ ہے جس کو پڑھ کر مسلمانوں کا بمان تازہ ہو تاہے ہماری بد قتمتی ہے ہے کہ ہم دنیا بھر کی تاریخ پڑھتے ہیں نہیں پڑھتے تواسلام کی تاریخ نہیں پڑھتے اور نہاس کو کچھا ہمیت دیتے ہیں۔اناللہ۔

جس میں ہم نے اسلام (اور مسلمانوں) کی حمایت کے عہدو پیان کئے تھے اور میں تو بھی بھی ہے پسندنہ

کروں گاکہ لیلۃ العقبہ کے بجائے مجھے جنگ بدرکی شرکت نصیب ہوتی اگرچہ لوگوں میں جنگ بدرکی شرکت زیادہ اہم اور حابل ذکر سمجھی جاتی ہے (یعنی در حقیقت بے یار و مدوگار اسلام اور مسلمانوں کی حمایت کرنے اور پناہ دینے کے سلسلہ میں لیلۃ العقبہ کے عہدو پیان کرنے والے لوگوں 'انصار نے جو کردار اداکیاہے وہ جنگ بدر میں لڑنے والے غازیوں کے کارنامہ سے بدر جہااہم اور قابل ذکر ہے بہر صورت جنگ بدر میں میرے شریک نہ ہونے سے میری سر خروئی پر کوئی حرف نہیں آسکتا جبکہ اس سے اہم تر معرکہ لیلۃ العقبہ میں شریک رہ چکاہوں)۔ بہر حال غزوہ تبوک میں میرے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ شریک نہ ہونے کا واقعہ بیہ کہ: (تجی بات بیہ) میں اپنی عمر میں کبھی بھی اس وقت سے نیادہ قوی اورخوشحال نہیں ہواجتنا میں اس غزوہ میں آپ کے ساتھ شریک نہ ہونے کے وقت تھا بخد الاس سے پہلے) بیک وقت دو سواری کے قابل او نشیال میرے پاس بھی نہیں ہو کیں گر اس جنگ تبوک کے وقت تھا بخد الاس سے دواو نشیال (مع ساز و سامل کی میران سامل موجود تھیں۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی عادت شریفہ بیہ تھی کہ جس سمت آپ کو جنگ کرنے کے لئے جانا ہو تا(ازراہ احتیاط) بھی صراحت کے ساتھ اس کانام نہ لیتے بلکہ اس کے علاوہ کی اور سمت کا مہم الفاظ میں ذکر فرماتے (تاکہ دشمنوں کو پہلے سے خبر نہ ہو جائے) مگر خلاف عادت اس جنگ تبوک کا آپ نے صراحت کے ساتھ اعلان فرمایا تھا اس لئے کہ آپ شدیدگر می کے موسم میں پورے ایک ماہ کا دور در از سفر 'بے آب و گیاہ بیابانوں میں طے کر کے دشمنوں کے ایک بڑے بھاری لشکر سے یہ جنگ کرنا چاہتے سفر 'بے آپ نے واضح الفاظ میں صاف صاف بتلادیا تھا (کہ شام کے سرحدی مقام تبوک میں رومی افواج سے جنگ کرنا چاہتے افواج سے جنگ کرنا چاہتے افواج سے جنگ کرنی ہے) تاکہ لوگ اس دور در از سفر اور عظیم جنگ کا سامان اور تیاری مکمل طور پر کرلیس (حالات کی اس ناسازگاری کے باوجود) مسلمان مجاہدوں کی تعداد اس مقد س جہاد میں طور پر کرلیس (حالات کی اس ناسازگاری کے باوجود) مسلمان مجاہدوں کی تعداد اس مقد س جہاد میں شرکت کرنے کے لئے اتنی زیادہ تھی۔ کہ کسی محاسب کے دفتر اور رجٹر میں ان کے نام نہیں آسکتے

# غزوہ تبوک کی تاریخ اور مجاہدوں کی تعداد

ماہ رجب ہ ہے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انتہائی مسرت اور بے سر وسامانی کے عالم میں اس لئے اس لشکر کو" جیش مسرۃ"اور اس جنگ کو" غزوہ عسرت" بھی کہتے ہیں مدینہ منورہ سے روانہ ہوئے تھے اور مدینہ کے قریب" مثنیۃ الوداع" میں لشکرگاہ (فوجی کیمپ) قائم کی تھی بروایت محمہ بن اسحاق تمیں ہزار سے زیادہ سر فروش مجاہد آپ کے ساتھ تھے جن میں دس ہزار سوار تھے اور حاکم نے بروایت ابوزر عہ اس لشکر کی تعداد ستر ہزار ہتلائی ہے دراصل تمیں ہزار مسلح اور جنگجو فوج تھی جن میں دس ہزار سوار تھے باقی پیادہ اور نو کر جیا کر کمیزے د کان دار وغیرہ سب ملا کر لشکر کی تعداد ستر ہزار تھی۔ کعب کہتے ہیں کہ (اس کثرت تعداد اور انبوہ کثیر کا ہی ایک نتیجہ یہ بھی تھاکہ)جولوگ اس جنگ ہے غائب ہونا جاہتے تھے ان میں سے کم ہی کوئی شخص ہو گاجس کا پیر گمان نہ ہو کہ (اس بیکراں لشکراور انبوہ کثیر میں سے) ہمارے غائب ہونے کا آپ کو پہتہ چل ہی نہیں سکتا جب تک کہ ہمارے متعلق اللہ تعالیٰ کی جانب سے وحی نازل نہ ہو (اور آپ کواس کی اطلاع نہ دی جائے سواییا کہاں ہو تاہے) (بری صبرِ آزمابات بیہ تھی کہ) آپ نے بیہ لڑائی تھیٹ گرمی کے موسم میں لڑنے کا قصد فرمایا تھا جَبکہ تھجور اورانگور کے باغوں کے کھل کیک رہے تھے اور سائے خوشگوار ہو رہے تھے (اور طبعی طور پر ہر شخص سفر و جنگ کے بجائے باغوں میں ڈیرے ڈال کر راحت و آسائش کی داد دینا پیند کرتا تھا جبیہاً کہ اہل مدینہ کامعمول تھا کہ اس موسم میں باغات کے اندر جا کررہا کرتے تھے)اور یہی د لکشی اور راحت پیندی میرے لئے اس جنگ میں شرکت کرنے سے جان چرانے کا سبب بن رہی تھی۔ بہر حال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اور آپ کے ساتھ تمام سر فروش غازیوں نے اس و شوار ترین سفر اور عظیم ترین جنگ کی تیاریاں شروع کر دیں میں بھی روزانہ گھرسے نکل کر جاتا کہ میں بھی سب کے ساتھ مل کر سامان سفر و جنگ کروں لیکن (دل کی چوری اور نفس کی خواہش کی بنا پر)اسی طرح لوٹ آتا اور کچھ نہ کرتا مگر ساتھ ہی دل میں برابر بیہ کہتا رہتا تھا کہ اگر میں چاہوں تو اس سفر و جنگ کاسامان میں بھی کر سکتا ہوں (میرے لئے کوئی امر مانع نہیں ہے) غرض اد هر میرایه پہلو تھی کاسلسلہ بڑھتارہااد هر جفاکش اور سر فروش مسلماًنوں میں اس سفر وجنگ کے ا ہتمام کاسلسلہ جاری رہا'یہاں تک کہ ایک دن صبح سو برے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام سر فروش مسلمان بورے سازوسامان کے ساتھ مدینہ سے روانہ ہو کر لشکر گاہ ( فوجی کیمپ) میں پہنچ گئے اور میں انجھی تک (گومگو کے عالم میں تھااور مطلق) کوئی تیاری اور سامان نہ کریایا تھا حسب معمول اگلے روز بھی میں صبح سوٹرے گھرسے نکلااور شام کواسی طرح واپس آگیااور کچھ نہیں کیااور پہلو تھی کی یہی صورت حال قائم ر ہی آخر مجاہدین نے بوری سرعت کے ساتھ لشکر گاہ (جھاؤنی)سے روانگی کا اہتمام شروع کر دیااور سفر جہاد شروع ہو گیاتو میں نے دل میں کہا کہ لشکر روانہ ہو گیا تو کیاہے میں اگر چاہوں تواب بھی براہ راست مدینہ سے کوچ کرکے لشکر سے جاملوں گا۔کاش کہ میں ایسا کرلیتا مگر جب مقدر میں تھاہی نہیں توکیے کریتا (غرض مجاہدین اسلام کابیہ بیکرال کشکر چلچلاتی دھوپ اور تپتی ہوئی ریت میں گامزن تھااور میں اسیر ہوائے نفس ہرے بھرے بھلدار در ختوں کے سامیہ میں راحت و آسائش کی داد دے رہاتھا)

رسول الله صلی الله علیہ وسلم (اور مسلمانوں) کے مدینہ طیبہ سے چلے جانے کے بعد جب بھی میں گھر سے باہر نکاتا توجھے یہ دیکھ کرغم واندوہ اور یاس و حرمان چاروں طرف سے گھیر لیتا کہ پوری بہتی میں جھے اپنا جیسا کوئی آدمی نظر نہ تابلکہ یااکاد کا کوئی بدنام منافق نظر آتایاوہ کمزور ونا تواں' بوڑھے بیار اور معذور لوگ نظر آتے جن کی شرکت جنگ سے معذور و مشتیٰ ہونے کا اعلان الله تعالیٰ نے فرمادیا ہے۔ (اوھر) محبوب رب العالمین صلی الله علیہ وسلم نے بھی (اس پورے ایک ماہ کے سفر میں) بھی ایک مرتبہ بھی صحابہ کے سامنے میر اتذکرہ نہیں فرمایا یہاں تک کہ جب آپ تبوک پہنچ گئے توایک ون آپ صحابہ کے در میان تشریف فرما تھے فرمانے گئے: کعب بن مالک کا کیا ہوا؟ قبیلہ بنوسلمہ کا ایک شخص بولا: فوشحالی و ثرو تمندی کی فراوانی اور خود پہندی دجاہ پرستی کی تمکنت اس کے پاؤں کی زنجیر بن گئی "تواس پر فوشحالی و فررا معافی برگی ہوئے۔ ایسامت کہو' بخدایار سول الله (صلی الله علیہ و سلم) ہم نے اس کے فورا معافی تی دور سے ایک سفید پوش رہرو کے ساتھ سراب کو کھیاتا ہوا (اور اپنی طرف آتا ہوا) دیکھا اس اثنا ہیں آپ نے دور سے ایک سفید پوش رہرو کے ساتھ سراب کو کھیاتا ہوا (اور اپنی طرف آتا ہوا) دیکھا توزبان مبارک سے نکلا (خداکر ہے) تو "ابوغیثہ " موچنانچہ وہ آنے والا (خوش نصیب) ابوغیثہ آنصاری ہی نکلا۔

ابوضی شمہ اپنے تخلف (ساتھ نہ جانے) کاواقعہ خود بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تبوک روانہ ہوئے چند ہی دن گزرے تھے کہ ایک دن شدید گری پڑر ہی تھی میں دو پہر کواپنے گھر (باغ) میں گیا تو دیکھا کہ میری دونوں بیوبوں نے مجبور کے در ختوں اور انگور کی بیلوں کے سائبانوں کے بنچا پی اپنی جگہ کو بیانی چیڑک کر خوب مختذا کر رکھا ہے مختذے پائی کی صراحیاں تیار کر رکھی ہیں کھانا تیار ہے ابو خیشہ نے جو نہی عریش (حیانہ) کے دروازے میں قدم رکھا توا پئی بیوبوں اور اس کھانے پینے کے سامان عیش و عشرت کو دیکھتے ہی بے ساختہ ان کی زبان سے لکا اسبحان اللہ اللہ کارسول صلی اللہ علیہ وسلم جس کی تمام اگلی پچپلی کو تاہیوں کی مغفرت کی بشارت اللہ تعالی نے دنیا میں ہی دے دی ہے اس شدیدگری 'چلچلاتی دھوپ'ریستائی لووں کے تھیئر وں اور بیچ ہوئے رہت کے ریستانوں میں جسم مبارک پر ہتھیاروں کا بوجھا تھائے 'مسلح اللہ تعالیٰ کی راہ میں و شمنوں سے لڑنے کے لئے سفر کی مشقتیں برداشت کر رہے ہوں اور ابوخیشہ سر سز در ختوں کے ختک سابہ میں حسین و جمیل بیوبوں کے ساتھ بیٹھ کر لذیذ کھانے کھائے ؟ شخذ اپائی سر سز در ختوں کے ختک سابہ میں حسین و جمیل بیوبوں کے ساتھ بیٹھ کر لذیذ کھانے کھائے؟ شخد اپائی سر سز در ختوں کے ختن سابہ میں دھراکی قتم میں تم دونوں میں سے کئی سے کئی ختانہ میں ہر گر قدم نہیں رکھوں گاتم اسی وقت میری سواری اور سامان سفر تیار کردو تا کہ میں پہلی کے ختانہ میں ہر گر قدم نہیں رکھوں گاتم اسی وقت میری سواری اور سامان سفر تیار کردو تا کہ میں پہلی کے ختانہ میں ہر گر قدم نہیں رکھوں گاتم اسی وقت میری سواری اور سامان سفر تیار کردو تا کہ میں پہلی کے ختانہ میں ہر گر قدم نہیں رکھوں گاتم اسی وقت میری سواری اور سامان سفر تیار کردو تا کہ میں پہلی کے ختانہ میں ہر گر قدم نہیں رکھوں گاتم اسی وقت میری سوری سواری اور سامان سفر تیار کردو تا کہ میں پہلی کہلی کھور

فرصت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو جاؤں چنانچہ دونوں فرمانبر دار بیویوں نے اسی وفتت آب کشی کے اونٹ پران کاسامان سفر باندھااور بیراسی وفت سوار ہو کریہ جاوہ جا'تن تنہا تبوک کی راہ لی'یہاں تک کہ حبیب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم نے دور سے ایک سفید پوش تن تنہا سوار کو سر اب کے تھیٹروں کے ساتھ وست وگریبان دیکھا تو فور أزبان مبارک ہے اُکلاکن ابا خیشمة جس کاذ کر حضرت كنب كى حديث ميں آچكا ہے اور الله تعالىٰ كى توفيق سے رسول الله صلى الله عليه وسلم كى رفاقت كى سعادت حاصل کرلیاور تخلف کے جنگ وعار اور گناہ عظیم کے ار تکاب سے بال بال پچ گئے۔ یہ وہی مخلص صحابی تھے جن کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'کی اپیل پر 'ایک صاع تھجور لڑائی کے چندے (وار فنڈ) میں وینے پر منافقین نے خوب طعن و تشنیع کی تھی (جس کاذکر قر آن کریم میں آیاہے)۔ کعب بن مالک کہتے ہیں:(ایک ماہ بعد)جب مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم' کے تبوک سے واپس روانہ ہونے کی خبر ملی (توغم واندوہ اور شرم و ندامت کا پہاڑ مجھ پر ٹوٹ پڑا) اور طرح طرح کے جھوٹے بہانے مجھے یاد آنے لگے اور ایسے عذر تراشنے لگا جن کے ذریعہ میں کل (آپ کی واپسی پر) آپ کی نارا نسگی ہے، نج سکوں اس سلسلہ میں اپنے گھر کے ہر ذی رائے شخص سے مشورے بھی کئے اور مدد بھی لی۔ لیکن جب مجھے بتلایا گیا کہ اب ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'مدینہ پہنچناہی حیاہتے ہیں تو یہ کذب بیانی اور بہانہ تراشی کے شیطانی خیالات میرے دل ودماغ سے محو ہو گئے اور میں نے یقین کرلیا کہ میں ان (منافقانہ) بہانہ تراشیوں اور حیلہ سازیوں کے ذریعہ ہر گزنجات نہیں یا سکتا۔ چنانچہ میں نے آپ کے سامنے بالکل تج بولنے کا تہیہ (فیصلہ) کرلیاا گلے روز صبح سویرے رسول اللہ صلی الله عليه وسلم 'مدينه پہنچ گئے رسول الله صلی الله عليه وسلم 'کی عاد ت شریفه بیہ تھی که جب بھی آپ کسی سفرے واپس تشریف لاتے 'تو پہلے مسجد میں تشریف فرما ہوتے اور دور کعت نماز (تحیة القدوم) یڑھتے اس کے بعد لوگوں سے ملا قات کے لئے تشریف رکھتے۔

چنانچہ جب آپ حسب عادت مسجد میں تشریف فرماہوئے تو آپ کی خدمت میں وہ تمام لوگ حاضر ہو ئے جواس غزوہ میں شریک نہیں ہوئے تھے اور طرح طرح کے جھوٹے عذر پیش کرنے اور ان پر قسمیں کھانے گئے یہ سب کچھ اوپراسی آدمی تھے آپ نے جو بھی عذرا نہوں نے پیش کئے (بلا تحقیق و تقید) قبول کر لئے اور ان کو دوبارہ بیعت بھی کر لیا اور مغفرت کی دعا بھی فرمادی باقی ان کے دلوں میں چھے ہوئے امور کو اللہ تعالیٰ کے سپر د فیرمادیا۔

ر فتہ رفتہ میری بھی باری آ گئی اور میں بھی خدمت اقدس میں حاضر ہوا توجب میں نے سلام عرض کیا ت

آپ نے ایک ناراض آقا کی طرح (طنزیہ) تبسم فرمایا اور ارشاد فرمایا: آؤ ا آگے آؤ 'تو میں شرم و ندامت كے بارے بوجھل قدم اٹھاتا آگے بڑھا يہاں تك كه حضور صلى الله عليه وسلم كے بالكل سامنے (دوزانو) بیٹھ گیا تو آپ نے نارا ضکی کے لہجہ میں فرمایا: کہوجی!تم کیوں اس جہادے پیچھے رہے؟ کیاتم نے اس جہاد کے لئے سواری کی او نٹنی نہیں خریدی تھی؟ میں نے عرض کیا: پار سول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) خدا کی قتم اگر میں آپ کے علاوہ دنیا کے کسی بڑے سے بڑے انسان کے سامنے پیش ہو تا تو میں نہایت خوبی کے ساتھ برمحل معذرت کر کے اس کی نارا ضگی ہے بیخے کی تدبیروں پر غور کرتا بخدا مجھے برجستہ بات بنانے کی بڑی قدرت حاصل ہے لیکن خدائے وحدہ لاشریک کی قتم! مجھے پورایقین ہے کہ اگر آج میں آپ کی خدمت میں کوئی ایباعذر گھڑ کر پیش بھی کر دوں جس کو سن کر آپ میری مجبوری کا یقین فرمالیں ادر مجھ سے راضی بھی ہو جائیں تواللہ تعالیٰ (میری دروغ بیانی کی بنایر) بہت جلد حقیقت حال سے آگاہ كركے آپ كو مجھ سے ناراض كر دے گا ور اگر ميں تجی بات عرض كروں (كه ميرے لئے شركت جہاد سے کوئی بھی امر مانع نہ تھا) تو آپ کو مجھ پراور بھی زیادہ غصہ آئے گالبذامیں (اپنی راست گوئی کی بنایر) الله تعالیٰ ہے ہی حسن انجام کی توقع قائم کر تاہوں اور سچی بات عرض کر تاہوں کہ باللہ العظیم میں (اپنی عمر میں) بھی اتنا قوی اور خو شحال نہیں ہوا جتنا آپ کی رفاقت سے منہ موڑنے کے وقت تھا۔ تواس پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کی طرف رُخ کر کے فرملا: حمو بھئی اس نے تو بالکل سچی بات کہہ دی ور مجھ سے فرملا تواب تم جاؤتمہارے متعلق الله تعالی ہی فیصلہ فرمادیں گے (کہ تمہیں معاف کیاجائے انہیں) میں جب اپی قسمت کا یہ فیصلہ سن کروہاں سے چلا تو میرے قبیلہ بنوسلمہ کے متعدد سر کر دہ آدمی میرے پیچھے پیچھے آئے اور ملامت وسر زنش کے طور پر کہنے لگے ہم نے اس سے پہلے تو بھی تم کو (دوسرے منافقوں کی طرح) کسی گناہ کامر تکب نہیں پایا(یہ تمہارا پہلامنافقانہ قتم کا گناہ ہے) توکیاتم اتنا بھی نہیں کرسکتے تھے کہ دوسرے جنگ میں شریک نہ ہونے والے لوگوں کی طرح تم بھی کوئی عذر پیش کردیتے اس لئے کہ تمہارے اس عذر گناه کی مغفرت کے لئے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی دعاء مغفرت کافی ہوتی؟ کعب کہتے ہیں: ان لوگوں نے میری اس بظاہر رسواکن راست گوئی پر اس قدر طعن تشنیع اور سر زنش وملامت کی کہ میں نے ( تنگ آگر )ارادہ کیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسکم کی خدمت میں واپس جاؤں اور ا پنے بیان کی خود تکذیب کروں (کہ میں نے جو کچھ عرض کیا وہ سب حجوث تھاوا قعہ یہ ہے کہ فلاں فلال عذر کی وجہ ہے میں اس غزوہ میں شریک نہ ہو سکا۔ پھر میں نے ان سے دریافت کیا جیسا معاملہ میرے ساتھ ہواہے ایساکسی اور کے ساتھ بھی ہواہے؟

انہوں نے کہاہاں دو آدمی اور ہیں انہوں نے بھی ایباہی بیان دیاہے جیساتم نے دیا اور ان کو بھی وہی جو اب دیا گیاہے جو تم کو دیا گیاہے (کہ تمہاری معانی کامعاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دہے) ہیں نے کہا: وہ دونوں کون ہیں ؟انہوں نے کہا:ایک مرارة بن ربیعہ عامری ہے اور دوسر اہلال بن اُمیہ واقفی ہے یہ دونوں بڑے صالح اور مخلص مسلمان سے دونوں جنگ بدر میں شریک ہو چکے سے دونوں پیروی کے دونوں بیروی کے لاکن دینداری کے مالک سے اس لئے ان دونوں کاحال من کر (میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں واپس جانے کاارادہ ترک کر دیا اور) میں (راضی برضاالی) اپنے گھر چلا گیا۔ (چندروزبعد) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام مسلمانوں کو ''مخلفین'' (غزوہ تبوک میں شریک نہ ہونے والوں) میں سے ہم تین سے (جن کامعاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دکھا) تمام مسلمانوں کو سلام و کلام کرنے سے منع فرمادیا چنانچہ مسلمانوں نے ہم سے کلی طور پر قطع تعلق' مقاطعہ کر لیا اس ممانوت کے موس کو خصوس بعد نہ صرف تمام مسلمانوں نے ہم سے منہ پھیر لیا بلکہ مجھے تو زمین و آسان بھی (بدلے ہوئے محسوس بعد نہ صرف تمام مسلمانوں نے ہم سے منہ پھیر لیا بلکہ مجھے تو زمین و آسان بھی (بدلے ہوئے محسوس بعد نہ صرف تمام مسلمانوں نے ہم سے منہ پھیر لیا بلکہ مجھے تو زمین و آسان بھی (بدلے ہوئے محسوس بعد نہ کیا بیا بلک انہ سے ایکی طور پر قطع تعلق' مقاطعہ کر لیا اس ممانوں نے ہم سے منہ پھیر لیا بلکہ مجھے تو زمین و آسان بھی (بدلے ہوئے محسوس بعد نہ کیا بیا بلک تھی ایک ایسان تھی (بدلے ہوئے محسوس بعد نہ کیا کہ ایسان بھی ایک ایسان بھی ایک کا بیا تھا تھا۔

مختفریہ کہ میرے دونوں ساتھی تواس صورت حال کی تاب نہ لاکراپنے گھروں میں (منہ چھپاکر) بیٹھ گئے (شب وروزگریہ وزاری اور توبہ واستغفار میں مصروف ہوگئے) میں چونکہ سب سے جوال ہمت اور بیباک تھااس لئے (مجھ سے گھرمیں نہ بیٹھا گیا) میں مسجد نبوی میں جاتا مسلمانوں کے ساتھ نماز پڑھتا بازاروں میں چکرلگا تا مگر کوئی متنفس مجھ سے سلام کلام مطلق نہ کرتا۔

میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بھی حاضر ہو تااور نماز سے فارغ ہو کر جب آپ صحابہ ا کے مجمع میں اپنی جگہ تشریف فرماہوتے تو آپ کو سلام کر تااور بغور دیکھتا کہ لب مبارک جواب سلام کے لئے حرکت میں آئے یا نہیں؟ پھر میں آپ کے قریب ہی نماز پڑھنے لگتااور کئھیوں سے دیکھتا کہ آپ میری طرف دیکھتے ہیں یا نہیں تو جب میں نماز کی طرف متوجہ ہو تا تو آپ میری طرف دیکھتے لیکن جو نہی میں آپ کی طرف متوجہ ہو تا تو آپ منہ پھیر لیتے۔

یہاں تک کہ جب مسلمانوں کے اس قطع تعلق کاسلسلہ درازادر میرے لئے بھی نا قابل برداشت ہو گیا تو میں ایک دن اپنے سب سے زیادہ محبوب دوست اور (رشتہ کے) چچازاد بھائی ابو قیادہ کے باغ کی جانب چلا (کہ دیکھوں گھر پر بھی وہ مجھ سے سلام وکلام کر تاہے یا نہیں؟ دروازہ بندتھا) میں باغ کی دیوار پر چڑھ گیااور وہیں سے اس کوسلام کیا تو خدا کی قشم اس نے وہاں بھی سلام کاجواب نہیں دیا تو میں نے دہاں بھی سلام کاجواب نہیں دیا تو میں او بتا ہوں تو بتلا مجھے

میرے متعلق یقین ہے کہ میں اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت کر تاہوں یا نہیں؟ وہ کچھ نہیں بولا' تومیں نے پھر قتم دے کر یہی سوال کیا پھر بھی وہ خاموش رہااور کوئی جواب نہ دیامیں نے تیسری مرتبہ پھر قتم دے کر یہی سوال کیا تواس کی زبان سے صرف اتنا لکلا اللہ و دسوله دیامیں نے تیسری مرتبہ پھر قتم دے کر یہی سوال کیا تواس کی زبان سے صرف اتنا لکلا اللہ و دسوله اعلم (اللہ اور اس کار سول ہی زیادہ جانتے ہیں) یہ دیکھ کر بے ساختہ میری آئھوں سے آنسوؤں کاطوفان اُئہ پڑااور میں منہ پھیر کروہاں سے چل دیااور دیوار پر چڑھ کر باغ سے نکل آیا۔

ایک دن ای کرب و بے چینی کے عالم میں مدینہ کے بازار سے گزر رہاتھا کہ اچانک شام کا ایک نبطی تاجر جوخور دنی اشیاء مدینہ کی منڈیوں میں فروخت کرنے آیاتھا چلاچلا کر کہہ رہاتھا"کوئی ہے جو کعب بن مالک کا پتہ بتلائے "لوگ میری طرف اشارہ کرنے گئے (کہ یہ ہے کعب) تو وہ میرے پاس آیا اور غسانی "فرمانروال 'کا ایک (سر بمہر) خط مجھے دیا میں لکھنا پڑھنا جانتا تھا میں نے ای وقت (اس کو کھول کر) پڑھا تو اس میں لکھا تھا" سلام وہ عاکے بعد! ہمیں اطلاع ملی ہے کہ تمہارے نبی نے تمہارے ساتھ انتہائی بدسلوکی اور بے مروتی کا معاملہ کیا ہے اللہ تعالی نے تم کونہ ذکیل وخوار ہونے کے لئے پیدا کیا ہے نہ یوں تباہ و برباد ہونے کے لئے تم ہمارے پاس آجاؤ ہم تمہارے ساتھ (شایان شان) سلوک اور ہمدر دی کریں گے "یہ خط پڑھتے ہی فور آمیری زبان سے لکا: یہ ایک اور آزمائش ہے "اور اس خط کو ای وقت ایک تنور کے حوالہ کیا جو قریب ہی تھا اور جلاکر راکھ کردیا۔

جب اس ابتلائی کہتے سزائے بھاس دنوں میں سے جالیس دن گرر چھے اور اب تک ہماری تو ہہ کے بارے میں کوئی وحی آسانی نازل نہ ہوئی تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک فرستادہ (قاصد) آپ کا پیغام لے کر آیا اور کہا: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم کو حکم دیتے ہیں کہ تم اپنی ہیوی سے بھی کنارہ کشی اختیار کر لو (اس کر لو" میں نے پوچھا: طلاق دے دول؟ اس نے کہا: نہیں طلاق تو مت دو صرف علیحد گی اختیار کر لو (اس کے پاس میں بہنچاتو میں نے اپنی مت جاوً) اسی طرح کا حکم میرے دونوں شریک بلاسا تھیوں کے پاس بھی پہنچاتو میں نے اپنی بوی سے کہا: تم اپنے میکے چلی جاوً اور ہمارے معاملہ میں اللہ تعالیٰ کے فیصلہ فرمانے تک و ہیں رہو "گر بوی سے کہا: یارسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خد مت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا: یارسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خد مت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا: یارسول اللہ کوئی خاوم بھی نہیں ہے کیا آپ اس کی خد مت کرنے سے بھی جھے منع فرماتے ہیں؟ آپ نے فرمایا: مسلی اللہ علیہ و سلم الی کسی چیز کی طرف اس کار تجان ہے بی نہیں اسے تو جس دن سے بید واقعہ پیش صلی اللہ علیہ و سلم الی کسی چیز کی طرف اس کار تجان ہے بی نہیں اسے تو جس دن سے بید واقعہ پیش صلی اللہ علیہ و سلم الی کسی چیز کی طرف اس کار تجان ہے بی نہیں اسے تو جس دن سے بید واقعہ پیش صلی اللہ علیہ و سلم الی کسی چیز کی طرف اس کار تجان ہے بی نہیں اسے تو جس دن سے بید واقعہ پیش

آیاہے آج تک زاروقطار رونے کے سوااور کچھ کام ہی نہیں تواس پر میرے ایک رشتہ دارنے کہا: تم نے اپنی بیوی کو اپنی بیوی کے لئے (گھر میں رہنے کی) اجازت کیوں نہیں لے لی دیکھو: آپ نے ہلال بن اُمیہ کی بیوی کو اس کی خدمت کرنے کی اجازت وے دی" میں نے کہا: میری تو جر اُت نہیں کہ میں اپنی بیوی کے لئے (گھر میں رہنے کی) اجازت لوں' پتہ نہیں اگر میں نے اجازت مانگی تواس پر آپ کیا فرمائیں؟ دراں حالیکہ میں نوجوان آدمی ہوں (اُمیہ توبڑھا تھا آپ نے اجازت دے دی)

غرض دس دن رات اسی حالت میں بیت گئے اور ہم سے سلام و کلام کی ممانعت کے وقت سے اب تک پورے پچاس دن ہو گئے پچاسویں دن فجر کے وقت میں نے اپنے مکان کی حجت پر صبح کی نماز پڑھی اور میں بالکل اسی حالت میں بیٹھا ہوا تھا جس کاذکر اللہ تعالیٰ نے قر آن کریم میں فرمایا ہے ''کہ میں اپنی زندگی سے بالکل بیزار ہو چکا تھا' زمین (و آسمان) اپنی تمام تر وسعتوں کے باوجود مجھ پر تنگ ہو پچکے تھے ''کہ اسے میں میں نے سلع پہاڑی کے او پرسے کسی چیخے والے کی آواز سنی جو بلند آواز سے (خوب زورزورسے چلا چلا کر) کہہ رہا تھا:اے کعب بن مالک خوشنجری ہو'اے کعب بن مالک خوشنجری ہو'اے کعب بن مالک خوشنجری ہو'اے کعب بن مالک خوشنجری ہو اے کعب بن مالک خوشنجری ہو گئی۔ کو بین مالک خوشنجری ہو گئی۔ ہوایہ کہ آخر شب میں آپ کے پاس وحی آئی اور آپ نے فجر کی نماز پڑھ لینے کے بعد اللہ تعالیٰ کے ہم مینوں ہوایہ کہ آخر شب میں آپ کے پاس وحی آئی اور آپ نے فجر کی نماز پڑھ لینے کے بعد اللہ تعالیٰ کے ہم مینوں کی توبہ قبول کر لینے سے لوگوں کو آگاہ کیا تو فور آلوگ ہمیں خوشنجری دینے کے لئے دوڑ پڑے کچھ لوگ میرے کی توبہ قبول کر لینے سے لوگوں کو آگاہ کیا تو فور آلوگ ہمیں خوشنجری دینے کے لئے دوڑ پڑے کچھ لوگ میرے کی توبہ قبول کر لینے سے لوگوں کو آگاہ کیا تو فور آلوگ ہمیں خوشنجری دینے کے لئے دوڑ پڑے کچھ لوگ میرے

ہوایہ لہ اس سب ان اپ سے پان وی ای اور اپ سے بری مار پڑھ سے سے بعد اللہ تعالی ہے ہم سول کی توبہ قبول کر لینے سے لوگوں کو آگاہ کیا تو فور اُلوگ ہمیں خوشنجری دینے کے لئے دوڑ پڑے پچھ لوگ میرے دونوں ساتھیوں کوخوشنجری دینے کے لئے گئے اور ایک سوار اپنا گھوڑ ادوڑ اتا ہوا میری طرف چلااس کے ساتھ قبیلہ اسلم کاایک شخص پیادہ پانھی میری طرف دوڑ امگر اس نے ہوشیاری ہی کہ وہ میرے گھرے قریب پہنچ کر بہاڑی پر چڑھ گیا (اور اس نے وہیں سے چلانا شروع کر دیا ابشویا کعب ابشویا کعب چنانچہ اس پیادے کی آواز دوسرے سوار کے گھوڑے سے پہلے پہنچ گئی بہی تھا وہ خوشنجری دینے والاجس کی آواز میں نے سی تھی۔ آواز دوسرے پاس آیا تو میں نے اپنے دونوں کپڑے ( قیص اور تہبند ) آتار کر اس خوشنجری پہنچا نے جب وہ میرے پاس آیا تو میں نے اپنے دونوں کپڑے ( آئیص اور تہبند ) آتار کر اس خوشنجری پہنچا نے دو کیڑ وں ان میں اس کو دے دیئے ( میری کی ٹیکٹر سے کا ان و نوں یہ عالم تھا کہ ) خدا کی قتم ان و نوں ان دونوں ان جام تھا کہ ) خدا کی قتم ان و نوں ان دونوں کپڑے دو کپڑوں کے علاوہ اور میرے پاس کچھ نہ تھا (ورنہ بہت کچھ انعام دیتا) چنانچہ اس کو اپنے کپڑے دے دے دیئے کے بعد خود میں نے قبیص اور تہبند کس سے مانگ کر پہنے۔

یہ خوشخری سن لینے کے بعد میں (گھرسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہونے کی غرض سے) چلا توراستے میں جوق درجوق لوگ مجھ سے ملتے گئے اور میری توبہ قبول ہونے کی مبارک باد دیتے گئے ان سب کی زبان پر یہی تھا: لو کعب بن مالک اللہ تعالیٰ نے تمہاری توبہ قبول فرمالی مبارک ہو" یہاں تک کہ جو نہی میں نے مسجد نبوی میں قدم رکھا تودیکھتا کیا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فداہ

ابی وامی تشریف فرما ہیں اور لوگ آپ کے اردگر دبیٹے ہیں 'مجھے دیکھتے ہی طلحہ بن عبیداللہ اٹھے اور دوڑتے ہوئے میرے پاس آئے مصافحہ کیااور مبارک بادوی خدا کی قتم طلحہ کے علاوہ مہاجرین میں سے اور کوئی بھی تو نہیں اٹھا کعب زندگی بھر طلحہ کیاس اظہار ہمدروی کو نہیں بھولے۔ کعب کہتے ہیں: جب میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں سلام عرض کیا تو آپ کا چرہ انور خوشی کے مارے د مک رہا تھا آپ نے حسب ذیل الفاظ میں مجھے بشارت دی۔

ابشربخيريوم مرعليك منذولدتك امك

اے کعب! تمہیں خوشخری (اور مبارک) ہوالیا بابر کت دن (آج کادن)جو جب سے تم اپنی مال کے پیٹ اسے بہتر دن (تمہاری زندگی میں) نہیں آیا

میں نے عرض کیا: "یہ خوشخری آپ کی جانب سے ہے یااللہ تعالی کی جانب سے" آپ نے فرمایا: (میری جانب سے نہیں) بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہے"

ر سول الله صلی الله علیه وسلم کی عادت کریمه تھی کہ جب آپ خوش اور مسرور ہوتے تو آپ کا چہرہ مبارک اس طرح دمکتا تھا جیسے آپ کا چہرہ جاند کا ایک مکٹراہے (یہی کیفیت اس وقت چہر وَانور کی تھی) جب میں ذرااطمینان سے خدمت اقدس میں بیٹھاتو میں نے عرض کیا یار سول اللہ میری توبہ کا تمتہ بیہ ہے کہ میں اینے تمام اموال واملاک سے دست بر دار ہو جاؤں اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی راہ میں صدقہ کردوں(اس کئے کہ یہی مال ومنال سے دلبتگی میرے لئے وبال جان بنی ہے) آپ نے فرمایا: کچھ مال اہل وعیال کے لئے بھی رکھنا جاہئے میں نے عرض کیا: اچھامیں اپنا خیبر کا حصہ اپنی ملک میں رکھتا ہوں (باقی خیرات کر تاہوں آپ نے قبول فرمایا) پھر میں نے عرض کیا بیار سول الله (صلی الله علیه وسلم)الله تعالی نے مجھے صرف " سے بولنے" کی وجہ سے معاف فرمایاہے لہذامیری توبہ کاایک تمتہ (اوراس انعام کا شكرىي) يه بھى ہے كہ ميں (آپ كے سامنے عہد كر تاہوں كه) مدت العمر تجھى تجوث نہيں بولوں گا۔ کعب بن مالک کہتے ہیں:خدا کی قتم میرے علم میں اور کوئی کوئی ایبامسلمان نہیں جس کواللہ نے اس طرح خوبی کے ساتھ آزمائش میں پوراائزنے کی توفیق دی ہوجس طرح مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے تی بولنے کاعہد کرنے کے دن سے آج تک سے بولنے کی توفیق دی ہے چنانچہ خدا کی قشم رِسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے سے بولنے کاعہد کرنے کے دن سے آج تک میں نے جان کر مجھی ایک مرتبہ بھی جھوٹ نہیں بولااور مجھے اللہ تعالیٰ ہے اُمیدے کہ وہ آئندہ زندگی میں بھی مرتے دم تک مجھے جھوٹ بولنے سے محفوظ رکھے گااور اس عہد پر قائم رہنے کی توقیق عطافر مائے گا۔

کعب کہتے ہیں: تواللہ تعالیٰ نے (اس غزوہ تبوک میں شرکت کرنے والوں اور نہ کرنے والوں کے متعلق حسب ذیل آئیتیں نازل فرمائیں۔

لقدتاب الله على النبى والمهاجرين والانصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعدماكاد يزيغ قلوب فريق منهم ثم تاب عليهم انه بهم رؤف رحيم وعلى الثلاثة الذين خلفوا حتى اذاضاقت عليهم الارض بمارحبت وضاقت عليهم انفسهم وظنوآ ان لاملجامن الله الااليه ثم تاب عليهم ليتوبوا ان الله هوالتواب الرحيم (التوبة آيت ١١٧ و١٩٨)

بیشک اللہ تعالی مہربان ہو گیانی پراور ان مہاجرین وانصار پر 'جنہوں نے آڑے وقت میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کی 'اس کے بعد کہ قریب تھا کہ ان میں سے بعض لوگوں کے ول پھر جائیں پھر وہ (ان پر بھی) مہربان ہو گیا (اور ان کی بھی توبہ قبول کرلی) بیشک وہ توان سب پر بہت ہی مہربان رحم کرنے والا ہے اور ان تین آ دمیوں پر بھی مہربان ہو گیا) جن (کے معاملہ) کو پیچھے رکھا گیا تھا اللہ تعالی کے سپر دکیا گیا تھا) پہاں تک کہ جب (شدت غم واندوہ سے) زمین اپنی وسعت کے باوجودان پر تنگ ہو گئیں (وہ اپنی زندگی سے بیز ار ہو گئے) اور انہوں نے یقین کرلیا ہو گئاں (کے قبر وغضب) سے بجز اللہ تعالی کی طرف رجوع کرنے کے اور کہیں پناہ نہیں مل سکتی تو پھران پر بھی مہربان ہو گیااور نبی صلی اللہ تعالی کی طرف رجوع کرنے کے اور کہیں پناہ نہیں مل سکتی تو پھران پر بھی مہربان ہو گیااور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کوان کی توبہ قبول کرنے کی اجازت دے دی) تاکہ وہ بھی توبہ کرلیں بیشک اللہ تعالی ہی ہو برام ہربان رحم کرنے والا ہے۔

کعب کہتے ہیں خداکی قتم 'اللہ تعالی نے اسلام قبول کرنے کی ہدایت فرمانے (کے انعام واحسان) کے بعد '
میرے ٹرد یک مجھ پراس سے بڑھ کر کوئی فضل وانعام نہیں فرمایا کہ میں نے رسول اللہ کی خدمت میں پچ

بولا (اوراپنے قصور کاصاف صاف ا قرار کرلیا) اور جھوٹ نہیں بولا ورنہ تو میں بھی ایسے ہی ہلاک ہوجا تا
جیسے اور جھوٹ بولنے والے ہلاک (اور رسوا) ہوئے اس لئے کہ اس واقعہ سے متعلق اللہ تعالی نے جو
آیات نازل فرمائی ہیں ان میں ان جھوٹ بولنے والوں کے متعلق وہ کچھ فرمایا ہے کہ اس سے زیادہ برااور
کسی کے متعلق نہ فرمایا ہوگا چنانچہ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

سيحلفون بالله لكم اذاانقلبتم اليهم لتعرضوا عنهم فاعرضو اعنهم انهم رجس وماواهم جهنم جزآء بما كانويكسبون يحلفون لكم لترضواعنهم فان ترضوا عنهم فان الله لايرضى عن القوم الفاسقين

وہ قسمیں کھائیں گے اللہ تعالیٰ کی جب کہ تم (سفر سے) واپس ان کے پاس جاؤ گے تاکہ تم ان سے در گزر ہی کرواس لئے کہ در گزر کرو(اور جہاد میں شریک نہ ہونے کے جرم پر مواخذہ نہ کرو) سوتم ان سے در گزر ہی کرواس لئے کہ

وہ لوگ تو(سر تاپا) پلید ہی ہیں اور ان کا ٹھ کانہ تو جہنم ہے ان کے کر تو توں کی سزا'وہ تمہارے سامنے قسمیں کھائیں گے (صرف)اس لئے کہ تم ان سے راضی ہو جاؤ تواگر (بالفرض) تم ان سے راضی بھی ہو جاؤ تو بیشک اللّٰدایسے نافرمان لوگوں ہے ہر گزراضی نہیں ہو تا۔

کعب بن مالک (پہلی آیت کریمہ کے کلمۂ خلفوا کے معنی پرروشنی ڈالنے اور غلط فہمی کا ازالہ کرنے کی غرض ہے) کہتے ہیں۔

خلفوا کامطلب یہ نہیں ہے کہ ہم جھوٹے منافقوں کی طرح پیچےرکھے گئے اور خداکی رحمت سے محروم کردیئے گئے بلکہ (اس کامطلب یہ ہے کہ) ہم تین آدمیوں کامعاملہ ان جھوٹے لوگوں کے معاملہ سے پیچے رکھا گیا تھا (اس کامطلب یہ ہے کہ) ہم تین آدمیوں کامعاملہ ان جھوٹے لوگوں کے معاملہ سے پیچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت قبول کر لئے جب انہوں نے آپ کے سامنے علف اٹھا لئے اور ان کو (دوبارہ) بیعت بھی کر لیا اور دعائے مغفر سے بھی کر دی تھی (گر بعد کو اللہ تعالیٰ نے نہ کورہ بالا آیت میں ان کا جھوٹ کھول دیا اور خوب خوب رسواکیا) اور ہماری توبہ کے معاملہ کو تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کے فیصلہ فرمانے تک کیلئے مؤخر کر دیا تھا (چنانچہ آیت کر بہہ و اخرون موجون موجون اللہ مایعذبھم و امایتوب علیهم ، واللہ علیم حکیم میں اس کی تصر تک فرمادی ہے) یہاں تک کہ اللہ تعالیہ نے فیصلہ فرمادیا: و علی الثلاثة الذین خلفوا الآیة اور ہم کو پیچھے رکھنا (اور گریز کرنا) نہیں ہے بلکہ اس کا مطلب تو صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کا ہماری توبہ سے معاملہ کو ان لوگوں نے معاملہ کو ان لوگوں کے معاملہ کو ان لوگوں کے معاملہ سے پیچھے رکھنا (اور نزول وحی تک مؤخر کرنا) ہے جنہوں نے جھوٹے علف اٹھائے تھے اور بہانے تراشے تھے (اور آپ نے حقیقت حال سے واقف نہ ہونے کی بناپر) ان کے معاملہ کو ان لوگوں کے معاملہ کو ان کو معافی کردیا تھا)

ایک روایت میں اسکی بھی تصر تک ہے کہ رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلم جنگ تبوک کیلئے جمعرات کے دن روانہ ہوئے سے اس لئے کہ آپ عمواً جمعرات کے دن جہاد کیلئے روانہ ہونا پہند فرملا کرتے تھے (تاکہ جمعہ کے دن سفر کرنانہ پڑے) ایک اور روایت میں ہے کہ آپ عموماً سفر سے 'ون میں چاشت کے وقت آیا کرتے تھے اور جب مدینہ میں واخل ہوتے تو پہلے مبحد میں تشریف لے جاتے اور دور کعت (تحیة القدوم من السفر) پڑھتے اس کے بعد مبحد میں تشریف رکھتے اور لوگوں سے ملاقات کرتے۔

حضرت کعب رضی اللہ عنہ بن مالک رضی اللہ عنہ کے مختصر حالات نام۔ کعب رضی اللہ عنہ 'کنیت' ابو عبداللہ۔والد کانام' مالک رضی اللہ عنہ 'والدہ کانام کیلی بنت زید بن ثعلبہ تھا بنو سلمہ سے تعلق رکھتے تھے۔ زمانہ جاہلیت میں ان کی کنیت ابوبشر تھی آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم نے بدل کر ابو عبد اللّٰدر ضی اللّٰہ عنہ رکھ دی۔ عقبہ ثانیہ میں +2 آ د میوں میں یہ بھی تھے۔ ( بخاری )

بدر میں شرکت نہ کرسکے 'احد کے بعد سے تمام غزوات میں شرکت فرمائی۔ تبوک میں شرکت نہ کرسکے باوجود نیت کے اگر چہ اس غزوہ کیلئے حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے اونٹ بھی تیار کئے لیکن آج کل اور آج کل میں رہے یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم واپس تشریف لے آئے 'چر پچاس دن کے بعدان کی توبہ قبول ہوئی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی لڑائیوں میں وونوں سے الگ رہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کے زمانے میں تین شاعر تھے ان میں ایک کعب رضی اللہ عنہ بھی تھے۔ ان کے کلام میں بڑا اشریف صرف دوشعر جب قبیلہ دوس والوں نے سنے توسب مسلمان ہوگئے وہ شعریہ ہیں۔

فقضینا من تھامۃ کل ویو وخیبر ٹم اغمدنا السیوفا ترجمہ:"تہامہ اور خیبر سے ہم نے کینہ کودور کردیا۔ تلواریں نیام میں کرلیں"

بخیرها ولو نطقت لقالت قوا طعهن دوسا وثقیفا ترجمہ:"آب ہم پھران کواٹھاتے ہیں اوراگر بول سکیں تو کہیں کہ اب دوس یا تقیف کا نمبر ہے "۔
وفات: امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے عہد میں ۵۰ ھ میں ۷۷ سال کی عمر میں انقال ہوا۔ مرویات: ان سے روایات کی تعداد ۸۰ ہے بخاری اور مسلم تین میں متفق ہیں بخاری میں ایک اور مسلم دومیں منفرد ہیں۔ (سبیر)

### سبق آموز بات جس پر توبہ کے مؤثر ہونے کامدارہے

اس واقعہ میں سب سے زیادہ عبرت آموز چیز جس سے ہر مسلمان کو سبق لینا چاہئے وہ حضرت کعب بن مالک اور ان کے شریک گناہ رفقاء رضی اللہ عنہم کی قوت ایمانی اور دلوں میں خوف و خشیت اللی کی شدت ہے کہ بتقاضاء بشریت طبعی محرکات اور نفسانی خواہشات کے غلبہ سے جو گناہ ان سے سر زد ہو گیا تھا۔ اس پروہ کس قدر کرب و چینی میں مبتلا' شب وروزگریہ وزاری میں مصروف اور اس قدر اپنی زندگی سے بیزار سے کہ زمین و آسان کی وسعتیں ان پر تنگ سے تنگ تر ہوتی جارہی تھیں اور شدت غم واندوہ سے ان کا براحال ہو گیا تھا۔ یہی ہے گناہ پروہ "ندامت" جس پر قبول توبہ کا مخصار ہے اور یہی طبعی خواہشات اور بشری علائق کا غلبہ وہ "نادانی" ہے جس کو آیت کر یہ یعملون السوء بجھاللہ میں "جہالت" سے تعبیر فری ہے اور یہی ار تکاب گناہ کے بعد "فوری احساس گناہ" اور ندامت" ہے جس کو ثم یتو ہون من قریب سے تعبیر فرمایا ہے (یہ پوری آیت اور اس کا ترجمہ آپ پہلے گناہ" اور ندامت" ہے جس کو ثم یتو ہون من قریب سے تعبیر فرمایا ہے (یہ پوری آیت اور اس کا ترجمہ آپ پہلے پڑھ چکے ہیں یادنہ ہو چندور ق آلٹ کر دیکھ لیجئے) یہ تمام امور قوت ایمانی کی دلیل ہیں اس کے برعکس عمد أاور جان

بوجھ کر گناہ کاار تکاب کرنااور پھراحساس گناہ اور شرم و ندامت کانہ ہونا ہیے ہے جیائی اور "بے باکی"ضعف ایمان کی دلیل ہے اور منافقانہ کیفیت ہے اعاذ نا اللہ منہ (اللہ تعالیٰ ہم سب کواس سے بیجائے)

محر کات گناہ سے حتی الامکان بچنا بھی توبہ کی قبولیت کیلئے ضروری ہے

اس واقعہ سے بیہ بھی معلوم ہوا کہ جو دنیوی چیزیں ارتکاب گناہ کی محرک بنی ہوں حتی الامکان ان سے قطع تعلق كرنا اس حد تك كه حقوق العباد پراٹراندازنه مو ، بھي توبه كي صحت كاعملي ثبوت ہے چنانچه كعب بن مالك نے اس مال ودولت کو جس کی فرادانی ان کے لئے وبال جان بنی تھی اور مرارہ بن الربیع نے اس تھلوں سے لدے ہوئے ہرے بھرے باغ کو جس کی محبت ان کے پاؤں کی زنجیر بنی تھی اللہ تعالیٰ کی راہ میں خیرات کر دیااور ہلال بن اُمیہ نے اپنے برادری کے ان آدمیوں کو جن کے کہنے میں آگرانہوں نے اس مقدس جہادے منہ موڑا تھا چھوڑ دیالہذاہر مسلمان اور مومن گنہگار کو توبہ کرنے کے وقت جائزہ لینا چاہئے اگر گناہ کا محرک مال ودولت کی فراوانی ہو تواپنی ضروریات سے زا کدمال کواللہ تعالیٰ کی راہ میں خیرات کر دیناجا ہے اللہ تعالیٰ اور زیادہ دے گااگر قرابت داروں سے حدسے بردھی ہوئی محبت اور وابستگی ہو توان سے حدسے برمھے ہوئے روابط قطع کرلینا جا ہیں صرف اتنا تعلق رکھنا جا ہے۔جس سے قطع ر حمی نہ ہواور اگر وہ محرک کوئی خاص ذریعہ معاش ہو تواس کو فوراً چھوڑ کر دوسرے ایسے ذرائع معاش اختیار کر لینے جا ہئیں جو گناہوں اور خدا کی نافرمانی کے محرک نہ بنیں اگر محرک گناہ کوئی خاص ماحول (سوسائٹی) یا کوئی خاص گروہ (پارٹی) یا بستی ہو توفوراً اس ماحول (سوسائٹ) ہے گروہ (پارٹی) ہے بستی سے نکل جانا اور دور سے دور تر ہو جانا جائے۔ تاکہ آئندہ ارتکاب گناہ کا ندیشہ نہ رہے جیسا کہ مذکورہ سابق کسی پہلی امت کے واقعہ میں عیسائی عالم نے سو بے گناہوں کے قاتل کو توبہ کرنے کے وقت وصیت کی تھی کہ فور اُس گناہوں کی بستی کو چھوڑ کر نیکو کاروں کی بستی میں چلاجائے چنانچہ وہ فوراً چل دیا تھااور صرف ای لئے قابل مغفرت قرار پلیا تھا کہ وہ اس گناہوں کی بستی کی بہ نسبت نیوکاروں کی بستی سے صرف ایک بالشت قریب تھااس لئے کہ اس ترک تعلق کے بغیر آئندہ اس گناہ کے ارتکاب سے محفوظ رہناعاد تاد شوارہے اور توبہ بریار آپ اس باب کے شروع میں شرائط صحت توبہ کے بیان میں پڑھ چکے ہیں کہ ترک گناہ کاعزم مصمم اور پختہ ارادہ صحت توبہ کی اولین شرط ہے بلکہ اس کانام توبہ ہے محرکات گناہ سے چمٹے رہنے کے باوجو داوران سے وابستگی ترک کئے بغیر 'صرف زبانی توبہ واستغفار محض ڈھونگ ہے اور فریب نفس۔

## جھوٹ میں نجات نہیں ہے

"عرفت لم انجع منه بشنی ابدا" منافقین جو غزوہ تبوک میں نہیں گئے انکی تعداد اسی ۸۰سے کچھ زا کد تھی ان سب نے حجو ٹی قتم کھا کھا کر ا پے آپ کو وقتی طور سے بچالیا مگران تین صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے سچ بولا'ان پراللہ نے ان تینوں کی تو بہ کو قبول فرماکر قرآن مجید کی آیات کانزول فرمایا۔

"لقد تاب الله على النبى والمهاجرين والانصار ..... و كونوا مع الصادقين" حضرت كعب رضى الله عنى الله على النبى والمهاجرين والانصار ..... و كونوا مع الصادقين" حضرت كعب رضى الله عنه تعالى خود فرماتے ہيں كه اگر ميں مجموث بولتا تومين بھى تباہ ہوجا تا جيسے كه وہ تباہ ہوئے جنہوں نے مجموث بولا تھا جن كے بارے ميں قرآن مجيد نے سخت وعيد نازل فرمائی۔

ترجمہ۔"وہ قشمیں کھائیں گے اللہ جل شانہ کی جب تم واپس ان کے پاس جاؤگے تاکہ تم ان سے در گزر کرو' تم ان سے اعراض ہی کرواس لئے کہ وہ لوگ پلید ہی ہیں اور ان کا ٹھکانا جہنم ہے ان کے کر تو توں کی سز اہیں۔وہ تمہارے سامنے قشمیں کھائیں گے تاکہ تم ان سے راضی ہو جاؤاگر تم ان سے راضی بھی ہو جاؤ تو بے شک اللہ ایسے نافر مان لوگوں سے ہر گزراضی نہیں ہو تا۔

# خوشخری سنانے والوں کو مدید دینامستحب ہے

"نزعت له ثوبي'

سوست معلوم ہوتا ہے کہ کوئی مختص خوشخبری سنائے تواس کو پچھ دینامستحب ہے۔ اس طرح جو مختص حضرت یعقوب علیہ السلام کے پاس حضرت یوسف علیہ السلام کی قبیص لے کر آیا تھا انہوں نے بھی اس کوانعام دیا تھا۔

اہل تاریخ کا خیال ہے کہ بشارت دینے کیلئے دو آنے والے شخص حضرت ابو بکرادر حضرت عمر رضی اللہ عنہما تھے۔

## آپ صلی اللہ علیہ وسلم جمعرات کے دن سفر کو پیند فرماتے تھے

"و کان یحب ان یخوج یوم المخمیس"۔ آپ جمعرات کے دن سفر کرنے کو پہند فرماتے تھ"۔
تمام کے تمام ایام مبارک ہیں کوئی دن بھی منحوس نہیں۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے سامنے کسی نے منحوس ہونے کاذکر کیا تو وہ غصہ میں آگئے اور فرمایا" لو کان بیدی سیف الاقتلنك" بہر حال تمام دن ہی مبارک ہیں گر آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم جمعرات کوسفر کیلئے کیوں پہند فرماتے تھے۔

## محد ثین رحمہ اللہ نے اس کی مختلف وجوہات بیان کی ہیں مثلاً۔

جمعرات کے دن بندوں کے اعمال اللہ کے دربار میں پیش کئے جاتے ہیں۔ تو آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کو بیہ بات پند تھی کہ جمعرات کے دن جب اعمال نامہ اللہ کے دربار میں پنچے تواس دن جہاد کا مبارک سفر بھی ہو۔ دوسری وجہ بیہ ب کہ جمعرات کادن پورے ہفتہ کے اعتبار سے کامل دن ہے اس لئے آپ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم اسکو پسند فرماتے تھے۔

### ہماری تو بہ واستغفار بے اثر کیوں ہیں

بادر کھئے ہماری وعائیں خصوصاً تو بہ واستغفار جو آج بے اثر ہیں اس کی وجہ صرف بیہ ہم گنا ہوں اور گناہ آلو دز ندگی ہے ایج آب کوپاک اور علیحدہ نہیں کرتے تو بہ واستغفار بھی کرتے رہتے ہیں اور گناہ بھی 'یا ایک گناہ سے تو بہ واستغفار کرتے ہیں اور اس سے بوے گناہ میں آلود ہوتے ہیں۔

## قبول توبه کی علامت

نزول وحی کاسلسلہ تواب بند ہو چکاہے اس لئے قبول تو یہ کا یقینی علم تواب نہیں ہوسکتا تاہم مذکورہ بالاانداز میں 'حضرت کعب کی طرح' صدق دل سے مسلسل تو یہ کرتے رہنے کے بعد مخلص مسلمان کو فی الجملہ اطمینان قلب نصیب ہو جاتا ہے جو قبول تو یہ کی علامت ہے تاہم اس گناہ یا گناہوں کو فراموش بھی نہ کرنا چاہئے اور بطش الہی (خدائی پکڑ) سے غافل و مطمئن بھی نہ ہونا چاہئے ای لئے او عیہ ماثورہ میں آتا ہے۔

اللهم اغفرلي ماقدمت ومآ اخرت ومآ اعلنت ومآاسررت ومآ انت اعلم به مني،

اے اللہ میں نے جتنے گناہ (اب سے پہلے ساری زندگی میں) کئے ہیں اور جو بعد میں کروں اور جو حجب کر کئے ہیں اور جو علی سے کہا ہیں کی جیں اور جو علی ہیں کہ جی نہیں) میرے ان سب گناہوں کو بخش دے اور اور جو علانیہ کئے ہیں اور وہ گناہ جن کو تق جانتا ہے (مجھے ان کا پہتہ بھی نہیں) میرے ان سب گناہوں کو بخش دے اور علاء نے لکھا ہے کہ اس دعا کو کرتے وقت اپنے ذہن میں ہر قتم کے بڑے بڑے بڑے گناہوں کو سامنے رکھنا جاہئے۔

## عظيم توبه

وَعَنْ أَبِي نَجَيد بِضَمَّ النَّون وفتح الجيم عِمْرَانَ بِنِ الحُصَيْنِ الخُرَاعِيَّ رَضِي الله عنهما : أَنَّ امْرَأَةً مِنْ جُهَيْنَةَ أَتَتْ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهِي حُبْلَى مِنَ الزِّنَى ، فقالت : يَا رَسُولَ الله ، أَصَبْتُ حَدًا فَأَيْمهُ عَلَيَّ ، فَذَعَا نَبِيُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَيْها ، فقالَ : "أَحْسِنْ إِلَيْهَا ، فإذا وَضَعَتْ فَأْتِنِي " فَفَعَلَ فَأَمَرَ بِهَا نِبِيُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَشُدَتْ عَلَيْها فِي الله صَلَّى الله عَمْرُ؛ تُصلِّي مَلَيْها يَا فَشُدَتْ عَلَيْها فِي الله عَمْرُ؛ تُصلِّي مَلَيْها يَا وَسُعَتْ فَأْتِنِي " فَفَعَلَ فَأَمْرَ بِهَا نَبِي الله صَلَّى الله عَمْرُ؛ تُصلِّي مَلَيْها يَا وَسُعَتْ بُرُنَ اللهُ عَلَيْها لَيْه مَلُه عُرَاد تُعْمَلُ مَا أَمَر بِهَا فَرْجَمَتْ، ثُمَّ صَلَّى عَلَيْها. فقالَ لَهُ عُمْرُ؛ تُصلِّي مَلَيْها يَا وَسُعَتْ بُولُهِ اللهِ وَقَدْ زَنَتْ ؟ قالَ: " لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَةً لَوْ قُسِمَتْ بَيْنَ سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ اللّذِينَةِ لَوْسَعِنْهُمْ، وَهَلْ وَجَدْتَ أَفْضَلَ مِنْ أَنْ جَادَتْ بنفْسِها لله عز وجل ؟! " رواه مسلم . لَوسِعَتْهُمْ، وَهَلْ وَجَدْتَ أَفْضَلَ مِنْ أَنْ جَادَتْ بنفْسِها لله عز وجل ؟! " رواه مسلم . وَحَرْت الونجيد عران بن صين رضى الله عنهما ي فدمت عن عاصر بولى اور عرض كيا: عن عامل خورت بو نابارَ طور پر (زنا ہے) حالمہ تھی حضور صلی الله علیه وسلم کی خدمت عن حاصر بولی اور عرض کیا: عن کے مر پرست کوبلیا قابل سزاجرم (زنا) کاار تکاب کیا ہے آپ مجھ پر حد (زنا) جاری کیجے آپ نے اس کے مر پرست کوبلیا

تشویح: اس عورت پر بھی خوف و خشیت الہی شدت کے ساتھ طاری تھاورنہ توبہ کادروازہ اس کے لئے کھلاتھا
لیکن اول تواس توبہ کے قطعی طور پر قابل قبول ہونے کے بقینی علم کی کوئی سبیل نہ تھی علاوہ ازیں حمل اس عورت کی بیٹانی پرایک ایساکلنگ کا ٹیکہ تھاجو کسی طرح مٹ ہی نہ سکتا تھااس لئے دنیا کی رسوائی ہے تو کسی طرح نیج ہی نہ سکتا تھااس لئے دنیا کی رسوائی ہے تو کسی طرح نیج ہی نہ سکتا تھا دونوں کی رسوائی اور خدا کے قبرو غضب اور آخرت کے عذاب سے بیخنے کی اس کے سوااور کوئی صورت ہی نہ تھی کہ اس فرونوں کی رسوائی اور خدا کے قبرو غضب اور آخرت کے عذاب سے بیخنے کی اس کے سوااور کوئی صورت ہی مغفرت کی فرونوں کی رسوائی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دے دی اس کے علاوہ خدا کے عدل وانصاف سے قطعی بعید ہے کہ وہ ایک جرم بشارت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دے دی اس کے علاوہ خدا کے عدل وانصاف سے قطعی بعید ہے کہ وہ ایک جرم کی سزاد نیا میں بھی دے اور آخرت میں بھی اس عورت نے اگرچہ ذبان سے تو بہ نہیں کی مگر اس کاخود کو گناہ کی سرا اجھگنے کے لئے پیش کردیناہوں کو سامنے سر تسلیم خم کردیناہی سب سے بڑی تو بہ ہے اگریہ عورت خود کو اس طرح تم منداوندی کے لئے پیش کردنے بی مسامنے سر تسلیم خم کردیناہی سب سے بڑی تو بہ ہے اگریہ عورت خود کو اس طرح تم منداوندی کے لئے پیش کرنے کے سامنے سر تسلیم خم کردیناہوں کے عذاب میں گرفتارہوں کی مر تکب اور دحر موں کی مجر م بن جاتی ایک زنااور ایک خود کشی اور آخرت میں دو گناہوں کی عذاب میں گرفتارہوتی۔

### گناہوں کی جڑاوراس سے توبہ

وعن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ رَسُولَ الله - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - ، قَالَ : (( لَوْ أَنَّ لابنِ آَدَمَ وَادِياً مِنْ ذَهَبٍ أَحَبُّ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَادِيانِ ، وَلَنْ يَمْلاَ فَاهُ إِلاَّ التُرَابُ ، وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ )) مُتَّفَقٌ عليه .

قوجهه: حضرت ابن عباس اورانس بن مالک رضی الله عنهم سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا اگر ابن آدم (انسان) کے پاس سونے (چاندی) کی ایک وادی بھی ہو (یعنی زروسیم سے بھری ہوئی ایک وادی بھی ہو) تب بھی چاہے گا کہ اس کے پاس (سونے چاندی کی ایک کے بجائے) دووادیاں ہوں اس کی ہوس کا منہ تو قبر کی مٹی (موت) کے سوااور کوئی نہیں بھر سکتا اور الله تعالیٰ اسی پر مہر بان ہو تا (اوراس ہوس مال وزر سے بچاتا) ہے جو تو بہ کرتا ہے۔

تشریح: بال وزر کی ہوس انسان کو اندھا بنادیتی ہے ساری عمر حرام و حلال کا فرق 'ناجائز و جائز کی تمیز اور گناہ و ثواب کی پرواہ کئے بغیر ہمہ وقت بال جمع کرنے میں منہمک اور سو کے بعد دوسو 'ہزار کے بعد دوہ ہزار لاکھ کے بعد دولا کھ اور کروڑ کے بعد دوکروڑ کے چکر میں پھنسار ہتا ہے اور جہنم کی طرح ہل من مزید کا نعرہ اس کی زبان پر رہتا ہے۔ یہی ہوس زر اندوزی اس سے بے شارگناہ کراتی ہے اور بے حساب مصیبتوں کا مر تکب بناتی ہے اور ساری عمراسی گناہ آلودزندگی میں گزر جاتی ہے اور اس کو اللہ تعالی اس محض کے جس کو اللہ تعالی اس ہوس زر سے تو ہہ کرنے اور حلال مال پر قناعت کرنے کی تو فیق عطافر مادیں وہی اس ہوس کے چکر سے نکل سکتا ہے اور گناہوں سے نی سکتا ہے اس کے اور میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حسب ذیل دعاؤں کی تعلیم دیتے ہیں۔ گناہوں سے نی سکتا ہے اس کے ادعیہ والورہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حسب ذیل دعاؤں کی تعلیم دیتے ہیں۔ (۱) رب قنعنی ہمار ذفتنی وہار کے لی فیمآ اعطیتنی

اے میرے پرور دگار!جوروزی تونے مجھے دی ہے اس پر مجھے قانع بنادے اور جو (مال و منال) مجھے تونے عطا فرمایاہے اس میں برکت عطافر ما (کہ ضروریات پوری ہو جائیں)

(۲) اللهم اکفنی بحلالك عن حرامك و بطاعتك عن معصیتك و اغننی بفضلك عمن سواك اللهم اکفنی بحصے حلال (روزی) کے ذریعہ حرام (روزی) سے اور اپنی فرمانبر داری کے ذریعہ اپنی نافرمانی سے کفایت دے (بچالے) اور اپنے فضل واحسان کے ذریعہ اپنے ماسواسے بے نیاز فرمادے۔

#### توبه كاكرشمه حديث

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " يَضْحَكُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى إِلَى رَجُلَيْنِ يقْتلُ أَحَدهُمَا الآخَرَ يَدْخُلانِ الجَنَّةَ ، يُقَاتِلُ هَذَا في سَبيلِ اللهِ فَيُقْتَلُ ، ثُمَّ يتُوبُ اللهُ عَلَى الْقَاتلِ فَيُسْلِم فَيُسْتَشْهَدُ " مُتَّفَقً عليه . توجمه: حضرت ابوہر رہوں ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد
فرمایا اللہ تعالیٰ(اپنی بے نیازی اورشان کریی پر) ان دو آدمیوں (کے انجام) کے بارے میں تبہم فرماتے
ہیں جن میں سے ایک دوسرے کو قتل کر دیتا ہے اور قاعل و مقتول دونوں جنت میں جاتے ہیں اور اس
طرح کہ ایک مسلمان اللہ کی راہ میں اڑتا ہوا دوسرے کا فرکے ہاتھ سے شہید ہوتا ہے (جنت میں
جاتا ہے) اس قاتل کو اللہ تعالیٰ کفروشرک سے توبہ کرنے کی توفیق عطا فرمادیتا ہے وہ کفروشرک سے
توبہ کرتا ہے مسلمان ہوجاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں لڑتا ہوا شہید ہوتا ہے (اور جنت میں جاتا ہے)
تشویح: قاتل اور مقتول دونوں کے جنت میں جانے کی صورت اور وجہ ظاہر ہے کہ یہ سب پچھ توبہ کا کرشمہ
تشویح: قاتل اور مقتول دونوں کے جنت میں جانے کی صورت اور وجہ ظاہر ہے کہ یہ سب پچھ توبہ کا کرشمہ
ہیداور جنت کا مستحق ہوتا ہے ورنہ ایک مسلمان کو قتل کرنے کے جرم میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں جاتا۔

ہیداور جنت کا مستحق ہوتا ہے ورنہ ایک مسلمان کو قتل کرنے کے جرم میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں جاتا۔

ہیرا اللہ تعالیٰ ہم سب کو صدق ول سے توبہ واستغفار کی توفیق عطا فرما ئیں۔

#### بابالصر

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا ﴾ [ آل عمران: ٢٠٠]، ترجمہ: اے ایمان والوا تم (خود بھی) مبر کرواور دوسروں کو بھی مبر پر آمادہ کرو۔ وقال تعالی: ﴿ وَلَنَبْلُونَّکُمْ بِشَيْءِ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالشَّمَرَاتِ وَبَشِرِ الصَّابِرِينَ ﴾ [ البقرة: ١٥٥] والشَّمرَاتِ وَبَشِر الصَّابِرِينَ ﴾ [ البقرة: ١٥٥] اور ہم ضرور آئما میں گے تم کو کسی قدر خوف اور بھوک (پیاس کی تکلیف) سے اور کچھ جان و مال اور کھوں کے نقصان (کے صدمہ) سے اور خوشخری دیدو(ان مصیبتوں میں) مبر کرنے والے لوگوں کو وقال تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ [ الزمر: ١٠ ] اس کے سوانہیں کہ حماب کے بغیر اپوراا جرتو مبر کرنے والوں کو ہی ویاجا تا ہے۔ اس کے سوانہیں کہ حماب کے بغیر اپوراا جرتو مبر کرنے والوں کو ہی ویاجا تا ہے۔ اور البتہ جس فخص نے (دوسروں کے جوروستم پر) مبر کیااور معاف کردیا (تق) بے شک بی (مبر کرنا اور معاف کردیا) ہی دشوار اور اہم کا موں میں سے ہے۔ اور معاف کردیا) ہی دشوار اور اہم کا موں میں سے ہے۔ اور معافی کردیا) ہی دشوار اور اہم کا موں میں سے ہے۔ وقال تَعَالَى: ﴿ وَاسْتَعِینُوا بالصَّبُر وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٠]

اورتم (اینے کاموں میں) مددلو ثابت قدمی ہے اور نماز ہے بے شک اللہ (کی مدد) صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ ﴾

اور ہم تم کو (غزوات و محاربات میں) ضرور آزما کینگے یہاں تک کہ ہم تم میں سے جہاد کر نیوالوں کواور ( جنگ کی سختوں پر) صبر کر نیوالوں کو جان لیں گے۔ان چھے آیات کے علاوہ اور بھی بہت سی آیتیں صبر اور اس کی فضیلت کے بیان میں قرآن عظیم کے اندر موجود ہیں۔

ان چھ آیات کے علاوہ اور بھی بہت ی آیتیں صبر اور اُس کی فضیلت کے بیان میں قر آن عظیم کے اندر موجود ہیں

## تفسیر صبر کے لغوی اور شرعی معنی

عربی زبان میں لفظ صبر تنین طریق پراور تنین معنی میں استعال ہو تاہے۔

ا-الصبوعلى الشيء. كسى چيز كوبرداشت كرنا\_

۲-الصبر عن الشيء أسى چيزے بچنااور بازر مناـ

۳-الصبو فی المشیء .کسی چیز (حالت) میں جزع و فزع (رونا پیٹینا)اور شکوہ و شکایت نہ کرنا۔ امام غزالی رحمہ اللہ نے احیاءالعلوم ج ہم میں باب الصمر کے تحت ستر سے زائد آیات بتلائی ہیں اگر قر آن کریم کااول سے آخر تک تنبع کیا جائے تواس سے بھی زیادہ آیات میں صبر اور اس کی فضیلت کابیان ملے گا۔

## صبر کی تین قشمیں

ای طرح شریعت میں بھی صبر کی تین قشمیں ہیں۔

ا-الصبر علی طاعة الله ـ الله کی عبادت وطاعت میں نفس پرگرال گزرنے اور ناگوار محسوس ہونے والے تمام امور (اعمال وافعال) کو بخندہ پیشانی برداشت کرنااور خدا کی عبادت وطاعت میں مصروف رہنااس صبر کوار دو زبان میں ثابت قدمی اور استقلال سے اور شریعت میں استقامت سے تعبیر کیاجا تاہے۔

۔ ۲-الصبوعما نھی اللہ ۔ جن امور۔ چیزوں سے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا ہے اگر چہ وہ نفس کو کتنی ہی مرغوب کیوں نہ ہوں اور کتنا ہی ان کے لئے ول کیوں نہ محلے ان سے کلی طور پر بازر ہنااور بچنا۔

۳-الصبر فیمانزل من المصائب . جو مصیبتیں انسان پر آئیں یا جانی ومالی نقصان اور صدے اُٹھانے پڑیں خواہ انسانوں کااس میں دخل ہویانہ ہوان کو منجانب اللہ سمجھ کر برداشت کرنااور راضی برضائے مولار ہنا۔

ند كور هُ بالا آيات ميں:

آیت-او ۲: صبر کی قتم اول الصبو علی طاعة الله کے تحت داخل ہیں۔

آیت-۲و۳: صبر کی قتم سوم الصبر فیمانزل من المصآئب کے تحت واخل ہیں۔

آیت-۱۹۵۰ جمله اقسام صبر کوشامل ہیں۔

آیات کی مزید تشریخ احادیث کی شرح کے ذیل میں آتی ہے۔

صبرایک عظیم روشنی ہے

حمدو ثنا) اعمال کی ترازو کو بھر دیتی ہے (۳) اور سبحان اللہ والحمد لله 'الله تعالیٰ کی تشبیح (تنزیه) اور حمدو ثناوونوں تو آسان وزمین کے در میان (کی فضا) کو بھر دیتے ہیں (۴) اور نماز ایک (عظیم الثان) نور ہے (۵) اور صدقہ و خیرات (حب مال نہ ہونے کی) ایک قطعی دلیل ہے (۲) اور صبر ایک (عظیم) روشنی ہے۔

(یادر کھو) ہخض جو صبح سو رہے نکلٹا (اور عملی زندگی میں قدم رکھٹا) ہے تووہ اپنفس کا سودا کرتاہے ہیں (یا) اسکو (خداکی اطاعت کرکے آخرت کی پکڑسے) آزاد کرالیتاہے یا (اسکی نافرمانی کرکے) ہلاکت میں ڈال دیتاہے۔

حدیث کی تشر تک

طہارت پر۔خواہ جسمانی اور ظاہری نجاستوں اور گندگیوں سے طہارت ہو 'خواہ روحانی اور باطنی غلاظتوں بعنی کفروشرک' اخلاق' رذیلہ' منہیات شرعیہ (شرعاً حرام اور ممنوع کام) اور خواہشات نفس سے طہارت ہو۔ تمام اعمال۔ عبادات وطاعات۔ کی قبولیت کامدارہے اور عبادات وطاعات بعنی اعمال نصف ایمان ہیں لہذا" طہارت" بھی نصف ایمان"ہوئی۔

یا یوں کہئے کہ ایمان کے معنی ہیں: شرک و کفراور ریا وسمعہ (د کھلاوااور شہرت طلی) وغیرہ عقائد باطلہ اور

رزائل باطنیہ سے قلب وروح کاپاک وصاف ہونااور طہور کے معنی ہیں جسمانی حسی اور شرعی نجاستوں سے بدن' لباس وغیرہ کاپاک وصاف ہونااول کانام" طہارت باطن" یعنی ایمان ہے دوم کانام" طہارت ظاہر" یعنی طہور ہے اور دین میں دونوں قتم کی طہار تیں مطلوب ہیں اس لحاظ سے طہورا یمان کا نصف ثانی ہے۔

۲- الحمد لله تملاء الميزان . "تمام ترتعريف الله كي بي كهناعمل كي ترازوكو بحرديتا بي اس لئے كه تمام تر كمالات اور تعريفيں خواہ براہ راست الله تعالى كى تعريفيں ہوں يااوراس كى كسى مخلوق كى "كيونكه مصنوع (بنی ہوئى چیز)كى تعریف دراصل اس كے صانع (بنانے والے)كی تعریف ہوتی ہے الله تعالى كے لئے مخصوص ہونے كادل سے اقرار كرنااور زبان سے اس كا ظہار كرنااگر رياكارى اور شہرت طلى كى آلودگى سے پاک ہواور الله تعالى كے بال مقبول ، توبندہ كى عمل كى ترازو ، كو بحرد سے كے بہت كافى ہے۔

٣-سبحان الله والحمدلله تملان مابين السمآء والارض. الله پاک ومبرا ہے اور تمام تر تعر يقين الله تعالیٰ کے لئے ہیں دونوں کلمے آسان وزمین کے در میان (کی فضا) کو بھر دیتے ہیں۔اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام عیوب اور کمزور یوں سے مبر ااور پاک ہونے اور تمام تر کمالات کے تنہامالک ہونے کا خلوص قلب سے اقرار اور زبان سے اعلان 'حاصل افرینش ہے اور نہ صرف زمین و آسان بلکہ خلاصۂ کا ئنات ہے اور ریاکاری وشہرت طلبی ہے یاک دل اور زبان سے ایک مومن بندہ کابیرا قرار واعلان زمین و آسان کواجر و ثواب سے بھر دینے کے لئے کافی ووافی ہے۔ ٧-الصلوة نور. نماز (عظيم الثان) نورب ال لئے كه حديث شريف ميں آتا كه ايك مخلص نماز پڑھنے والا جب نماز پڑھتاہے تووہ اپنے رب سے مناجات (رازونیاز کی باتیں) کرتاہے اور اس کارب اس کے اور قبلہ کے در میان ہو تاہات کئے نماز کو معراج المؤمنین (ایمان والول کی معراج) کہا گیاہے۔للبذاایی عاشقانہ اور والہانہ نماز دنیامیں بھی نور علی نور۔ نور ہی نور۔ ہے جو قلب مومن کی تمام ظلمتوں کو دور کرنے کے لئے "صیقل"کاکام دیتی ہے اس لئے الله تعالى نے فرمایا ہے ان الصلوة تنهى عن الفحشآء والمنكر (بے شك نماز فخش اور برے اعمال واخلاق سے روكتى ہے) اوراس کئے حبیب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:قرہ عینی فی الصلوۃ (میری آنکھوں کی مھنڈک نماز میں ہے) نیز آخرت میں یہی آیت کریمہ سیماهم فی وجوههم من اثرالسجود (ان کی (مخصوص) نثانی ان کی پیشانیوں پر سجدوں کے نشان ہیں) کے تحت نمازیوں کی پیشانیوں کابیہ نور ہی آیت کریمہ نورھم یسعیٰ بین ایدیھم (ان کانوران کے آگے آگے دوڑ تاہوگا) کے مطابق وہ نور ہو گاجو قیامت کے دن جنت کی طرف ان کی رہنمائی کرے گا بہر صورت حضور قلب کے ساتھ پڑھی ہوئی نماز دنیاو آخرت دونوں جہان میں نور ہی نور ہے۔

۵-الصدقة بوهان . صدقه (کرنا) قطعی دلیل ہے۔اس لئے که خداپر ستیاور عبادت وطاعت الہی کی راہ میں " "سنگ گرال" (بھاری پھر) حب مال۔مال کی محبت ہے ایک مخلص مومن بطیب خاطر اپنی حلال کمائی میں سے م غوب ترین اور بہترین چیز خالصاً لوجہ اللہ جب اپنے محبوب پر ور دگار کی راہ میں قربان اور صدقہ کرتا ہے تواس کے قلب کے حب مال سے پاک ہونے کی قطعی اور واضح دلیل ہے۔

۲- الصبوضيآء . صبرايک عظیم روشن ہے اس لئے کہ خدا پر ستی اور احکام الہید کی پابندی کی راہ میں جو بھی سختیاں 'وشواریاں یا آ فات ومصائب پیش آئیں یا جانی و مالی نقصانات اٹھانے پڑیں خواہشات نفس کی مقاومت کرنی پڑے بختدہ پیشانی ان سب کو برداشت کرنااور صبر کرناایک بھی نہ بجھنے والی عظیم روشن ہے جو"ر ضاوتسلیم" کے مقام تک انسان کی رہنمائی کرتی ہے اور آیت کریمہ ان اللہ مع الصابوین (بے شک اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے) کے تحت معیت الہید کی سعادت کے حصول کاؤر بعہ ہے۔

نیزانسان کاسب سے بڑامار آستین دستمن نفس امارہ اس کے پہلومیں بیٹھا ہروقت شہوانی جذبات کو مادی لذا کذیر برا پیختہ کرنے میں لگار ہتا ہے اس کی سرکو بی کرنے اور خواہشات نفسانی کو قابو میں رکھنے اور انوار و تجلیات الہیہ سے روح کو روشن کرنے والی «عظیم روشنی" یعنی صبر کا مظہر کامل روزہ ہے چنانچہ بہت سے مفسرین آیت کریمہ: واستعینوا بالصبو والصلوۃ میں صبر کی تفسیر روزہ سے کرتے ہیں بہر صورت صبر ایک آفتاب ہے جس کی ضیاءانسان کے ظاہر و باطن کو سرتاپاروشن رکھتی ہے اس کئے حدیث میں آیا ہے۔الصبو نصف الایمان (صبر نصف ایمان ہے)

2-القرآن حجة لك اوعليك - قرآن ججت (دليل) ہے تيرے حق ميں يا تيرے خلاف-اس كئے كه قرآن عظيم الله كاكلام ہے اس كى تلاوت كرنااس كى تعليمات پر بقدر طاقت بشرى عمل كرنا آخرت كى پكڑسے بچنے كى ايك ججت (دليل) ہے اور قرآن كو جزودان ميں لپيٹ كرطاق نسياں پرركھ دينے اور اسكى تعليمات كوليس پشت دال دينے والوں كے خلاف 'يمى قرآن مستحق قہر خداد ندى ہونے كى ايك ججت (دليل) ہے چنانچہ قيامت كے دن قرآن دونوں گروہوں كے حق ميں موافق اور مخالف گواہى دے گا جيساكہ احاد بيث ميں آتا ہے۔

کل الناس یغلوا فبائع نفسه فمعتقها او موبقها: ہر آدمی صحصورے نکاتاہائی جان کاسوداکر تاہے ہیں یااس کو آزاد کرالیتاہے یابلاکت علی ڈال دیتاہے۔ یہ ایک انسانی نجات یا ہلاکت کامعاملہ ہے جوشب وروز ہر قدم پر انسان کے سامنے رہتاہے اس حقیقت کو اس موجز (مختصر) جملہ میں افصح العرب والعجم صَلَّی الله 'عَلَیْهِ وَسَلّم' نے ادافر ایاہے کہ ہر مخص صبح ہوتے ہی نکائ یعنی عملی زندگی میں قدم رکھتاہے تو وہ در حقیقت اپنے نفس (جان)کاسوداکر تاہے جس شخص نے صبح سے شام تک ہر کام میں اطاعت خداد ندی کوسامنے رکھااس نے اپنے آپ کو رکھا در خواہشات اور دنیاوی اغراض کوسامنے رکھااور خداکی اطاعت کو پس پشت ڈال دیاس نے اپنے آپ کو ہلاکت۔ عذاب اللی خواہشات اور دنیاوی اغراض کوسامنے رکھااور خداکی اطاعت کو پس پشت ڈال دیاس نے اپنے آپ کو ہلاکت۔ عذاب اللی سے آزاد کر الیااور جس شخص نے نفسانی خواہشات اور دنیاوی اغراض کوسامنے رکھااور خداکی اطاعت کو پس پشت ڈال دیاس نے اپنے آپ کو ہلاکت۔ عذاب اللی سیں ڈال دیا اللہ تعالی کارشاد ہے۔

ان الله اشتری من المؤمنین انفسهم و اموالهم بان لهم البحنة ' (توبه: ۱۱۱) ب شک الله تعالی نے ایمان والوں سے ان کے جان ومال کو جنت کے عوض خرید لیا ہے الله تعالیٰ خریدار " ہیں بندہ ''سوداگر " ہے اور '' جان ومال '' وہ متاع عزیز ہے جس کو جنت کے عوض بندہ بیچنااور الله تعالیٰ خریدتے ہیں اور دنیا و آخرت دونوں میں سر خروئی حاصل کر تاہے یا اس متاع عزیز کو اغراض دنیوی اور خواہشات نفسانی کے عوض انسان بیچنااور شیطان خرید تاہے اور دنیا و آخرت دونوں میں ذکیل وخوار ہو تاہے اور عذاب الہی میں اپنی جان کو ہلاک کر ڈالتا ہے۔

### صبر سے بڑھ کر کوئی دولت نہیں

وعن أبي سَعيد سعدِ بن مالكِ بن سنان الخدري رضي الله عنهما: أَنَّ نَاساً مِنَ الأَنْصَارِ سَالُوا رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَعْطَاهُمْ، ثُمَّ سَألُوهُ فَأَعْطَاهُمْ، حَتَّى نَفِدَ مَا عِندَهُ مَا عِندَهُ مَا عَندُهُ عَنْدُم وَمَنْ بَقَالَ لَهُمْ حِينَ أَنْفُقَ كُلَّ شَيِّ بِيدِهِ: " مَا يَكُنْ عِنْدي مِنْ خَيْر فَلَنْ أَدَّخِرَهُ عَنْكُمْ، وَمَنْ يَسْتَعْفِ الله مَا يُكُنْ عِنْدي مِنْ خَيْر فَلَنْ أَدَّخِرَهُ عَنْكُمْ وَمَن يَسْتَعْفِ الله مَا يَكُنْ عَندي مِنْ يَتَصَبّرْ يُصَبّرْهُ الله مَا أَعْطِي أَحَد عَطَاةً يَسْتَعْفِ الله مَا الله مَن الصَّبْر " مُتَّفَقٌ عليه .

قوجمہ: حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: انصار میں سے بعض (ضرورت مند) لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے (مالی المداد کا) سوال کیا آپ نے (بقدر ضرورت) ان کو وے دیا پھر (پچھ دن بعد) انہوں نے آپ سے (ای طرح مالی المداد کا) سوال کیا تو آپ نے پھر (جو مناسب سمجھا) ان کو وے دیا پہاں تک کہ جو (بیت المال کامال) آپ کے پاس تھاسب ختم ہو گیا چنا نچہ جب آپ نے جو پچھ (مال و متاع) آپ کے پاس تھاسب (ای طرح ضرورت مند مسلمانوں پر) خرچ کر ڈالا تو ان سے فرمایا: جو بھی مال و متاع میر ہے پاس ہو گامیں اس کو تم سے بچا کر ہر گز نہیں رکھوں کا لیکن (تم یاد رکھو کہ یہ مانگنے کی عادت بری ہے) جو مخف مانگنے سے بچا چا ہے گا اللہ تعالی (اس کی ضرورت کو خود پورا فرمادیں گے اور ) اس کو مانگنے سے بچادیں گے اور جو مخف اللہ تعالی سے غنا (تات کی صبر فرورت کی کی طور جو کوئی صبر (کی دولت) سے بیادیں گے اور (یادر کھو) صبر (کی دولت) سے بڑھ کراورو سیج تر کوئی خیر و برکت (کسی کو) عطا نہیں کی گئی۔

تشریح: اس حدیث شریف میں صبر سے مراد جواللہ تعالی نے دیااس پراکتفاکر نااور زیادہ کی حرص وطمع سے بچنا ہے۔ جس کو علم اخلاق اور شریعت کی اصطلاح میں قناعت کہتے ہیں اور ''ادعیہ ما ثورہ'' میں اس کی دعاذیل کے الفاظ میں مانگنے کی تلقین کی گئی ہے۔ رب قبعنی ہمارزقتنی و بارک لی فیمااعطیتنی رب جو تونے مجھے روزی دی اس پر تو مجھے قناعت دے اور جو تونے مجھے عطافر مایا اس میں برکت دے دے۔

ایک اہم سوال کاجواب

اس دعا میں اس سوال کاجواب بھی آگیا جو اللہ تعالیٰ نے دیا اگر اس میں ضروریات پوری نہ ہوں تو کیا کریں؟ فرمایا:اللہ سے دعاکرووہ اس میں اتنی برکت عطا فرمادیں گے کہ ضروریات پوری ہو جائیں گی "خدااور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات پر صدق دل سے ایمان رکھنے والے جانتے ہیں کہ "برکت آسان سے اُترتی ہے"اس کے ہوتے مقدار رزق کو ضروریات کے پیانے سے ناپنے کا خیال شیطانی وسوسہ اور نفس کا فریب ہے اس سلسلہ میں بکثر ت واقعات احادیث میں فدکور ہیں کتب حدیث کی مراجعت سیجئے اور دل سے حرص و طمع کی نے بی کرنے اور جو خدانے دیا ہے اس پر سیچے دل سے قناعت کرنے کے بعد برکت کے کرشے مشاہدہ سیجئے۔

## غ<sup>ل</sup>ى كابيان

ال حدیث میں غناکا بھی ذکر آیا ہے حدیث شریف میں آتا ہے۔ خیر الغنی غنی النفس. بہترین غنی نفس کا غنی ہوتا ہے۔

جب الله تعالیٰ کے فضل وکرم سے انسان کا نفس "ماسواالله" سے بے نیاز ہوجا تاہے تواگر چہ اس کا ہاتھ خالی ہو'
اس کاول غنی ہو تاہے اور اسے صرف الله تعالیٰ کے فضل وکرم پر اعتماد ہو تاہے وہ الله تعالیٰ کے سوااور کسی شخص

ایمال و منال پر بھروسہ کرتا ہی نہیں اللہ تعالیٰ اپنے خزانہ غیب سے جو وہ مانگتاہے حسب ضرورت و مصلحت عطا
فرماتے ہیں اسی لئے حضرات صوفیاکا مقولہ ہے العنبی ھو الفقیو الی اللہ 'غنی ہے ہی وہ جو صرف اللہ تعالیٰ کا محتاج ہو۔

#### عفت كابيان

اس حدیث میں عفت کا بھی ذکر آیاہے اس کے معنی ہیں حتی الامکان اللہ تعالیٰ کے سوا اور کسی سے مانگئے 'اور غیر اللہ کے سامنے ہاتھ پھیلانے 'سے بچناعلم اخلاق کی روسے بھی عفت اخلاق فاضلہ میں سے ہے شرعاً بھی اگرچہ بحالت اضطرار۔ انتہائی مجبوری کی حالت میں۔ کسی سے سوال کرنے اور مانگئے کی اجازت ہے مگر مجبوری کے بغیر سوال کرنے اور مانگئے کی اجازت ہے مگر مجبوری کے بغیر سوال کرنے سے متعلق احادیث بکثرت کتب حدیث میں فدکور ہیں غنی مطلق اللہ تعالیٰ ثروت مندوں کو ایسے ہی عفت پسند ضرورت مندوں کی ضروریات پورا کرنے کی ترغیب اور اس کی اہمیت و فضلیت سے متعلق ارشاد فرماتے ہیں۔

يحسبهم الجاهل اغنيآء من التعفف تعرفهم بسيماهم لايسئلون الناس الحافأ

ناوا قف آدمی ان (ضرورت مندول) کوغنی گمان کرتاب ان کے سوال نہ کرنے کی وجہ سے 'حالا نکہ تم ان کے چرہ بشرہ سے ان کو پہچان لوگے (کہ بیہ ضرورت مند ہیں) وہ لوگوں سے نہ ما نگتے ہیں 'نہ چیچے پڑتے ہیں۔
صبر 'غنی اور عفت کی اس تشر ت کے بعد آپ بخو بی سمجھ سکتے ہیں کہ سب سے بڑی اور سب سے و سیچ (ہمہ گیر) فضیلت صبر ہے اس دولت کے میسر آجانے کے بعد کسی کے سامنے ہاتھ پھیلانے اور مانگنے کی نوبت ہی شہیں آتی اللہ تعالی بغیر مانگے سب پچھ دے دیتے ہیں اپنی شب وروز کی زندگی میں صدق دل سے اس صبر و قناعت نہیں آتی اللہ تعالی بغیر مانگے سب پچھ دے دیتے ہیں اپنی شب وروز کی زندگی میں صدق دل سے اس صبر و قناعت اور غنی و عفت کو اپناکر دیکھتے پھر حدیث کی حقانیت اور زندگی کی اعلی اقد ادکا پیتہ چلے گا۔
اور غنی و عفت کو اپناکر دیکھتے پھر حدیث کی حقانیت اور زندگی کی اعلی اقد ادکا پیتہ چلے گا۔
سی صبر 'صبر کی تیسر می قشم صبر عن المشنی کے تحت داخل ہے۔
صبر و شمکر خیر ہیں

وعن أبي يحيى صهيب بن سنان رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :" عَجَبًا لأَمْرِ الْمُؤمنِ إِنَّ أَمْرَّهُ كُلَّهُ لَهُ خيرٌ ولَيسَ ذلِكَ لأَحَدٍ إِلاَّ للمُؤْمِن : إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيرًا لَهُ ، وإِنْ أَصَابَتْهُ ضِرَاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ " رواه مسلم .

قر جمعه: حضرت صہیب بن سنان رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرملیا: مومن کامعاملہ بھی کتناعجیب ہے؟ بیشک مومن کامعاملہ (ہر حالت اور ہر صورت میں) خیر ہی خیر ہے اور یہ سعادت مومن کے سوااور کسی کو میسر ہی نہیں (وہ معاملہ یہ ہے کہ) اگر مومن کو خوشحالی نصیب ہوتی ہے تواس پر وہ اللہ تعالیٰ کا شکر اداکر تا ہے تو وہ خوشحالی اس کے لئے باعث خیر بن جاتی ہے (اس لئے کہ اس کا شکر اداکر نے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس کی خوشحالی اور مال واولا داور دوسر ی نعمتوں میں مزید اضافہ فرماتے کا شکر اداکر مومن بدحالی (اور تنگدستی) میں گر فرار ہو تا ہے تواس پر صبر کر تا ہے (اور رضاالہی پر راضی رہتا ہیں) اور اگر مومن بدحالی (اور تنگدستی) میں گر فرار ہو تا ہے تواس پر صبر کر تا ہے (اور رضاالہی پر راضی رہتا ہے) تو وہ بدحالی اس کے لئے باعث خیر بن جاتی ہے (اور رضاو تسلیم کا بلند ترین مقام میسر آ جاتا ہے۔ تشور یہ نے کی وجہ شکر موجب خیر اس لئے بنرا ہے کہ اللہ تعالیٰ کاوعدہ ہے کہ: کن تشور یہ نے میر وشکر کے خیر بنے کی وجہ شکر موجب خیر اس لئے بنرا ہے کہ اللہ تعالیٰ کاوعدہ ہے کہ: کن تشور یہ نے کی وجہ شکر موجب خیر اس لئے بنرا ہے کہ اللہ تعالیٰ کاوعدہ ہے کہ: کن

شكرتم لازيدنكم (ابراهيم:٧)

بخدااگرتم شکراداکرو گے تو میں یقیناتم کواور زیادہ دول گاصبر موجب خیراس لئے بنتا ہے کہ صبر سے رضاوتشکیم کامر تنبہ میسر آتا ہے جواُولوالعزم انبیاءور سل کامقام ہے اللہ تعالیٰ اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم فرماتے ہیں: فاصبر کما صبر اولو العزم من الرسل (احقاف: ٣٥)

پس اے نبی تم صبر و کروجیسے اولوالعزم انبیاءور سل نے صبر کیاہے۔

صبر کی آزمائش کاسب سے سخت مقام

وعن أنَسِ رضي الله عنه ، قَالَ : لَمَّا ثَقُلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَعلَ يَتَغَشَّاهُ

الكَرْبُ ، فَقَالَتْ فَاطِمَةُ رضي الله عنها: وَاكَربَ أَبَنَاهُ . فَقَالَ: "لَيْسَ عَلَى أَبِيكِ كَرْبُ بَعْدَ الْيَوْمِ " فَلَمَّا مَاتَ ، قَالَتْ : يَا أَبَنَاهُ ، أَجَابَ رَبَّا دَعَاهُ ! يَا أَبِنَاهُ ، جَنَّةُ الفِردَوسِ مَأْوَاهُ ! يَا أَبِنَاهُ ، إِلَى جَبْرِيلَ نَنْعَاهُ ! فَلَمَّا دُفِنَ قَالَتْ فَاطِمَةُ رَضِي الله عنها : أَطَابَتْ أَنْفُسُكُمْ أَنْ أَبَنَاهُ ، إِلَى جَبْرِيلَ نَنْعَاهُ ! فَلَمَّا دُفِنَ قَالَتْ فَاطِمَةُ رَضِي الله عنها : أَطَابَتْ أَنْفُسُكُمْ أَنْ تَحْثُوا عَلَى رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التَّرَابَ ؟! رواه البخاري .

توجمه: حفرت انس بن مالک رضی الله عنہ سے روایت ہے کہ: جب (مرض الموت میں) محبوب رب العالمین صلی الله علیہ وسلم کامر ض زیادہ شدت اختیار کر گیااور (تھوڑی تھوڑی دیر کے بعد) آپ پر کرب اور بے چینی کے دور بے پڑنے گے تو (آپ کی اس غیر معمولی تکلیف کو دکھ کر) حضرت فاطمہ رضی الله عنہا کی زبان سے تکلا: "ہائے میر بیارے باپ کی بے چینی "تواس پر آپ نے ان کی تسلی کے لئے فرمایا: آج کے بعد تمہارے باپ پر آبھی) کوئی بے چینی نہ ہوگی "(ساری بے چینیاں آج کے بعد ختم ہو جائیں گی) چرجب حضور صلی الله علیہ وسلم کاوصال ہو گیا تو (شدت غم سے) حضرت فاطمہ رضی الله عنہا کی زبان سے تکلا: ہائے میر بے باپ!ان کے پروردگار نے جب ان کو بلایا تو انہوں نے فور آئس بلاوے عنہا کی زبان سے تکلا: ہائے میر باپ!ان کے پروردگار نے جب ان کو بلایا تو انہوں نے فور آئس بلاوے میر سے باپ! بب جنت الفردوس جن کا مسکن ہے 'ہائے میر باپ! بب جنت الفردوس جن کا مسکن ہے 'ہائے میر باپ! ب جنت الفردوس جن کا مسکن ہے 'ہائے میر باپ! جب صحابہ کرام فخر کا نتات صلی الله علیہ وسلم کو دفن کر چکے تو حضرت فاطمہ شنے نیان سے کہا: تمہارے دب صحابہ کرام فخر کا نتات صلی الله علیہ وسلم کو دنریز مین دفن کر نااور ان پر مٹی ڈالنا گوارا کر لیا؟

تشریح: سیلہ نساء اہل الجنہ (جنتی عور تول کی سر دار) حضرت فاطمۃ الزہر او بتقاضائے بشریت اپنے اس عزیز اور محبوب باپ کی جانکنی کی شدت پر۔جس نے حسب ذیل الفاظ میں فاطمہ سے اپنے غیر معمولی تعلق خاطر کا اظہار فرمایا تھا۔

فاطمة بضعة منی من آذاهافقد آذانی فاطمه میرے جگر کاایک کلواہیں جس نے ان کوستایا بیٹک اس نے مجھے ستایا۔ تلملا المحتی ہیں اور بے ساختہ زبان سے واکرب ابناه۔ ہائے میرے پیارے باپ کی بے چینی۔ لکتا ہے اس پررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بخر ض تسلی وولاسا فرماتے ہیں: "لیس علمے ابیك کوب بعد الیوم" اسی طرح وفات اور تجہیز و تنفین کے بعد کے بے ساختہ حزنیہ کلمات 'یہ سب کمال رافت ورحمت کا تقاضا ہیں اور عنداللہ مطلوب ہیں اگر عزیز ترین جستی کی وفات پریہ فطری تاثر اور ان حزنیہ کلمات کا اظہار نہ ہو تو یہ "قسوة قلبی "اور سنگدلی کی دلیل ہے جو ہر گز بشریت کا تقاضا نہیں ہو سکتی 'اور عنداللہ حمت الہی سے محرومی کا موجب ہے جیسا کہ احادیث میں آیا ہے مزید تفصیل اگلی حدیث کی تشریح میں آتی ہے۔

### بے ساخنہ آنسو 'اور بغیر آواز کے روناصبر کے منافی نہیں

وعن أبي زَيدٍ أُسَامَةَ بن زيدِ بنِ حارثةَ مَوْلَى رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وحِبِّهُ وَابنِ حَبه رضي اللهُ عنهما ، قَالَ : أَرْسَلَتْ بنْتُ النَّيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ ابْنِي قَد احْتُضِرَ فَاشْهَدنا ، فَأَرْسَلَ يُقْرَىءُ السَّلامَ ، ويقُولُ : " إِنَّ لله مَا أَخَذَ وَلَهُ مَا أَعطَى وَكُلُّ شَيءٍ عِندَهُ بأَجَلِ مُسَمَّى فَلتَصْبرْ وَلْتَحْتَسِبْ " فَأَرْسَلَتْ إِلَيْهِ تُقْسِمُ عَلَيهِ لَيَأْتِينَها . فقامَ وَمَعَهُ سَعْدُ بَن عَبادة ، وَمُعَادُ بْن جَبَلِ ، وَأُبَيُّ بْن كَعْبِ ، وَزَيْدُ بْن ثَابِتٍ ، وَرجَالُ رضي الله عنهم ، فَرُفعَ إِلَى رَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الصَّبيُّ ، فَأَقْتَلَ : " هذهِ رَحَةٌ جَعَلَها الله تَعَالَى فِي قُلُوبِ مَنْ شَاءَ مِنْ عِبَادِهِ ، وَإِنَّما يَرْحَمُ اللهُ مِنْ عَبادِهِ ، وَإِنَّما يَرْحَمُ اللهُ مِنْ عَبادِهِ ، وَإِنَّما يَرْحَمُ اللهُ مِنْ عَبادِهِ الرَّحَماءَ " مُتَّفَقً عَلَيهِ . وَمَعنى " تَقَعْقَعُ " : تَتَحرَّكُ وتَضْطَر بُ . وَإِنَّما يَرْحَمُ اللهُ مِنْ عَبادِهِ الرَّحَماءَ " مُتَّفَقً عَلَيهِ . وَمَعنَى " تَقَعْقَعُ " : تَتَحرَّكُ وتضْطَر بُ .

عِبادِهِ الرُّحَماءَ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وَمَعنَى " تَقَعْقَعُ " : تَتَحرَّكُ وتَضْطَرِبُ . ترجمه: رسول الله صلى الله عليه وسلم كے حبيب بن حبيب (محبوب كے محبوب) آزاد كردہ غلام حضرت أسامه بن زيد بن حارثه رضى الله عنهائ روايت ہے كه:رسول الله صلى الله عليه وسلم كى صاحبزادی (حضرت زینب رضی الله عنها) نے آپ کے پاس پیغام بھیجا کہ میر ابچہ نزع کی حالت میں ہے ' ذرا آپ تشریف لے آئیں (ہم لوگوں کو تسلی ہو جائے گی) تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے (اس اندوہناک منظراور ان کی تکلیف کو بچشم خود دیکھنے سے بچنے کی غرض سے) پیغام بھیجا: رسول اللہ سلام فرماتے ہیں اور ارشاد فرماتے ہیں (دختر عزیز!) بیشک جو اللہ تعالیٰ نے لے لیاوہ بھی اس کا ہے اور جو دیا تھاوہ بھی ای کا تھااللہ تعالیٰ کے ہاں ہر چیز کاوقت مقررہے تم صبر کرواور اس صبر پراللہ سے )اجر کی امیدر کھو" (مرضی مولی از ہمہ اولی) اس پرانہوں نے پھر پیغام بھیجا: اور بقسم درخواست کی کہ آپ اس وقت ہمارے پاس ضرور ضرور تشریف لائیں" تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سعد بن عبادہ 'معاذبن جبل ابی بن کعب 'زید بن ٹابت اور چند سربر آور دہ انصاری صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کے ساتھ اُٹھ کر چلے اور صاحبزادی صاحبہ کے مکان پر پہنچے تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بچہ کو پیش کیا گیا آپ نے اس کو گود میں لے لیا بچہ کا گھو نگروبول رہا تھا (اور سانس رک زُک کر آرہاتھا) یہ کیفیت دیکھ کر آپ کی مقدس آئکھوں سے بے ساختہ آنسو بہہ پڑے تواس پر حضرت سعد بولے: یہ كيايار سول الله (يه آنسوكيسے)؟ تو آپ نے ارشاد فرمايا: يه جذبه ترحم ہے (اے سعد!)جواللہ تعالیٰ نے ا پنے بندوں کے دلوں میں ود بعت فرمایاہے "اورا یک روایت میں ہے:"اپنے جن بندوں کے دلوں میں عاماود بعت فرمادیا ہے "اور (یادر کھو)رحم کرنے والوں ہی پراللہ تعالیٰ بھی رحم فرماتے ہیں۔ تشريح: ني رحت صلى الله عليه وسلم كاار شادي:

الراحمون يرحمهم الرحمن ارحموامن في الارض يرحمكم من في السمآء:

رحم کرنے والوں ہی پرر من بھی رحم فرماتا ہے تم زمین والوں پررحم کرو تو تم پر آسان والا بھی رحم کرے گا۔
حضرت سعد بن عبادہ رضی اللہ عنہ نے آئھوں سے آنسو نکلنے اور بغیر آواز کے رونے 'کو بھی صبر کے خلاف خصوصاً آپ کی جلالت شان کے منافی سمجھ کر سوال کیا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس غلط فہمی کو دور فرماتے ہیں کہ رحم اور ترحم تو اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی خوش آئند نعمت ہے رحمت اور اسم جلالت الرحمٰن (بہت بڑارحم کرنے والا) کا مظہر ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مظہر کمالات 'مقد س ذات گرامی 'عالم بشیریت بین اساء و صفات الہیہ کا مظہر اتم (کامل ترین مظہر ہے) اس لئے یہ رنج و غم اور صدمہ اور اس پر بے ساختہ نکلنے میں اساء و صفات الہیہ کا مظہر اتم (کامل ترین مظہر ہے) اس لئے یہ رنج و غم اور صدمہ اور اس پر بے ساختہ نکلنے والے آنسو 'نہ صبر کے منافی ہیں اور نہ آپ کی شان کے 'صبر کے منافی چخنا چلانا 'وھاڑیں مار کر رونا ' ہین کرنا 'کیڑے بھاڑنا 'بال نوچنا' منہ یا سینہ پیٹنا وغیرہ جا ہلانہ رسوم ہیں جونہ صرف شرعاً ممنوع اور حرام ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی نارا ضگی اور غصہ کا موجب بھی ہیں جیسا کہ تفصیل کے ساتھ اصادیث ہیں فد کور ہے۔

ان دونوں حدیثوں میں صبر کی قشم

حدیث نمبر او نمبر ۵ صبر کی تیسری قسم الصبو عندالمصیبة کے تحت داخل ہیں۔

### حديث الاخدود: خند قول كاقصه

#### خندق والول کے قصہ کا پس منظر

عیسائی مذہب پرایک ایسادور بھی گزراہے جس میں اول یہودیوں نے اور ان کے بعد بت پرست قو موں اور ظالم و جابر بادشاہوں نے عیسائیوں پربے پناہ مظالم ڈھائے ہیں اور بت پرست پر ان کو مجبور کیاہے اس عہد میں عیسائیوں کے لئے اپنے دین عیسوی کو چھپائے بغیر زندہ رہنا محال تھاعیسائی مذہب کے رہنمااور تارک الد نیار اہب بھی بستیوں سے دوریا خانقاہوں میں یاویرانوں میں بالکل الگ تھلگ زندگی بسر کرتے تھے اور جوان کے ہم مذہب لوگ چھپ چھوری انجیل اور دین عیسوی کی تعلیم دیتے و عظ و تھیجت کرتے رہنے تھے یہ وہ زمانہ تھا جبکہ حضرت عیسلی علیہ السلام کی آسانی کتاب انجیل اپنی اصلی حالت پر 'اور دین عیسوی کی تعلیم اس نہیں ہوئی کی تعلیمات اپنی اصلی صورت میں موجود و ہر قرار تھیں کسی قتم کا تغیر و تبدل اور منے و تحریف ان میں نہیں ہوئی کی تعلیمات اپنی اصلی صورت میں موجود و ہر قرار تھیں کسی قتم کا تغیر و تبدل اور منے و تحریف ان میں نہیں ہوئی کی تعلیمات کاذریعہ تھا۔

اس زمانہ میں دنیا کے بعض ملکوں۔ عرب 'شام 'فارس وغیرہ۔ میں انہی بت پرست وخود پرست ظالم وجا برباد شاہوں نے خدا پرایمان لانے والوں خصوصاً عیسا ئیوں کو صرف اللہ تعالی پرایمان لانے کے جرم میں خوفناک آگ کے الاؤسے بھری ہوئی خند قوں میں زندہ جلا دیاہے چنانچہ بمن کے شہر نجران کے اندر بمن کے بت پرست بادشاہ 'ذونواس نے بڑی بڑی خند قیں کھدوا کرائی خوفناک آگ سے جس کی لیٹیں دور دور تک بیت پرست بادشاہ 'ذونواس نے بڑی بڑی خند قیں کھدوا کرائی خوفناک آگ سے جس کی لیٹیں دور دور تک بیت پرست بادشاہ 'دونواس نے بڑی تھیں 'بھروادیا تھااور ہراس شخص کو جودین عیسوی اور خدا پرستی سے منحرف نہ ہو۔ بوڑھا ہویا جوان یا بچہ مرد ہویا عور ت۔ زندہ آگ میں جلا دینے کا حکم دے رکھا تھا ایسے مواقع پر خود بادشاہ اور اس کے پرستار بھی اس انسانیت سوز تماشے کو دیکھنے کے لئے خندق کے اردگرد کرسیوں پر بیٹھتے اور خدا پرستوں کے جلنے جلانے کا تماشاد یکھا کرتے تھے۔

آخر قبرالہی اور انقام خداوندی نے اس آگ کی خو فناک لپٹوں میں اس باد شاہ اور اس کے پر ستاروں کو جلا کر را کھ کر دیااس واقعہ کا جمالی تذکرہ سور قالبر وج میں آیا ہے حضرت صہیب کی اس حدیث میں بھی اس کی پچھ تفصیل مذکور ہے پورامفصل بیان کتب تفسیر و تاریخ میں پڑھیئے

#### اس زمانہ کے فرعون و نمرود

اس زمانہ کے فرعون و نمرود۔امریکہ 'روس' برطانیہ وغیرہ قہرمانی طاقتیں بھی ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر ایٹم بم اور ہائیڈرو جن بم تیار کرکے روئے زمین کو جہنم زار بنانے اور خدا کی مخلوق کو اس میں پھوٹک ڈالنے کے منصوبے بنانے میں مصروف ہیں قہرالہی جب جوش میں آئے گا توان شاء اللہ سے بم خود ان کو ہی پھو نکیس کے اور انکے ملکوں کو جہنم بنادینے کے ہی کام آئیں گے۔

وعن صهيب رضي الله عنه: أنَّ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " كَانَ مَلِكٌ فيمَنْ كَانَ قَبلَكُمْ وَكَانَ لَهُ سَاحِرٌ فَلَمَّا كَبِرَ قَالَ للمَلِكِ : إنِّي قَدْ كَبِرْتُ فَابْعَثْ إلَيَّ عُلاماً أُعَلَّمهُ السَّحْرَ ؛ فَبَعثَ إلَيْهِ عُلاماً يُعَلِّمهُ ، وكانَ في طريقِهِ إِذَا سَلَكَ رَاهِبُ ، فَقَعدَ إلَيْه وسَمِعَ كَلامهُ فَاعْجَبَهُ ، وكانَ إِذَا أَتَى السَّاحِرَ ضَرَبَهُ ، فَشَكَا ذلِكَ فَاعْجَبَهُ ، وكانَ إِذَا أَتَى السَّاحِرَ ، مَرَّ بالرَّاهِ وَقَعَدَ إلَيْه ، فَإِذَا أَتَى السَّاحِرَ ضَرَبَهُ ، فَشَكا ذلِكَ إِلَى الرَّاهِ ب ، فَقَالَ : إِذَا خَشِيتَ السَّاحِرَ ، فَقُلْ : حَبَسَنِي السَّاحِرُ . فَقَالَ : السَّاحِرُ ، فَقُلْ : حَبَسَنِي السَّاحِرُ . فَقَالَ : اليَّاسَ ، فَقَالَ : اليَوْمَ حَبَسَنِي السَّاحِرُ أَفْضَلُ أَم الرَّاهِ بُ أَفْضَلُ ؟ فَأَخَذَ حَجَراً ، فَقَالَ : اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ أَمْرُ الرَّاهِ بِ أَحْبَ أَعْلَ النَّاسُ ، فَرَمَاهَا فَقَتَلَها ومَضَى النَّاسُ ، فَرَمَاها فَقَتَلَها مَنْ الْمُرْكَ مَا ورَبُكَ سَتُبْتَلَى ، فَإِن ابْتُلِيتَ فَلاَ تَدُلُ عَلَيْ وَكَانَ الغُلامُ يُبْرىءُ الأَكْمَة وَالأَبْرِصَ ، وَإِنْكَ سَتُبْتَلَى ، فَإِن ابْتُلِيتَ فَلا تَدُلُ عَلَيْ الْمُلَامُ عَلَيْ ؛ وَكَانَ الغُلامُ يُبْرىءُ الأَكْمَة وَالأَبْرِصَ مَا الْمُقَتَلَها مُومَلَى ، وَإِنْكَ سَتُبْتَلَى ، فَإِنْ الْمُعْلَى الْمُلَامُ الْمَلْكَ مَا الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُ الرَّاهِ مُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ ا

ويداوي النَّاسَ مِنْ سَائِر الأَدْوَاء . فَسَمِعَ جَليسٌ لِلملِكِ كَانَ قَدْ عَمِي ، فأتاه بَهَدَايا كَثيرَةٍ ، فَقَالَ: مَا هَا هُنَا لَكَ أَجْمِعُ إِنْ أَنتَ شَفَيتَنِي، فَقَالَ: إِنَّى لا أَشْفِي أَحَداً إِنَّمَا يَشفِي اللهُ تَعَالَى ، فَإِنْ آمَنْتَ بِالله تَعَالَى دَعَوتُ اللهَ فَشفَاكَ ، فَآمَنَ بِالله تَعَالَى فَشفَاهُ اللهُ تَعَالَى ، فَأتَى المَلِكَ فَجَلسَ إِلَيْهِ كَما كَانَ يَجِلِسُ ، فَقَالَ لَهُ الْمَلِكُ : مَنْ رَدّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ ؟ قَالَ : رَبِّي ، قَالَ : وَلَكَ رَبُّ غَيرِي ؟ قَالَ : رَبِّي وَرَبُّكَ اللهُ ، فَأَخَذَهُ فَلَمْ يَزَلْ يُعَذِّبُهُ حَتَّى دَلَّ عَلَى الغُلام ، فَجيء بالغُلام ، فَقَالَ لَهُ الْمَلِكُ : أَيْ بُنَيَّ ، قَدْ بَلَغَ مِنْ سِحْرِكَ مَا تُبْرِىء الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ وَتَفْعَلُ وتَفْعَلُ ! فَقَالَ : إِنِّي لا أَشْفِي أَحَداً ، إِنَّمَا يَشْفِي الله تَعَالَى . فَأَخَذَهُ فَلَمْ يَزَلْ يُعَذِّبُهُ حَتَّى دَلَّ عَلَى الرَّاهبِ؛ فَجِيء بالرَّاهبِ فَقيلَ لَهُ: ارجعْ عَنْ دِينكَ ، فَأَبَى ، فَدَعَا بالمِنْشَار فَوُضِعَ المِنْشَارُ في مَفْرِق رَأْسِهِ ، فَشَقَّهُ حَتَّى وَقَعَ شِقَّاهُ ، ثُمَّ جيءَ بجَليس المَلِكِ فقيل لَهُ : ارْجعْ عَنْ دِينِكَ ، فَأَبَى ، فَوضِعَ المِنْشَارُ فِي مَفْرِق رَأْسِهِ ، فَشَقَّهُ بِهِ حَتَّى وَقَعَ شِقَّاهُ ، ثُمَّ جِيءَ بالغُلاَم فقيلَ لَهُ: ارْجعْ عَنْ دِينكَ ، فَأَبَى ، فَدَفَعَهُ إِلَى نَفَر مِنْ أَصْحَابِهِ ، فَقَالَ : اذْهَبُوا بِهِ إِلَى جَبَل كَذَا وَكَذَا فَاصْعَدُوا بِهِ الجَّبَلِ ، فَإِذَا بَلَغْتُمْ فِرْوَتُهُ فَإِنْ رَجَعَ عَنْ دِينِهِ وَإِلاَّ فَاطْرَحُوهُ . فَذَهَبُوا بِهِ فَصَعِدُوا بِهِ الجَّبَلَ ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ أَكْفنيهم بمَا شِئْتَ ، فَرَجَفَ بهمُ الجَبلُ فَسَقَطُوا ، وَجاءَ يَمشى إلَى المَلكِ ، فَقَالَ لَهُ الْمَلِكُ : مَا فَعَلَ أَصْحَابُكَ ؟ فَقَالَ : كَفَانِيهِمُ الله تَعَالَى ، فَدَفَعَهُ إِلَى نَفَر مِنْ أَصْحَابِهِ فَقَالَ : اذْهَبُوا بِهِ فَاحْمِلُوهُ فِي قُرْقُور وتَوَسَّطُوا بِهِ البَحْرَ ، فَإِنْ رَجِعَ عَنْ دِينِهِ وإلا فَاقْذِفُوهُ . فَذَهَبُوا بِهِ ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ أَكْفِنيهم بَمَا شِئْتَ ، فَانْكَفَأَتْ بِهِمُ السَّفينةُ فَغَرقُوا ، وَجَاء يَمْشي إلَى المَلِكِ . فَقَالَ لَهُ الْمَلِكُ : مَا فعلَ أَصْحَابُكَ ؟ فَقَالَ : كَفَانيهمُ الله تَعَالَى . فَقَالَ لِلمَلِكِ : إنَّكَ لَسْتَ بقَاتلى حَتَّى تَفْعَلَ مَا آمُرُكَ بِهِ. قَالَ: مَا هُوَ؟ قَالَ: تَجْمَعُ النَّاسَ في صَعيدٍ وَاحدٍ وتَصْلُبُني عَلَى جذْع ، ثُمَّ خُذْ سَهْماً مِنْ كِنَانَتِي ، ثُمَّ ضَع السَّهْمَ في كَبدِ القَوْس ثُمَّ قُلْ : بسْم الله ربِّ الغَلام ، ثُمَّ ارْمِنِي، فَإِنَّكَ إِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ قَتَلْتَنِي، فَجَمَعَ النَّاسَ في صَعيد واحدٍ ، وَصَلَبَهُ عَلَى جذْع ، ثُمَّ أَخَذَ سَهْماً مِنْ كِنَانَتِهِ ، ثُمَّ وَضَعَ السُّهْمَ في كَبدِ القَوْس ، ثُمَّ قَالَ : بسم اللهِ ربِّ الغَلام ، ثُمُّ رَمَاهُ فَوقَعَ فِي صُدْغِهِ ، فَوَضَعَ يَدَهُ فِي صُدْغِهِ فَمَاتَ ، فَقَالَ النَّاسُ : آمَنَّا برَبِّ الغُلام ، فَأُتِي المَلِكُ فَقَيلَ لَهُ : أَرَأَيْتَ مَا كُنْتَ تَحْذَرُ قَدْ والله نَزَلَ بِكَ حَذَرُكَ . قَدْ آمَنَ النَّاسُ . فَأُمَّرَ بِالأُخْدُودِ بأَفْواهِ السِّكَكِ فَخُدَّت "٣١" وأُضْرمَ فيهَا النِّيرانُ وَقَالَ : مَنْ لَمْ يَرْجعْ عَنْ دِينهِ فَأَقْحمُوهُ فيهَا ، أَوْ قيلَ لَهُ: اقتَحِمْ فَفَعَلُوا حَتَّى جَاءت امْرَأَةٌ وَمَعَهَا صَبِيٌّ لَهَا ، فَتَقَاعَسَتْ أَنْ تَقَعَ فيهَا، فَقَالَ لَهَا الغُلامُ: يَا أُمهُ اصْبري فَإِنَّكِ عَلَى الحَقِّ! " رواه مسلم . " ذِروَةُ الجَبَل " : أعْلاهُ ، وَهيَ بكَسْر الذَّالَ المُعْجَمَة وَضَمِّهَا و" القُرْقُورُ ": بضمِّ القَافَين نَوعٌ مِنَ السُّفُن وَ" الصَّعيدُ " هُنَا:

الأَرضُ البَارِزَةُ وَ" الأُخْدُودُ " الشُّقُوقُ في الأَرضِ كَالنَّهْرِ الصَّغيرِ ، وَ" أُضْرِمَ " : أَوْقدَ ، وَ"انْكَفَأتْ " أَي : انْقَلَبَتْ، وَ" تَقَاعَسَتْ " : تَوَقفت وجبنت .

توجهه: حضرت صهیب رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله بسٹی الله علیہ وسلم نے بیان فرمایا کہ تم سے پہلی اُمتوں پر ایک بادشاہ گذراہے اس بادشاہ کا (مدارالمہام) ایک جادو گر تھا جب وہ سیسی سیسی سیسی سے بہلی اُمتوں کے بادشاہ گذراہے اس بادشاہ کا (مدارالمہام) ایک جادو گر تھا جب وہ

سحر اور کہانت کی ان بت پر ستوں میں اہمیت

عام طور پریہ بت پرست اور خود پرست جابر و قاہر بادشاہ جادواور کہانت کے زور سے ہی مخلوق سے اپنی خدائی منواتے اور حکومتیں چلاتے رہے ہیں اور ساحروکا ہن (جادوگر اور کا ہن 'نجومی) ہی ان کے سب سے بوے مقرب اور مدارالتہام ہواکرتے ہیں فراعنہ مصرکے عہد میں تو سحر 'شریف ترین علم اور ساحروکا ہن ہی سب سے بوے عالم سمجھے جاتے تھے ہواکرتے ہیں فراعنہ مصرکے عہد میں کو عہد ہیں بھی سحر کو بودی اہمیت حاصل رہی ہے۔

اس ترقی یا فته زمانه کاحال

آجاس ترقی یافتہ دور میں بھی بھارت کے نجو می اور جو تئی حکومت اور عوام دونوں کی نظر میں بوی اہمیت رکھتے ہیں عوام توا ہے ہر اہم کار وبار اور ہیاہ شادی وغیرہ کے لئے نیک ساعت اور اچھاشگون معلوم کے بغیر کوئی قدم اٹھاتے ہی نہیں حکومت بھی اپناہم اقد امات میں نجو میوں کی پیشٹکو ئیوں کو نظر انداز نہیں کرتی۔ ساحر بوڑھا ہو گیا ہوں (اب در بار میں حاضری) اور ذمہ ساحر بوڑھا ہو گیا ہوں (اب در بار میں حاضری) اور ذمہ داری کے ساتھ فرائض کی بجا آوری 'جھ سے نہیں ہو سکتی) لہذا ہم کسی (شاہی خاندان کے) نوعم لڑکے کو میرے پاس بھیج دیا کرومیں اسے جادو سکھا دوں (وہ میری نیابت میں در بار میں کام کرے گا) چنانچہ بادشاہ نے ایک ہو نہار نوعمر لڑکے کو مقرر کر دیااور جادوگر نے اسے جادو سکھانا شروع کر دیا۔ چائی ہوائی عالم) کی خانقاہ پرتی تھی بھی بھی بھی اس کے پاس جاتا تواس کے راستہ میں ایک راہب جادو سکھنا اور اس کی با تیں کان لگا کر سنتا چنانچہ اب یہ اس لڑکے کا معمول ہو گیا کہ روزانہ جب بھی جادوگر کے پاس جاتا تو راہب کے پاس ضرور (عیسائی عالم) کی خانقاہ پرتی تھی بھی بھی بھی جادوگر کے پاس جاتا تو راہب کے پاس ضرور اب یہ بیٹ تا خر ہو جاتی کی وجب جادوگر کے پاس دیر سے پہنچتا تو وہ بیٹھتا۔ (اورروزانہ جادوگر کے پاس وینچنے میں تاخیر ہو جاتی) تو جب جادوگر کے پاس دیر سے پہنچتا تو وہ دیرے آنے پرن دوکوب کر تا۔ آخر لڑکے نے اس (دوزانہ کی مارپیٹ) کی راہب سے شکایت کی راہب نے نہیں اور وراس سے بیٹو کی تد بیر بتالئی اور) کہا: جب جمہیں (دیر ہو جانے کی وجہ سے) جادوگر کی مارپیٹ کاؤر ہوا نے (اس سے بیخ کی تد بیر بتالئی اور) کہا: جب جمہیں (دیر ہو جانے کی وجہ سے) جادوگر کی مارپیٹ کاؤر ہوا

#### ایک شبه کاازاله

ظالم وجابرلوگوں کے ظلم وجورے بچنے اور اپنی یادوسروں کی جان بچانے کی غرض سے خدا پرستوں کے لئے

بحالت مجبوری اس قتم کے جھوٹ اور فریب پر مبنی تدابیر کی گنجائش تھی اور ہے شیخ سعدی علیہ الرحمۃ نے ایسے ہی مواقع کیلئے فرملیا ہے دروغ مصلحت آمیز بہ ازراسی فتنہ انگیز۔مصلحت پر مبنی جھوٹ فتنے کھڑے کردیئے والے سیج سے بہتر ہے۔حدیث شریف میں بھی آیا ہے الحرب خدعۃ۔لڑائی سر تاسر دھو کہ اور فریب کانام ہے۔

ہاری شریعت کا حکم

تاہم ہماری شریعت میں صریح حجوث بولنے کی مطلق اجازت نہیں' ہو سکتا ہے کہ عیسائی مذہب میں اس کی مخبائش ہو۔

کرے تواس سے کہہ دیا کرو کہ مجھے گھروالوں نے (کسی کام سے)روک لیا تھا (اس لئے دیر ہوگئی)اور جب گھر والوں سے ڈر ہو تو کہہ دیا کرو کہ مجھے استاد (جادوگرنے)روک لیا تھا (اس لئے دیر ہو گئی) (چنانچہ اس نے یہی تدبیر اختیار کی اور اس تدبیر سے باطمینان تمام علم دین حاصل کرنے کا موقع مل کیا) اس لڑکے کی کرامت:ایک دن حسب معمول جب وہ جار ہاتھا توراستہ میں ایک بڑاخو فناک چوپائے جیسااڑ دہااس کو نظر آیا جس نے لوگوں کاراستہ بند کر دیا تھا(ڈر کے مارے کوئی آ گے بڑھنے کی ہمت نہیں کر تاتھا) تواس لڑ کے نے دل میں کہا: چلو آج آزمائیں کہ راہب افضل (اور اللہ کامقبول بندہ) ہے یاجاد وگرافضل ہے؟ چنانچہ اس نے ایک پھر اُٹھایااور خدا سے دعا کی:اے اللّٰہ اگر تیرے نزدیک راہب کادین جادوگرہے افضل ہے تواس پھر ہے اس از دھے کو ہلاک کر دے تاکہ لوگ راستہ چل سکیں" اور (بد کہد کر) پھر مارا 'خداکی قدرت سے وہ اڑ دھا ہلاک ہو گیااور لوگ آنے جانے لگے۔ راہب کی تصدیق اور وصیت: تواس کے بعد وہ لڑکاراہب کے پاس آیااور سارا واقعہ اس کو بتلایا تو راہب نے کہا:اے میرے عزیز شاگر داب (اس کرامت کے بعد) تم (اللہ تعالیٰ کے نزدیک) مجھ سے بھی افضل (اور مقبول بار گاہ الہی) ہو گئے ہو' میں دیکھتا ہوں کہ تمہار االلہ تعالیٰ سے تعلق اس عظیم مرتبہ تک پہنچ گیاہے (کہ ایس کرامتیں ظاہر ہونے لگیں) مگر (تم یادر کھو کہ بیہ واقعہ چھیا نہیں رہ سکتا بادشاہ کے کانوں تک ضرور پہنچے گااور وہ دین کا سخت دسٹمن ہے لہٰذا) تم سخت آزمائش میں پڑگئے ہو مگر دیکھنااگر تم مصیبت میں گر فتار ہو تو میرانام ہر گزنه لینا(ورنه میں بھی مارا جاؤں گا) اس لڑ کے کی اور کرامتیں:اس واقعہ کے بعد اس لڑ کے کی اور کرامتیں بھی ظاہر ہونے لگیں چنانچہ اب وه ماور زاد نابیناؤں کو بینااور جزامیوں کوا جھا کرنے لگااور پھر تو تمام لاعلاج امراض کاعلاج کرناشر وع کر دیا۔ لاعلاج مرضول کے علاج کی شرط: (مگر علاج اس مریض کاکرتاجو آرام ہونے کے بعداللہ تعالی

پرایمان لانے کا پختہ عہد کر تارفتہ رفتہ انہی کرامتوں کے ذریعہ دین الہی لوگوں میں پھیلنے لگا) بادشاہ کے ایک مصاحب نے بھی اس طبیب روحانی کاشہرہ سنااس کی بینائی جاتی رہی تھی اور بالکل اندھا ہو گیا تھاوہ بھی اس نصرانی لڑکے کے پاس بیش بہا تخفے تحا کف لے کر آیااور کہا:اگر تم نے مجھے شفادے دی (اچھا کر دیا) تو یہ سب تخفے تمہاری نذر ہیں لڑکے نے کہا: میں تو کسی کو شفا نہیں دیتا شفا تو صرف اللہ تعالی ہی دیتا ہے لہذااگر تم اللہ تعالی پرایمان لے آؤتو میں تمہارے لئے اللہ تعالی سے شفا کی دعا کروں گااور اللہ تعالی تم کو شفادے دے گا چنانچہ وہ بادشاہ کا مصاحب اللہ تعالی پرایمان لے آیا تو اللہ تعالی نے بھی اس کو شفادے دے گا چنانچہ وہ بادشاہ کا مصاحب اللہ تعالی پرایمان لے آیا تو اللہ تعالی نے بھی اس کو شفادے دی اور اور اس کی بینائی لوٹ آئی)

بادشاہ کو اطلاع اور اس کار دعمل:اوراس کے بعدوہ مصاحب حسب معمول بادشاہ کے دربار میں آیا اوراپی جگہ (کرسی پر) بیٹھ گیا بادشاہ نے (جیران ہوکر) کہا: یہ تمہاری بینائی کس نے لوٹائی؟اس نے کہا میرے رب نے بادشاہ نے (غصہ میں آگ بگولا ہوکر) کہا کیا میرے علاوہ بھی تیرا کوئی رب ہے؟ مصاحب نے کہا: میر ااور تیرادونوں کارب اللہ تعالی ہے۔

مصاحب کو خدا پرستی کی سز ااوراس کی کمزور کی: بادشاہ نے اس کو فوراً گر فقار کر لیااور پوچھا ہے دین تو نے کس کے کہنے سے اختیار کیا ہے؟ جب اس نے نہیں بتلایا تو بادشاہ (کے تھم سے جلادوں) نے سخت ترین ایذا کیں اور تکلیفیں پنچانی شروع کر دیں یہاں تک کہ اس نے عاجز آکراس عیسائی لڑکے کاحال بتلادیا۔ صاحب کر امات لڑکے کی گر فقار کی اور اس کی وعدہ خلافی: چنانچہ فوراً اس لڑکے کو گر فقار کرکے لایا گیا تو بادشاہ نے خصہ میں آکراس سے کہا: او لڑکے! تیری جادوگری اب یہاں تک پہنچ گئی کہ تو اندھوں کو سوانکھا کر دیتا ہے جذامیوں کو اچھا کر دیتا ہے اور فلاں فلاں لاعلاج مریضوں کو تندرست کر دیتا ہے (کیا میرے ہوتے خدائی کا دعوی کرنے کاارادہ ہے؟) تو لڑکے نے کہا: میں تو کسی کو بھی شفا نہیں دیتا شفا تو صرف اللہ تعالیٰ دیتا ہے (جو اس پر ایمان لے آتا ہے وہ اس کو شفا بخش دیتا ہے) تو بادشاہ نے اس لڑکے کو بھی گر فقار کر کے اس پر سخت ترین عذاب توڑنے شروع کر دیتے یہاں تک کہ بادشاہ نے اس لڑکے کو بھی گر فقار کر کے اس پر سخت ترین عذاب توڑنے شروع کر دیتے یہاں تک کہ بادشاہ نے اس لڑکے کو بھی گر فقار کر کے اس پر سخت ترین عذاب توڑنے شروع کر دیتے یہاں تک کہ بادشاہ نے اس کر خیاج آگر عیسائی راہب کا حال بتلادیا۔

را ہب کی گر فتاری اور اس کالرزہ خیر فتل اور شہادت: تو فورا (بادشاہ کے تھم ہے)اس خدا پرست را ہب کو گر فتار کر کے لایا گیااور اس سے کہا گیا کہ تواپنا یہ نصرانی ند ہب چھوڑ دے اس نے صاف انکار کر دیا تو ایک آدم کش" آرا"لایا گیااور اس را ہب کے بچسر پررکھ کر آرے ہے اس طرح اس کے دو کھڑے کر دیئے گئے کہ ایک ٹکڑااد ھر گرااور دوسر ااُدھر۔اوروہ شہید ہول مصاحب کا قتل اور شہادت: پھر باد شاہ کے مصاحب کولایا گیااور اس سے کہا گیا کہ تواس دین ہے باز آجا اس نے بھی صاف انکار کر دیا تواس کے بھی چھر پر آرار کھ کر دو مکڑے کر دیتے گئے ایک ادھر گرادوسر ا أد هراوروه بھی شہید کر دیا گیا۔

صاحب كرامت لؤكے كو ہولناك طريقوں سے ہلاك كرنے كى تدبيريں اور ان ميں ناكامى: پھراس لڑکے کو لایا گیااور اس سے کہا گیا کہ تواپنا بیروین چھوڑ دے تواس نے بھی انکار کر دیا تو (اس سے زیادہ ہولناک سزادینے کی غرض ہے)اس کو چند جلادوں کے سپر دکیااور کہا کہ:اس کا فر کو فلاں جگہ لے جاؤاور پہاڑے اُوپر چڑھاؤجب چوٹی پر پہنچ جاؤتو (اس سے دریافت کرو) اگریہ اینے اس دین سے باز آجائے تو فبہاورنہ اس کو پہاڑ کی چوٹی سے (غارمیں) پھینک دو" چنانچہ وہ لوگ اس کو وہاں لے گئے پہاڑ ك او پر چراهايا (اور چوئى پر پہنچ كر)اس نے اللہ تعالى سے دعاكى:اے اللہ تعالى توجس طرح جا ہے مجھے ان ظالم مشركوں كے شرسے بچالے" چنانچه پہاڑا يك دم اتنے زور زور سے لرزنے لگاكه وہ سب جلاد پہاڑكى چوٹی سے نیچے (غار میں) گریڑے (اور ہلاک ہو گئے) اور وہ لڑکا (صیح سلامت) وہاں سے چل کرباد شاہ کے سامنے آموجود ہوا تواس نے پوچھا:وہ لوگ کیا ہوئے؟ لڑکے نے کہا:اللہ نے مجھے ان سے بچادیااور ان کو ہلاک کر دیا تو بادشاہ نے اس کڑے کو اینے (مخصوص) مصاحبوں کے سپر د کیا اور کہا کہ:اس کا فر لڑے کو (سمندریر) لے جاؤاورایک ڈو نگی (چھوٹی کشتی) میں سوار کرواور پیج سمندر میں لے جاؤ (وہاں پہنچ کراس سے دریافت کرو)اگریہ اپنے دین (خدایرستی) سے باز آ جائے تو فبہاورنہ اسے سمندر میں پھینک دو" چنانچہ وہ مصاحب اس کو (ڈو گلی میں سوار کراکے پیج سمندر میں) لے گئے تواس خدا پرست الركے نے پر (ہاتھ اٹھاكر)وعاكى: اے اللہ توجس طرح مناسب سمجھے ان ظالموں كے شرسے مجھے بچالے" چنانچہ دفعتا (سمندر میں طوفان آیااور موجول کے تھیٹروں سے) کشتی ڈوب گئی اوروہ سب کے سب مصاحب بھی ڈوب گئے اور وہ لڑکا نیج گیااور سیدھا بادشاہ کے پاس آدر آمدہوا بادشاہ نے یو چھا:وہ تیرے ساتھ کے آدمی کیا ہوئے ؟اس نے کہا:اللہ نے مجھے ان کے شرسے بچادیااور ان کوڈ بودیا۔ صاحب کرامت خدایرست لڑ کے کابادشاہ کوخوداین ہلاکت کی تدبیر بتلانااور شہید ہونا:اس کے بعداس خدا پر ست لڑکے نے باد شاہ سے کہا: تم مجھے ہر گز ہلاک نہیں کر سکتے تاو قتیکہ جو تدبیر میں

ا یک شبه کاازاله

یہاں ایک سوال پیدا ہو تاہے کہ اس ایماندار الرے نے خود اپنی ہلاکت کی تدبیر باوشاہ کو کیوں بتلائی اورائيے آپ كو قل كے لئے كيوں پيش كيا؟ جواب (۱) اس کا جواب واضح ہے کہ اس کو یقین تھا کہ اگر چہ میں تو شہید ہو جاؤں گا گراس تد ہیر پر عمل کرنے کے بعد تمام شہر کے باشندوں پر اس خدائی کا دعویٰ کرنے والے بادشاہ کی خدائی کی حقیقت کھل جائے گی کہ یہ تو اتفاع بر اور ہے بس انسان ہے کہ بیم اللہ رب الغلام ہے بغیر اپنی خدائی کے منکر دسمن کو بھی ہلاک نہیں کر سکتا للہٰ اپر ستش کے لاکق رب الغلام ہے نہ کہ یہ عا جزوبے بس انسان چنانچہ ایسابی ہوااور پوراشہر اس وقت اللہ تعالیٰ پر ایمان لے آیا علاوہ ازیں ایک خدائی کا دعوے کرنے والے فرعون کی زبان ہے اپنے رب کی خدائی کا اعتراف کر ادیا مثل مشہور ہے کہ "جادووہ ہے جو سر چڑھ کر بولے " یہی جو اب اس شبہ کا بھی ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے بادشاہ کی پہلی دونوں تدبیر وں کو ناکام بنا دیا اور الٹا بادشاہ کے پر ستاروں کو تدبیر وں سے ہلاک کر دیا ہی طرح اس لڑکے کی بتلائی ہوئی تدبیر کو بھی ناکام بنا دیا ت محموثا ہو تا اور اللہ تعالیٰ اپنے ایک مو من و مقرب بندے کو جھوٹا بنانا گوارا نہیں کر سکتے۔

کہ اس صورت میں شہر کے تمام باشندے یکدم ایمان نہ لاتے علاوہ ازیں لڑکے کا بیان جھوٹا ہو تا اور اللہ تعالیٰ اپنے ایک مو من و مقرب بندے کو جھوٹا بنانا گوارا نہیں کر سکتے۔

اللہ تعالیٰ اپنے ایک مو من و مقرب بندے کو جھوٹا بنانا گوارا نہیں کر سکتے۔

علم ومصالح سے بحث کرنے والے بعض محققین اس سوال کاجواب یہ دیتے ہیں کہ اس عیسائی لڑکے سے صاحب کرامات ولی ہونے کے باوجودا کیک ایساگناہ سر زو ہوا تھاجو و عدہ خلافی اور عہد فکنی کے علاوہ راہب کا نام بتلادیا در اہب کے قتل ناحق کا سبب بھی بنااور وہ یہ کہ اس نے بادشاہ کی شخیتوں سے عاجزاگر راہب کا نام بتلادیا تو مفت میں میری جان جائے گی اس لئے اللہ عالی نے اپنے ایک مقرب بندے کو آخرت کے دائمی عذاب اور جہنم سے بچانے کے لئے و نیامیں ہی اس کا کفارہ کراویا جائ گی اس لئے اللہ اس کا کفارہ کراویا جان کا بدلہ جان ہو گیا اور شہادت کا مر تبہ مزید بر آن عطافرہ ادیا۔ یہی گناہ اس خدا برست مصاحب سے سر زو ہوا تھا اس کے قتل کو اس کے گناہ کا کفارہ، کراویا اور اس کو بھی شہادت کا مر تبہ مزید بر آن عطافرہ ادیا۔ خالص شہادت کا مر تبہ راہب کو نصیب ہوا اللہ تعالیٰ کی راہ میں شہادت کا مر تبہ مزید بر آن عطافرہ ادیا۔ خالص شہادت کا مر تبہ راہب کو نصیب ہوا اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل ہونے ابدی نزند گی کادوسر انام ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل ہونے والے "زندہ جاوید" ہوجاتے ہیں وہ بھی نہیں مرسکتے۔

بتلاؤں اس پر عمل نہ کرو۔بادشاہ نے کہا:وہ تدبیر کیاہے؟ لڑے نے کہا:تم (شہر کے باہر) کھلے میدان

میں (شہر کے تمام) لوگوں کو جمع کرواور سب کے سامنے تم مجھے (خدا پرستی کے جرم میں) سولی پر لٹکاؤ

پھر میرے ترکش میں ہے ایک تیر نکالو (ان تیروں پر اللہ کانام لکھا تھا)اور ان کو کمان کے چلہ پر چڑھاؤاور بھم اللہ رب الغلام۔اللہ کے نام سے جو اس لڑکے کارب ہے۔ کہہ کر میرے تیر مارواگر پورے طور پرتم نے اس تدبیر پر عمل کیا تو تم مجھے قتل کر سکو گے (ورنہ نہیں) تواس ناعاقبت اندیش و مثمن حق باوشاہ نے (شہر کے تمام چھوٹے بڑے عورت مروسب) لوگوں کو ایک بہت بڑے اور کھلے میدان میں جمع کیا اور اس خدار ست لڑے کو سولی پراٹکایا۔ پھراس کے ترکش میں سے ایک تیر نکالااور کمان کے چلہ پر چڑھایا پھر کہا بسم اللہ رب الغلام اور تیر چلا دیاوہ تیر لڑکے کی کنپٹی پر لگا تو لڑکے نے کنیٹی پر ہاتھ رکھ لیااور مر گیا سب لوگ (اس خدائی کے دعویدار بادشاہ کی عاجزی کو دیکھ كرالله تعالى كانام لئے بغیراس خدا پرست لڑ كے كوہلاك نه كرسكايك زبان) كہنے لگے امنا برب الغلام (اورسارا شہر خدا پرایمان لے آیا) توبادشاہ کے پاس اس کے مصاحب آئے اور اس کو بتلایا کہ جس چیز سے آپ ڈرتے تھے بخداوہ (خود آپ کے ہاتھوں) و قوع میں آگئی تمام شہر کے باشندے اس لڑ کے کے رب پرایمان لا چکے ہیں بادشاہ یہ س کر آگ بگولا ہو گیااور اس نے فوراً تھم دیاکہ شہر کے تمام شاہر اہوں کے سروں پر بڑی بڑی خندقیں (کھائیاں) کھدوائی جائیں (اور ان کو آگ کی خو فناک الاؤ سے بھر دیا جائے) چنانچہ شاہی تھم کے مطابق (شہر میں آنے کے تمام راستوں پر) بوی بوی خند قیس کھود دی گئیں اور ان میں آگ کے الاؤلگادیتے گئے اور حکم دیا کہ جو کوئی شہر کا باشندہ اس نہ ہب کو نہ چھوڑے اسے زندہ آگ میں جلاویا جائے چنانچہ بادشاہ کے نوکروں نے اس پر عمل در آمد شروع کر دیا لوگ جوق در جوق آتے اور ( بخترہ بیشانی ) آگ میں کودیڑتے ہیں یہاں تک کہ ایک ایمان دار عورت آئیاس کاشیر خوار بچہ بھی اس کے ساتھ تھااس معصوم بچہ کی وجہ سے وہ آگ کی خندق میں کودنے سے ہچکچائی تو فور آشیر خوار بچہ بلند آواز ہے بولا:اب میری پیاری ماں صبر کراوراس آگ میں کو د جا بیٹک تو حق برے (یہ بھڑ کتی ہو گی آگ خندق نہیں بلکہ گلزارابراہیم ہے)

ذروۃ الجبل: پہاڑ کی چوٹی، یہ لفظ ذال کے زیراور پیش دونوں سے ہے۔ قرقور: دونوں قاف پر پیش ہے، کشتی کی ایک قشم۔ صعید: کھلا میدان: اُخدود: زمین نہر کی طرح کھائیاں۔اضرم: آگ جلائی گئی۔ا نکفات بلیٹ گئی۔ کفا کفاء (باب فنح) پھرنا، فلست کھانا۔ انکفا: (باب انفعال) متفرق ہونا، واپس ہونا، نقاعست: ٹھٹھک گئی، بزدلی پیدا ہو

گئے۔ قعس قعساً (باب نفر) سینہ ابھار کراور پیٹے د ھنسا کر چلنا۔ نقاعس (باب نفاعل) عن الآمر: پیچھے ہمنا۔ حدیث کی تشریخ:

اس طویل حدیث اور واقعہ کے چنداہم فوائد

یہ طویل حدیث چند عظیم فوائداوراحکام پر مشتمل ہے

يبلا قائده: (۱) اول يدكم برايمان لانے والے كے لئے "ابتلا" لابدى ہے اللہ تعالى كار شاد ہے۔ احسب الناس ان يتركو آ ان يقولو آ امناوهم لايفتنون ولقد فتنا الذين من قبلهم فليعلمن الله الذين صدقوا وليعلمن الكاذبين (عنكبوت: ٣)

کیالوگوں نے یہ سمجھ لیاہے کہ وہ آمنا۔ ہم ایمان لے آئے۔ کہنے پر ہی چھوڑ ویئے جائیں گے اور ان کو آئاتُوں میں نہیں ڈالا جائے گااور بیٹک ہم نے توان سے پہلے لوگوں کو بھی آزمائشوں میں ڈالا ہے پس اللہ (عملی طور پر) ضرور جان لے گا(آزمائے گا) ان لوگوں کو جنہوں نے سے کہا (کہ ہم ایمان لے آئے)اور جان لے گا(آزمائے گا)ان کو بھی جو جھوٹے ہیں۔

یہ ابتلااور آزمائش عام ہے خواہ جان یامال پر کوئی مصیبت اور آفت آئے 'چاہے فقر وافلاس میں مبتلا ہو 'چاہے اور کسی بھی قتم کی دشواریاں اور مشکلات پیش آئیں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الاموال والانفس والثمرت٬ وبشر الصابرين الذين اذآ اصابتهم مصيبة قالوآ انالله وانا اليه راجعون: (بقره. ٥٦)

اور ہم ضرور آزمائیں گے تم کو کسی قدر (دشمنوں کے)خوف سے اور بھوک (پیاس) سے اور کسی قدر (مالوں 'جانوں اور بھوک (پیاس) سے اور کسی قدر (مالوں 'جانوں اور بھلوں کے نقصانات سے اور (اپنے نبی) تم خوشخبری سنادوان مصیبتوں اور نقصانات پر) صبر کرنے والوں کو 'جوجب بھی ان پر کوئی مصیبت آتی ہے تو کہتے ہیں: بیشک ہم اللہ ہی کے لئے (زندہ) ہیں اور اس کی طرف ہم لوٹ کر جانے والے ہیں "

# مومن کیلئے مصیبتیں گھیر انے کی چیز نہیں ہیں بلکہ صبر کرنے کی صورت میں در جات بلند ہونے کا موجب ہیں

اس ابتلااور آزمائش میں صبر وضبط کوا ختیار کرنااللہ تعالی سے حسن ظن (نیک گمان) رکھنانہ صرف یہ کہ ایمان کی دلیل بلکہ ہم در جات عند ربھم ان کے مختلف در جے اور مر ہے ہیں اللہ کے ہاں۔ کے تحت رفع در جات مر تبوں کی بلندی۔ کا بھی موجب ہے چنانچہ جتنااچھااور کامل صبر ہوگا اتنائی کامل اور قوی ایمان ہوگا اس لئے ایسے ابتلا اور آزمائش ایک مومن کے لئے ہر گز گھبر انے یا مایوس ہونے کی چیز نہیں ہیں اگرچہ انسان کو ازخود کوئی مصیبت اپنے سر مول لینایا ابتلا کے وقت موت کی دعامانگنا بھی ممنوع ہے بلکہ ادعیہ ماثورہ۔ مسنون دعاؤں۔ میں اللہ تعالی سے عفواور عافیت کی دعامائگتے رہنے کی تاکید آئی ہے اس طرح کسی مصیبت میں گرفتار ہونے کے وقت اللہ تعالی سے عنواور عافیت کو رفع کر دینے کی دعاکر نااور عالم اسباب میں مصیبت سے بیخے یا اس سے نجات پانے کی تعالی سے اس مصیبت سے بیخے یا اس سے نجات پانے کی

تدبیریں اختیار کرنااور اس کے لئے جدو جہد کرنا بھی صبر کے منافی نہیں ہے بلکہ اس طرح کی کو ششیں پہندیدہ ہیں۔ غرض اس طویل حدیث میں اہل ایمان پر محض مسلمان ہونے کی وجہ سے جو آزما تشیں اور مصیبتیں پیش آئیں ان میں صبر وضبط' ثابت قدمی وپامر دی اختیار کرنے کی تعلیم دی گئے ہے جیسا کہ ان خدا پر ست عیسائیوں نے اختیار کرلیا تھااور اسی غرض سے امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث کو صبر کے باب میں لائے ہیں۔

#### ایک ضروری تنبیه

یاد رکھئے! مسلمان پر مصیبتیں 'بلا ئیں اور آفتیں اس کی بداعمالیوں 'احکام الہید کی نا فرمانیوں اور گناہوں کی سز ا کے طور پر بھی آتی ہیں اللہ تنالی کاار شادہے:

ومآ اصابکم من مصیبة فبماکسبت ایدیکم و یعفوا عن کثیر (شوری: ۳۰) اور جو مصیبت بھی تمہارے اوپر آتی ہے وہ تمہارے ہاتھوں کے کئے کاموں (بداعمالیوں) کا نتیجہ ہوتی ہے اور بہت سے (گناہ اور خطائیں تواللہ تعالی (ویسے ہی) معاف فرمادیتے ہیں۔

ال لئے ہر مصیبت میں گر فتار مسلمان کواپنے اگلے بچھلے تمام اعمال کافوراً جائزہ بھی لیناج ہے اورا گلے بچھلے علانیہ 'خفیہ کئے ہوئے گناہوں سے صدق دل سے توبہ اور استغفار بھی کرتے رہناچ ہے اور اس صورت میں بھی ان پرنہ صرف صبر کرنا چاہئے بلکہ شکر بھی کہ اللہ تعالی نے ہمارے گناہوں کی سزاد نیامیں ہی دے کر آخرت کے عذاب الیم (در دناک عذاب) سے بچا دیا ہاں کے عایت کرم اور شفقت کی دلیل ہے بہر حال صبر و شکر کے ساتھ ساتھ توبہ واستغفار بھی از بس ضروری ہے۔

#### دوسر افائده، کرامت کابیان

دوسری بات اس حدیث سے بیہ معلوم ہوئی کہ اولیاء اللہ کی کرامتیں برحق ہیں اور اللہ کے رسول کے دنیا میں موجود نہ ہونے کے زمانہ میں بیہ کرامتیں مخلوق کے لئے دین وایمان کی رہنمائی کا سبب بھی بنتی ہیں اس خدا پر ست عیسائی لڑکے کا ایمان لانے کا وعدہ کرنے والے لا علاج مریضوں کو محض اللہ سے دعا کے ذریعہ تندرست کر دیتا اس کی کرامت تھی مگراس کی خدا پر ستی دیکھئے کہ شفاد سے والا صرف اپنے رب کو بتلا تا ہے اور خود کو محض دعا گو کہتا ہے اولیاء اللہ کی شان یہی ہوتی کہ وہ کرامت کے ذریعے کسی کام کے ہو جانے کو اپناکار نامہ ہرگز نہیں قرار دیتے اس مقرب بارگاہ اللہی عیسائی لڑکے کی بیہ کرامت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے مجزات میں سے ایک معجزہ تھی۔ کر امت اور معجزہ میں فرق

معجزہ اور کرامت میں اہم ترین فرق یہی ہے کہ صاحب کرامت ولی بھی نبوت کادعویٰ نہیں کر تااوراس کواپنا کوئی کارنامہ بھی نہیں بتلا تابلکہ اس کے برعکس علانیہ رسول کے اُمتی ہونے کااعلان کر تاہے اوراس کرامت کواللہ تعالیٰ کا فضل اور رسول کا فیض ہتلا تاہے وہ لوگوں کواپیٰ کرامت وولایت کے ماننے کی دعوت دینے کی بجائے ان کو اپنے رب کی عبادت وطاعت کی دعوت دیتاہے۔

دوسر افرق

معجزہ اور کرامت میں دوسر افرق ہیہے کہ معجزہ نبی کے مرسل من اللہ (اللہ کافرستادہ نبی) ہونے کی دلیل ہو تاہے اس معجزہ کی بنا پر بمی اس نبی پر اور اس کی نبوت پر ایمان لا نالوگوں پر فرض ہو تاہے اس کے برعکس کرامت نہ ولی کی ولایت کی دلیل ہوتی ہے اور نہ ہمی کرامت کی بنا پر کسی ولی کی ولایت کوماننا ضروری ہو تاہے اس معنی کے اعتبار سے کرامات الاولیاء حق امت مسلمہ کے عقائد میں داخل ہے۔

آج کل کے ولیوں کی کرامتیں

آج کل دکا ندار قتم کے صاحب کرامت ولیوں کا بہت زور ہےان سے بیچنے کے لئے ہم نے ذراو ضاحت کے ساتھ اس پرروشنی ڈالی ہےان کی کرامتیں عموماً مسمریز م'شعبدے نظر بندی وغیرہ کی قتم کی چیزیں ہوتی ہیں۔ ساتھ اس پرروشنی ڈالی ہےان کی کرامتیں عموماً مسمریز م'شعبدے نظر بندی وغیرہ کی قتم کی چیزیں ہوتی ہیں۔

ہیچے ولیوں کی پہچان

اولیاءاللہ کی سب سے بڑی پہچان اتباع سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور پابندی احکام شرعیہ ہے خصوصاً حقوق العباد کی ادائیگی اس کے بعد ورع و تقوی جس کا بیان آپ عنقریب پڑھیں گے ) میں جس قدر کوئی مخف بلند درجہ پرہے اسی قدر وہ اللہ کا مقرب بندہ اور پہنچا ہواولی ہے اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

الاان اوليآء الله لاخوف عليهم ولاهم يحزنون

یادر کھوجولوگ اللہ کے دوست ہیں نہان پرڈر ہے اور نہ وہ عمکین ہوں گے۔

الذين امنوا وكانوا يتقون (يونس ٦٣.٦٢)

وہ لوگ جو (ایمان لائے اور اللہ سے) ڈرتے رہے۔

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ تقویٰ اور پر ہیزگاری کے بغیر کوئی اللہ کاولی ہو ہی نہیں سکتا لہذاجو شخص تقویٰ کے معیار پر پورانہ ہووہ کچھ بھی کر شے د کھلائے سمجھ لوبیہ سب "شعبدے" ہیں خدامسلمانوں کوایسے لوگوں سے بچائے آمین۔

صبر کی ایک اہم شرط

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : مَرَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بامرأَةِ تَبكي عِنْدَ قَبْر ، فَقَالَ : " اتَّقِي الله واصْبري " فَقَالَت : إليْكَ عَنِّي ؛ فإنَّكَ لم تُصَب بمُصِيبَتِي وَلَمْ تَعرِفْهُ ، فَقَالَ : " اتَّقِي الله واصْبري اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَتَت بَابَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَلَمْ فَقيلَ لَهَا : إنَّه النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَلَمْ

تَجِدْ عِنْدَهُ بَوَّابِينَ ، فقالتْ : لَمْ أَعْرِفكَ ، فَقَالَ : " إِنَّمَا الصَّبْرُ عِنْدَ الصَّدْمَةِ الأُولَى " مُتَّفَقُ عَلَيهِ . وفي رواية لمسلم : " تبكي عَلَى صَبِيٍّ لَهَا " .

قوجهه: حفرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ :ایک مرتبہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم ایک عورت کے پاس سے گزرے جوایک قبر پر (جاہلیت کی رسم کے مطابق) رور ہی تھی (اور بین کرر ہی تھی) تور جمت عالم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا (نیک بخت عورت!) خداسے ڈر اور صبر کر" تو اس (نادان) عورت نے کہا: ہٹ پرے 'نہ تجھ پر میری جیسی مصیبت پڑی ہے نہ تواس سے واقف ہے (جب ہی تو جھے نصیحت کر رہاہے) اس عورت نے (شدت غم واندوہ میں) آپ کونہ پیچانا تولوگوں نے اس سے کہا: (بیو قوف عورت (شیٹا گئی اور) آپ کے دروازہ پر (دوڑی) آئی مگر وہاں اس نے نہ کوئی دربان پایانہ پاسبان (تووہ جران رہ گئی اس نے سمجھا تھا کہ بادشاہوں اور حکمر انوں کی طرح آپ کے دروازے پر جنے کتنے دربان وپاسبان ہوں گے بہر حال) اس عورت نے عرض کیا: حضور! میں نے آپ کو بیچانانہ تھا (آپ میری گنا خی معاف کر دیجئے) تو آپ نے فرمایا! صبر تو صرف وہی ہے جو صدمہ پڑتے ہی کیا جائے (اب کیا ہو تاہے) صبح مسلم شریف کی دوایت میں ہے کہ اس عورت کا بچہ مرگیا تھا (اس پر) وہ رور ہی تھی (اور بین کر رہی تھی)

صبر کیاس اہم شرط کی وجہ

قشویے: اس حدیث پاک میں رہبر عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے صبر کی ایک اہم شرطاور انسانی فطرت کی ایک اہم خصوصیت کی طرف رہنمائی فرمائی ہے اور وہ یہ ہے کہ بڑے سے بڑے نا قابل برواشت صدمہ اور غم کو بھی انسان و قت گزرنے پر بھول جایا کر تاہے مر ور و قت کو صدمہ اور غم کے بہلادیئے یا قابل برواشت بناویئے میں بڑا دخل ہے صدمہ پڑنے کے بعد جوں جوں زمانہ گزرتا جاتا ہے صدمہ اور غم کا نا قابل برواشت بوجھ ہلکا اور قابل برواشت ہو تاجاتا ہے اور پھریا بالکل بھول جاتا ہے یا معمولی می بات بن کررہ جاتا ہے لہذاوہ صبر جس پراللہ تعالیٰ نے بیران اجرو و قواب کا وعدہ فرمایا ہے اور جو اولو العزم انبیاء ورسل کا "شعار" ہے وہ صرف و ہی ہے جو صدمہ پڑتے ہی کیا جائے اور شدید ترین احساس غم واندوہ کے باوجود محض اللہ 'مالک ملک کی رضا اور خوشنودی کے لئے کیا جائے۔

صبر کاایک اہم مقام اور اس کی جزا

وعن أبي هريرة رضي الله عنه : أنَّ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " يَقُولُ اللهُ تَعَالَى : مَا لَعَبِدِي المُؤْمِنِ عِنْدِي جَزَاءً إِذَا قَبَضْتُ صَفِيَّهُ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا ثُمَّ احْتَسَبَهُ إِلاَّ الجَنَّةَ "رواه البخاري. قوجه: حضرت ابو بريره رضى الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا که الله تعالى فرماتے ہيں: ميں اپنے جس مومن بندے کی ونيا ميں سب سے زياده عزيز بستى (مثلًا اكلوتے الله تعالى فرماتے ہيں: ميں اپنے جس مومن بندے کی ونيا ميں سب سے زياده عزيز بستى (مثلًا اكلوتے

بیٹے) کو جب اس سے چھین لوں اور وہ اس پر (بنیت اجر و ثواب) صبر اختیار کرے تو اس (سراپالتعلیم) مومن بندے کے لئے میرے پاس جنت کے سوااور کوئی جزائے خیر نہیں ہے۔ تشریح۔ صبر کی حقیقت کا ایک پہلو

حدیث میں لفظ ثم احتسبہ آیا ہے 'عربی میں احتساب کا لفظ"حبان"سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں سمجھنا' گمان کرنا' للہذا کلام نبوت علی صاحبہ الصلوٰۃ والتسلیم میں احتساب کے معنی ہیں کسی و شوار اور بامشقت کام کواجر و ثواب کا موجب سمجھ کراختیار کرنایہی صبر کی عنداللہ مطلوب حقیقت ہے۔

صبر کاایک اوراہم مرتبہ اوراس کی جزاء عظیم

وعن عائشة رضي الله عنها: أنَّهَا سَأَلَتْ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الطَّاعُونَ، فَأَخْبَرَهَا أَنَّهُ كَانَ عَذَاباً يَبْعَثُهُ اللهُ تَعَالَى عَلَى مَنْ يشاهُ، فَجَعَلَهُ اللهُ تعالى رَحْمَةً لَلْمُؤْمِنِينَ، فَأَخْبَرَهَا أَنَّهُ كَانَ عَذَاباً يَبْعَثُهُ اللهُ تَعَالَى عَلَى مَنْ يشاهُ، فَجَعَلَهُ اللهُ تعالى رَحْمَةً لَلْمُؤْمِنِينَ، فَلَيْسَ مِنْ عَبْدٍ يَقَعُ فِي الطَّاعُونَ فيمكثُ فِي بلدِهِ صَابِراً مُحْتَسِباً يَعْلَمُ أَنَّهُ لا يصيبُهُ إلا مَا كَتَبَ اللهُ لَهُ إلا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرَ الشّهيدِ. رواه البخاري.

قرجمہ: حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ: انہوں نے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے "طاعون میری اُمت سے پہلے) اللہ تعالیٰ کا ایک عذاب تھاجس (سرکش ونا فرمان) قوم پر اللہ تعالیٰ چا ہتا تھااس کو مسلط فرمادیتا تھا۔
لیکن میری اُمت کے اہل ایمان کے لئے اللہ تعالیٰ نے اس طاعون کو ایک رحمت کا ذریعہ بنادیا چنا نچہ جو کھی اللہ تعالیٰ کا مومن بندہ طاعون کی وہا میں گھر جائے اور صبر وضبط کے ساتھ اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرکے) بدیت اجرو تواب اپنی (طاعون زدہ) بستی میں مقیم رہے اس یقین کے ساتھ کہ جھ پر وہی مصیبت آسکتی ہے جو اللہ تعالیٰ نے مقدر کردی ہے (اگر میر ااس مرض میں مبتلا ہونامقدر نہیں ہے تو میں ہرگز ہرگز بیار نہ ہوں گااور اگر مقدر ہے، تو ہر گز نہیں نے سکتا چاہے اس بستی میں رہوں چاہے نہ رہوں پھریہاں سے بھاگئے سے کیا فائدہ) تواس (صبر وضبط اوریقین وایمان پر اس) کا اجرو ثواب شہید کے اجرکی مانند ہوگا (اور اس طرح یہ طاعون اس کے لئے باعث رحمت بن جائے گا)۔

تشر تح-اجر عظيم كي وجه اورُ شريعت كالحكم

شریعت کا تھم بھی یہی ہے کہ جس بستی میں طاعون پھیلا ہوا ہو کوئی مسلمان طاعون کے ڈرسے اس بستی سے ہر گزنہ بھاگے اگر چہ اس کیساتھ یہ بھی تھم ہے کہ جس بستی میں طاعون یا اور کوئی وبائی بیاری پھیلی ہوئی ہو بغیر کسی شدید ضرورت یا مجبوری کے وہاں نہ جانا جا ہے اصل یہ ہے کہ نہ صرف دنیا کی ان

قو موں میں جو اللہ تعالیٰ پر ایمان نہیں رکھتیں بلکہ ضعیف الایمان مسلمانوں میں بھی بیار سے جھوت چھات اور ایک کی بیار می دوسر ہے کولگ جانے کا عقیدہ راسخ ہو چکا ہے۔

اسلام میں جھوت جھات کی کوئی حقیقت نہیں

اسلام نے بڑی شدت کے ساتھ اس بیماری کے لگنے کی تروید کی ہے قر آن عظیم کی تعلیم ہے ہے کہ: لن یصیبنآ الاماکتب الله لناهو مولناو علی الله فلیتو کل المؤمنون (توبه: ۱ ۵)

"ہر گزہر گز نہیں آئے گی ہم پر کوئی مصیبت بجزاس کے جواللہ تعالی نے ہارے لئے لکھ دی ہے اور اللہ پر ہی مجروسہ کرنا چاہئے ایمان والوں کو"

اور رسول الله صلى الله عليه وسلم كاار شاد ہے۔

لاعدوی و لاطیرہ فی الاسلام: نہ اسلام میں بیاری لگنے کی کوئی حقیقت ہے نہ بدشگونی کی۔ لہنداایک خدا پر پختہ ایمان لانے والے مسلمان سے قطعاً بعید ہے کہ وہ کسی طاعون زدہ بستی سے بھا گے یاطاعون کے مریض کی عیادت کونہ جائے۔

جس نستی میں وہانچیلی ہوئی ہواس میں نہ جانے کے حکم کی وجہ

باقی دوسرے حکم کامقصد صرف مسلمان کے عقیدہ کو خراب ہونے سے بچاناہے کہ اگر کوئی مسلمان کسی طاعون زدہ بستی میں آنے میں چلا گیااور وہاں چلے جانے کی وجہ سے نہیں بلکہ قضاء الہی سے بیار ہو گیا تو خدا نکر دہ وہ بیٹھے کہ اس بستی میں آنے کی وجہ سے نہیں بلکہ قضاء الہی سے بیار ہو گیا تو خدا نکر دہ وہ اس مرض میں گرفتار ہوگا تو چاہے یہاں آتا کی وجہ سے میں بیار ہوانہ بیال آتا تا خدا ہو تا جا ہا ہو تا جا ہوں کہ ہوا کا برائے ہوں کا مقدر میں تھا کہ وہ اس مرض میں گرفتار ہوگا تو چاہے یہاں آتا بیانہ آتا ضرور بیار ہوتا جیسا کہ مذکورہ بالا آیت کر بمہ سے ظاہر ہے بہر حال طبعی طور پر طاعون زدہ بستی سے نہ بھا گنا بردے دل جگرے کاکام ہے اور صبر واستقلال اور ایمان کی پختگی کی دلیل ہے اس لئے اس کا جروثواب شہید کے برابر ہے۔

شہید کے برابر ثواب ملنے کی وجہ

اس لئے کہ جس طرح اللہ تعالی کی راہ میں شہید ہونے والا موت کی پرواہ کئے بغیر میدان جنگ یعن "موت کے منہ" میں چلا جاتا ہے اسی طرح یہ شخص بھی موت کی پرواہ کئے بغیر اس طاعون زدہ بستی میں مقیم رہتا ہے اور یماروں کی تیمار داری یاعیادت کر کے گونا گوں اجرو ثواب سمیٹتا ہے باقی موت توجب آنی ہوگی "آکر رہے گی "کہیں بھی ہو'وہ کسی طرح نہیں مُل سکتی پھراجرو ثواب سے خود کو محروم کرناسر اسر حماقت اور ضعف ایمان کا متیجہ ہے۔
اس زمانہ کی جہالت

اس ترقی یافتہ دور میں خصوصاً تعلیم یافتہ طبقہ میں "بیاری لگنے" یا کہتے" بیاری کے جراثیم "لگ جانے کا ہوابری

طرح دماغوں پر مسلط ہے بیار کا توذکر ہی کیا تندرست لوگ بھی ایک دوسرے کے گلاس تک میں پانی نہیں پیتے حدیہ ہے کہ بعض خردماغ لوگ تو ہپتال کے پاس سے گزرتے ہوئے ڈرتے ہیں کہ سانس کے ذریعہ مریضوں کے جراشیم منہ اور ناک میں گھس جائیں گے یہ کیفیت نہ صرف ایمان باللہ کے ضعف کی 'بلکہ اعلیٰ درجہ کی حمافت اور جہالت کی دلیل ہے حالا نکہ رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے مومن کے جھوٹے کو" شفا" بتلایا ہے براہو جہالت کا۔

صبر كاايك اوراجم مقام اوراس كااجر عظيم

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ: سمعت رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يقول: "إنَّ الله عز وجل ، قَالَ: إِذَا ابْتَلَيْتُ عبدي بحَبيبتَيه فَصَبرَ عَوَّضتُهُ مِنْهُمَا الجَنَّة " يريد عبنيه ، رواه البخاري وجل ، قَالَ: إِذَا ابْتَلَيْتُ عبدي بحَبيبتَيه فَصَبرَ عَوَّضتُهُ مِنْهُمَا الجَنَّة " يريد عبنيه ، رواه البخاري توجه توجه: حضرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: میں نے رسول صلی الله علیه وسلم کی زبان مبارک سے سنا آپ فرمار ہے تھے: الله تعالی نے ارشاد فرمایا ہے جب میں اپنے کی بندے کی دونوں محبوب ترین چیزیں یعنی آکھیں (اس کے صبر وضبط کی آزمائش کیلئے) لے لیتا ہوں اور وہ اس پر صبر کر تا ہوراوں روہ اس پر صبر کر تا ہوراوں بر ضامولی زندگی بسر کر دیتا ہے) تو میں اس کوان کے عوض جنت بی دیتا ہوں۔

تشر تے۔اس اجر عظیم کی وجہ اور ہماری حالت

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ایک صابر وشاکر نابینا بندے کی اللہ تعالیٰ کے ہاں کتی قدرہ منزلت ہے مگر براہو ہماری اس نخوت پر سی کا کہ ہم عام طور پرایک نابینا مسلمان کو حقیر وخوار انسان سیجھتے ہیں اس کا احترام تو کیاس کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا کھانا پیناشادی بیاہ بھی گوارا نہیں کرتے اگر اس کی کسی طرح کی امداد کرتے ہیں تواپنے سے حقیر اور کمتر سمجھ کر حالا نکہ اس حدیث کی روشن ہیں وہ بڑی عزت واحترام کا مستحق ہے آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ ایک مومن نابینا عبداللہ بن اُم مکوم اس سے باعتنائی "بر سے پر حالا نکہ وہ ایک خالص دینی مصلحت کے تحت تھی پھر بھی اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر کتنا عتاب فرمایا کہ پوری سورت عبس نازل فرمادی چنانچہ اس کے بعد جب بھی آپ کی خدمت میں وہ آتے تو آپ عاتبنی فیہ دبی. یہ وہ محف ہے بارے میں میرے رب نے مجھ پر عتاب فرمایا۔ فرماکر "خوش آمدید" کہا کرتے سے اللہ تعالیٰ سب مسلمانوں کور حمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر چلنے کی تو فیق عطافرمائیں۔ آمین

#### جنتي عورت

وعن عطَاء بن أبي رَباحٍ ، قَالَ : قَالَ لِي ابنُ عَباس رضي اللهُ عنهما : ألا أُريكَ امْرَأَةً مِنْ أَهْلِ الجَنَّة ؟ فَقُلْتُ: بَلَى، قَالَ : هذهِ المَرْأَةُ السَّوداءُ أتتِ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَالْ اللهُ عَالَى لِي قَالَ : " إِنْ شَنْتِ صَبَرتِ وَلَكِ فَقَالَتْ : إِنِّي أُصْرَعُ ، وإِنِّي أَتَكَشَّفُ ، فَادْعُ الله تَعَالَى لِي . قَالَ : " إِنْ شَنْتِ صَبَرتِ وَلَكِ

الجَنَّةُ ، وَإِنْ شَنْتِ دَعَوتُ الله تَعَالَى أَنْ يُعَافِيكِ " فَقَالَتْ : أَصْبِرُ ، فَقَالَتْ : إنِّي أَتَكَشَّفُ فَادعُ الله أَنْ لا أَتَكَشَّف ، فَدَعَا لَهَا . مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

توجمه: عطاء بن الى رباح رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ: (ایک دن) حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے مجھ سے کہا کیا تم جنتی عورت کودیکھنا پندنہ کروگے؟ میں نے عرض کیا کیوں نہیں؟ کہنے لگے: دیکھویہ سیاہ فام عورت جنتی ہے یہ ایک دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں عاضر ہوئی اور عرض کیا یا رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) مجھ پر مرگی کے دورے پڑتے ہیں اور اس دورہ کی حالت میں میر ابدن کھل جاتا ہے (مجھے بر بنگی کے گناہ میں کپڑے جانے کاڈر ہے) آپ میرے لئے دعا فرمائیں کہ اللہ تعالی مجھے اس موذی مرض سے نجات دے دے آپ نے فرمایا تو چاہے تواس (لاعلاج) بیاری پر صبر کر 'اور اس صبر کے صلہ میں جنت لے اور تو چاہے تو میں تیرے لئے اللہ تعالی سے دعا کروں کہ مجھے اس مرض سے نجات دے دے "اس عورت نے عرض کیا میں (بخوشی) صبر کرتی ہوں پھر عرض کیا تواسکے لئے تو دعا فرماد بجے دے دے "اس عورت نے عرض کیا میں (بخوشی) صبر کرتی ہوں پھر عرض کیا تواسکے لئے تو دعا فرماد دے دے دے "اس عورت نے عرض کیا میں (بخوشی) صبر کرتی ہوں پھر عرض کیا تواسکے لئے تو دعا فرمادی۔

صبر كاايك اوراہم مقام اور ايك سبق آموز واقعه

تشویح: اس سیاہ فام جنتی عورت کاخوف و خشید و یکھنے اور سبق لینے کے قابل ہے مرگی جیسے موذی اور روح فرسامر ض کی اذیت اور تکلیف سے بیخنے کی غرض سے اچھا ہونے کی دعا نہیں کرانا چاہتی بلکہ بر جنگی کے گناہ اور معصیت سے بیخنے کی غرض سے تندر ست ہونے کی دعا کرانا چاہتی ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے اسی جذبہ کو محسوس فرما کر اسے اختیار دیا کہتے صبر کرنے کی تلقین فرمائی چنانچہ اس نے دنیا کی چندروزہ تکلیف برداشت کرنے اور اس کے عوض جنت یعنی ابدی مقام قرب ور ضاالہی میسر آنے کو تندر ست ہونے پر ترجیح دی برداشت کرنے اور اس کے عوض جنت یعنی ابدی مقام قرب ور ضاالہی میسر آنے کو تندر ست ہونے پر ترجیح دی اور پھر بر جنگی کے گناہ اور عارسے بیخنے کی غرض سے صرف دورہ کے وقت بدن نہ کھلنے کی دعا کرائی رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس نے اس خوف کو دور کرنے کے لئے بدن نہ کھلنے کی دعا فرمادی جویقینا مقبول ہوئی ہوگی تا کہ معصیت۔اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کے دل میں ایسا ہی خوف و خشیت پیدا فرمادیں۔

# انبیاء علیهم السلام کے صبر کاامتحان

وعن أبي عبد الرحمان عبد الله بن مسعودٍ رضي الله عنه ، قَالَ : كَأْنِي أَنْظُرُ إِلَى رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم عَلَيْهِ وَسَلَّم يَحْكِي نَبِيًا مِنَ الأَنْبِياء ، صَلَوات الله وَسَلامه عَلَيْهم ، ضَرَبه قَوْمه فَأَدْمَوه ، وَهُوَ يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ ، يَقُولُ : " اللَّهُمَّ اَغْفِرْ لِقَومي ، فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ " مُتَّفَق علَيهِ .

قوجهد: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ 'سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا: بیری آنکھوں کے سامنے ہے وہ منظر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام میں سے ایک نبی کا واقعہ بیان فرمار ہے تھے کہ اس (رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم) نبی کواس کی قوم نے مارتے اہولہان کر دیا اور وہ (اولوالعزم) نبی این چرہ سے خون بو نجھتا جارہا تھا اور کہہ رہا تھا: اے اللہ! تو میری قوم کے اس گناہ کو معاف کردے یہ نادان "ہیں جانئے نہیں (کسی خلاصة کا کنات ہستی پردست درازی کررہے ہیں)

بيراولوالعزم نبي كون ہيں

تشریح: یه نبی خودر حمة للعالمین صلّی الله علیه وسلم بین اور به واقعه جو نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کی بے مثل فراخ حوصلگی بلند بمتی اور صبر کی روشن دلیل ہے طائف میں اس وقت پیش آیا جب آپ مکه سے اہل طائف کو اسلام کی دعوت دینے کی غرض سے تشریف لیے گئے تھے تفصیلات "سیرت" کی کتابوں میں ضرور پڑھیئے ایمان تازہ ہوگا۔

## معمولی سے معمولی مصیبت یاد کھ تکلیف پر صبر کرنا بھی خطاوُں کا کفارہ بنتاہے

وعن أبي سعيدٍ وأبي هريرة رضي الله عنهما ، عن النبيّ صلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّم ، قَالَ : "مَا يُصيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبِ ، وَلاَ وَصَبِ ، وَلاَ هَم ، وَلاَ حَزَن ، وَلاَ أَذَى ، وَلاَ غَم ، حَتّى يُصيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ نَصَبِ ، وَلاَ وَصَبِ ، وَلاَ هَم ، وَلاَ حَزَن ، وَلاَ أَذَى ، وَلاَ غَم ، حَتّى الشّوكَة يُشاكُها إلاَّ كَفَّرَ اللهُ بِهَا مِنْ خَطَاياه ، "مُتَّفَق عَلَيهِ و" الوَصَب " : المرض . ورحمه: حضرت ابوسعيد خدرى اور حضرت ابوجريه ورضى الله عنهمار سول الله صلى الله عليه وسلم سے روايت كرتے بيں كه: آپ نے فرمايا: مسلمان كسى بهى مشقت و تعب بيں وكھ بيارى ، فكر و پريثاني ميں ، فرمايا: مسلمان كسى بهى مشقت و تعب بيں وكھ بيارى ، فكر و پريثاني ميں ، غم واندوه بين يا تكليف واذيت ميں گرفار ہو يہاں تك كه كوئى كا نتا بهى لگ جائے اور وه اس پر صبر كرك توالله تعالى اس (تكليف يا مصيبت ) واس كى خطاؤل كا كفاره بناديت بيں۔

#### معمولی معمولی چیزوں پر صبر کرنے کا فائدہ

تشریح: اس حدیث پاک کے تحت ہر معمولی سے معمولی مصیبت یا نکلیف بھی ثواب کی نیت سے اس پر صبر و ضبط اختیار کرنے کی صورت میں مسلمان کے لئے رحمت بن جاتی ہے بعنی خطاؤں کا کفارہ بن جاتی ہے اور صبر کرنے کا مستقل ملکہ اور عادت پیدا ہونے کا سبب بنتی ہے۔ اس حدیث پاک میں اسی بناء پر معمولی سے معمولی وکھ تکلیف یا مصیبت پر صبر کی تر غیب دی گئی ہے اس لئے انسان کا فرض ہے کہ ہر چھوٹی بڑی مصیبت یا تکلیف جو نہی پیش آئے قرآن کریم کی تعلیم کے تحت فور ااس پر اناللہ و انا الیہ داجعون پڑھے گنا ہوں سے توبہ جو نہی پیش آئے قرآن کریم کی تعلیم کے تحت فور ااس پر اناللہ و انا الیہ داجعون پڑھے گنا ہوں سے توبہ

واستغفار کرے اور صبر و صبط کے ساتھ جائز تدا ہیر اختیار کرے ان شاءاللہ بہت جلد رستگاری نصیب ہو گی اور گناہوں کے کفارہ میں تو کوئی شک ہی نہیں۔

## صبر کرنے سے خطائیں اور گناہ خزاں کے بتوں کی طرح جھڑ جاتے ہیں

وعن ابن مسعودٍ رضي الله عنه ، قَالَ : دخلتُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهو يُوعَكُ ، فقلت : يَا رسُولَ الله ، إنَّكَ تُوْعَكُ وَعْكَا شَدِيداً ، قَالَ : " أَجَلْ ، إنِّي أُوعَكُ كَمَا يُوعَكُ رَجُلان مِنكُمْ " قلْتُ : ذلِكَ أَذ لَكَ أَجْرِينِ ؟ قَالَ : " أَجَلْ ، ذلِكَ كَذلِكَ ، مَا مِنْ يُوعَكُ رَجُلان مِنكُمْ " قلْتُ ذَلُوبَهُ أَذ لَكَ أَجْرِينِ ؟ قَالَ : " أَجَلْ ، ذلِكَ كَذلِكَ ، مَا مِنْ مُسْلِمٍ يُصيبُهُ أَذِي ، شَوْكَةٌ فَمَا فَوقَهَا إلاَّ كَفَرَ اللهُ بِهَا سَيِّنَاتِهِ ، وَحُطَّتْ عَنْهُ ذُنُوبُهُ كَمَا تَحُطُّ الشَّجَرَةُ وَرَقَهَا " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وَ" الوَعْكُ " : مَغْثُ الحُمَّى ، وَقيلَ : الحُمَّى .

قوجهه: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: میں (ایک مرتبہ) رسول اللہ صلی
اللہ علیہ وسلم (کی مزاج پرسی کیلئے) جحرہ مبارک میں داخل ہوا آپ کو بڑے زور کا بخار چڑھا ہوا تھا میں نے
(جسم مبارک پرہاتھ لگا کر بخار کی شدت کو محسوس کیا تق) عرض کیایار سول اللہ! آپ کو تو بڑی شدت کا بخار
چڑھا ہوا ہے تو سرور کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مجھے تو بخار بھی تم میں کے دو آد میوں کے برابر زور
کاچڑھتا ہے "میں نے عرض کیا: جی ہاں اس لئے تو آپ کا جربھی دگنا ہے آپ نے فرمایا: ٹھیک ہے (اس کے
بعد) آپ نے ارشاد فرمایا: جو مسلمان کسی بھی تکلیف میں مبتلا ہو جا ہے کا نایا اس سے بھی کمتر کوئی چیز چجھ
جائے (اور دو مبیت اجرو تواب اس پر صبر کرے) تو اللہ تعالی اس تکلیف کو اس کی خطاو ک کا کفارہ بناد ہے ہیں اور
اس کے گناہ اس طرح جھڑ جاتے ہیں جیسے (موسم خزاں میں) در خت کے سے گر جایا کرتے ہیں۔
اس کے گناہ اس طرح جھڑ جاتے ہیں جیسے (موسم خزاں میں) در خت کے سے گر جایا کرتے ہیں۔

#### ہرایک کے صبر کاامتحان اس کے رتبہ کے اعتبار سے لیاجا تاہے

تشریح: سرور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم پر مرض اور دکھ بیاریوں کی بیہ دو چندسہ چند شدت آپ کے عایت قرب اللہی اور عند اللہ بلند ترین مرتبہ پر فائز ہونے پر مبنی ہے چنانچہ حدیث میں آتا ہے کہ آپ سے سوال کیا گیا کہ سب سے زیادہ سخت آزمائش کس کی ہوتی ہے؟ تو آپ نے فرمایا:

اشدالناس بلآء الانبيآء ثم الامثل فالامثل يبتلي الرجل على حسب دينه فان كان في دينه صلباً اشتدبلآء ه وان كان في دينه رقيقاً هون عليه.

سب سے زیادہ سخت آزمائش نبیوں کی ہوتی ہے اس کے بعد جوان سے ملتے جلتے ہوں پھر جوان سے ملتے جلتے ہوں ہمر جوان سے ملتے جلتے ہوں آر ہوتی ہے ملتے جلتے ہوں آر دور میں پختہ اور محکم ہوتا ہے تواس کی ہوں آر وہ دین میں پختہ اور محکم ہوتا ہے تواس کی

آزمائش بھی سخت ہوتی ہے اور اگر وہ دین میں نرم اور کمزور ہو تاہے تواس پر آسانی کی جاتی ہے(اس لئے کہ بیہ آزمائشاور مصیبتوں میں گر فتاری تواس کے درجے بلند کرنے کے لئے ہوتی ہے)

## موت کی شدت بھی مرنے والے کے صبر کا امتحان اور در جات کی بلندی کاوسیلہ ہے

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا جب تنبی کو آسانی سے مرتاد کیھتیں تو اس پر رشک کرتیں موت کی شدت اور سکرات موت کی تکیفوں کو خداکاعذاب بچھتی تھیں اور موت کی سہولت اور آسانی کواللہ تعالیٰ کی قابل شدت اور سکرات موت کی تکیفوں کو خداکاعذاب بھتی تھیں اور موت کی سہولت اور آسانی کواللہ تعالیٰ کی قابل رشک رحمت سمجھتی تھیں مگر جب انہوں نے سرور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کی سکرات موت کی شدت کاعالم بچشم خود دیکھا توان کواپنی کو تاہ فنہی کا حساس ہوااور اس کے بعد فرماتی ہیں۔

مآاغبط احداً بهون موته بعدالذي رايت من شدة موت رسول الله صلى الله عليه وسلم. رسول الله صلى الله عليه وسلم كى شدت موت كى كيفيت دكيھ لينے كے بعداب ميں كى كى موت كى آسانى پررشك نہيں كرتى۔

#### ایک شبه کاازاله

ال حدیث کاب مطلب ہر گز نہیں ہے کہ موت کی سہولت اور آ مانی اللہ کی"رحت" نہیں ہے اس لئے کہ مسنون دعاؤں میں موت کی شخی سے بناہ مانگئے اور موت کی آسانی کی دعاما تگئے کاؤکر آتا ہے یہ نبی رحت صلی اللہ علیہ وسلم کے صبر کی آخری آزمائش تھی باقی اور انبیاءاکرام علیہم الصلوٰۃ والسلام میں سے حضرت ایوب علیہ الصلوٰۃ والسلام کا صبر توضرب المثل ہے قرآن کریم میں ان کی بیاریوں مصیبتوں اور ان پر صبر کا حال تفصیل کے ساتھ مذکور ہے۔ کا صبر توضرب المثل ہے قرآن کریم میں ان کی بیاریوں مصیبتوں اور ان پر صبر کا حال تفصیل کے ساتھ مذکور ہے۔ مصیب مو من کیلئے یا عث خیر ہیں

وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْراً يُصِبْ مِنْهُ " رواه البخاري وَضَبَطُوا "يُصِبْ " بفَتْح الصَّاد وكَسْرها". قرجه : حضرت ابوبر بره رضى الله عنه سے روایت ہے کہ : رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا: جس مخص کو الله تعالى کوئی خیر پنجانا چاہتے ہیں (یعنی بلند مر تبه عطا فرمانا چاہتے ہیں) اسے کسی مصیبت میں گرفتار کردیتے ہیں۔

# مصيبتيں كن لو گول كيلئے در جات كى بلندى كا باعث ہوتى ہيں

تشریح: یہ اللہ کے وہی نیکو کار بندے، ہوتے ہیں جن کے مصیبت میں گر فنار ہونے کا بظاہر کوئی سبب گناہ وغیرہ نظر نہیں آتاانتہادرجہ کے نیکو کاراور پر ہیز گار ہوتے ہیں اللہ تعالیٰ ان کی نیکو کاری سے خوش ہو کر جنت میں جو اعلیٰ در جات ان کو دینا چاہتے ہیں ان کو حاصل کرنے کیلئے جہاں اور نیک کاموں کی ان کو توفیق دیتے ہیں وہیں مصیبت میں گر فقار کرکے صبر کرنے کی توفیق بھی دے دیتے ہیں تا کہ مرنے سے پہلے وہ ہر اعتبار سے ان در جات کے مستحق ہو جائیں سجان اللہ کیاشان کر بمی ہے رب العالمین کی پڑھیئے سبحان اللہ و بحمدہ سبحان اللہ العظیم۔ ''سرکی''

کیسی ہی مصیبتیں آئیں موت کی دعاہر گزنہ مانگنی جاہئے

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوتَ لضُرِّ أَصَابَهُ، فَإِنْ كَانَ لاَ بُدَّ فاعلاً ، فَليَقُلْ : اللَّهُمَّ أَحْينِي مَا كَانَتِ الحَيَاةُ خَيراً لِى، وَتَوفّنِى إِذَا كَانَتِ الوَفَاةُ خَيراً لِي " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

قو جمعه: حَفرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: تم میں سے کوئی شخص کسی مصیبت میں گر فقار ہونے کی وجہ سے موت کی تمنا ہر گزنہ کرے زیادہ سے زیادہ بید دعا کیا کرے الله تو مجھے اس وقت تک زندہ رکھ جب تک کہ میرے لئے زندہ رہنا بہتر ہواور جب مرجانا میرے لئے بہتر ہو تواس وقت مجھے دنیا سے اٹھالے۔

موت کی دعا کیوں نہ مانگنی جاہئے

تشریح: عام طور پرلوگ بیاری کی شدت یادرازی سے گھبر اکر موت کی دعاما نگنے لگتے ہیں یہ بڑی نادانی کی بات ہاس لئے کہ موت کا توجو وقت مقرر ہاسی وقت آئے گی موت کی تمنایاد عاکر کے بلاوجہ اور بلا فاکدہ خود کو اجر وثواب سے محروم کر لیتے ہیں اس سے بڑھ کر خیارہ اور کیا ہو سکتا ہے اس لئے حدیث شریف میں موت کی تمناسے سختی سے منع فرمایا ہے اس کے ساتھ مذکورہ بالاد عاکر نے کی تلقین فرماکر اس طرف بھی اشارہ فرمایا ہے کہ جب تک اللہ تعالی زندہ رکھیں سمجھنا جا ہے کہ زندہ رہنا ہی ہمارے حق میں بہتر ہے۔

بہاً اُمتوں کے اہل ایمان پر کیسی کیسی مصیبتیں آئی ہیں

وعن أبي عبد الله خَبَّابِ بن الأَرتِّ رضي الله عنه ، قَالَ : شَكَوْنَا إِلَى رسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ مَتَوَسِّدُ بُرْدَةً لَهُ فِي ظلِّ الكَعْبَةِ ، فقُلْنَا : أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا أَلاَ تَدْعُو لَنا ؟ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ مَتَوَسِّدُ بُرْدَةً لَهُ فِي ظلِّ الكَعْبَةِ ، فقُلْنَا : أَلاَ تَسْتَنْصِرُ لَنَا أَلاَ تَدْعُو لَنا ؟ فَقَالَ : " قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَذُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ فِي الأرضِ فَيُجْعَلُ فِيهَا ، ثُمَّ يُؤْتَى بِالنِشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُجْعَلُ نصفَين ، وَيُمْشَطُ بأَمْشَاطِ الحَديدِ مَا دُونَ لَحْمِه وَعَظْمِهِ بِالنِّشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُجْعَلُ نصفَين ، وَيُمْشَطُ بأَمْشَاطِ الحَديدِ مَا دُونَ لَحْمِه وَعَظْمِهِ ، مَا يَصَدُّدُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ ، وَاللهِ لَيُتِمَّنَّ الله هَذَا الأَمْرِ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمُوتَ لاَ يَحَافُ إِلاَّ اللهَ وَالذِّنْبِ عَلَى غَنَمِهِ ، ولكنكم تَسْتَعجِلُونَ " رواه البخاري . وَهُ رواية : " وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً وَقَدْ لَقِينا مِنَ المُشْرِكِينَ شدَّةً"

قوجهه: حضرت ابو عبداللہ خباب بن ارت رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ: (ایک مرتبہ) ہم نے (قریش کے وحثیانہ مظالم ہے عاجز آگر کر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے شکایت کی آپ ہمارے لے اللہ تعالیٰ سے فتح و فسرت طلب نہیں کرتے؟ (اس ظلم وجور سے رستگاری کی) ہمارے لئے وعا نہیں کرتے؟ اس قعالیٰ سے فتح و بیٹے ہوئے تھے (یہ شکوہ آپ اس وقت کعبہ شریف کی دیوار کے سابہ میں اپنی چادر کا تکیہ لگائے (آرام ہے) بیٹے ہوئے تھے (یہ شکوہ من کر سیدھے ہو بیٹے اور) فرملیا: (تم آبھی ہے تلملا اُٹے؟ ارب) تم سے پہلی امتوں میں تو (خداپر) ایمان اللہ فوا ایمان کے جرم میں) گر فار کیا جاتا پھر اس کے لئے زمین میں قد آدم) گڑھا کھو داجاتا پھر اس مو من کو اس میں کھڑ اکیا جاتا پھر اس کے لئے زمین میں قد آدم) گڑھا کھو داجاتا پھر اس مو من کو اس میں کھڑ اکیا جاتا تھر اس کے بحث کھر پیر کھا کھو داجاتا کھر کر دو گھڑ ہے کہ دو گئڑ ہے اور (یا لوہ ہے کہ تنگھیوں سے اس کے بدن کا گوشت ہڈیوں تک کھر چ کر اُتار دیا جاتا اور پیر کر دو شکر کر دو شکر نے جاتے اور (یا لوہ ہے کہ فراس کے دین وایمان سے منحر ذنہ کریا تے۔ خدا کی قتم اللہ تعالی (کاوعدہ ہے کہ وہ) اس دین کو ضرور بالضرور تمام و کمال کی حد تک پہنچا کر (اور دوئے زمین پر پھیلا کر ) رہے گا بہاں تک کہ ایک سوار (تن تنہا) صنعا (یمن) سے چل کر حضر موت دوئے زمین پر پھیلا کر ) رہے گا بہاں تک کہ ایک سوار (تن تنہا) صنعا (یمن) سے چل کر حضر موت بھیڑ ہے کا ڈور اس کو اللہ تعالی کے سوا اور کسی کا ڈور اور خوف نہ ہوگا یا (زیادہ سے زیادہ) بگریوں پر بھیٹر کیا گا دور اس کو اللہ تعالی کے سوا اور کسی گا ڈور اور خوف نہ ہوگا یا زیادہ سے زیادہ) بھر گیش کرتے ہیں ہم قریش کرتے ہیں ہم قریش کرتے ہیں ہم قریش کرتے ہیں ہم قریش کر سے بھی ہوگی کہ ایک میں کھر ہوگا ہے۔

### اس اُمت کی اور پہلی اُمتوں کی آزمائشوں میں فرق اور اس کی وجہ

تشویح: کیبلی امتوں کے مومنین پر مظالم کا کچھ تذکرہ اجمالی طور پر قر آن کریم اور احادیث میں موجود ہے خند قوں والوں کا قصہ آپ اس باب میں پڑھ کے ہیں اور تاریخ خصوصاً بنی اسرائیل کی تاریخ کی کتابیں توان قصوں سے بھری پڑی ہیں یہ رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی سر تاپار حمت ذات گرامی کا فیض ہے کہ اس امت کے مومنین پر محض ایمان لانے کے جرم میں اس قسم کے لرزہ خیز وحشیانہ مظالم نہیں ہوئے بیٹک ابتداء میں قریش نے بچھ وحشیانہ مظالم کئے مگروہ اس طرح کے لرزہ خیز نہ تھے اور بہت تھوڑی مدت جاری رہ اور وہ بھی چند گئے چنے افراد پر اور ہر مظلوم مسلمان کو جلد ہی اس طرح کے لرزہ خیز نہ تھے اور بہت تھوڑی مدت جاری رہ اور وہ بھی چند گئے چنے افراد پر اور ہر مظلوم مسلمان کو جلد ہی کسی نہ کسی طرح نجات مل گئی الاماشاء اللہ اس کے رحمت عالم صلی اللہ علیہ و سلم اس شکوہ پر چیس بجبیں ہوئے اور سید ہے ہو کر بیٹھ گئے اور نصیحت کیسا تھ صبر کرنے کی شاہد ہیاں کو ضرور پڑھیئے تاکہ ایمان تازہ ہو۔

ان مظالم اور مسلمانوں کے ان پر صبر کرنے کی شاہد ہیاں کو ضرور پڑھیئے تاکہ ایمان تازہ ہو۔

عظيم بشارت

حدیث کے آخری حصہ میں سرور کا تنات صلی اللہ علیہ وسلم مسلمانون کوبشارت دے رہے ہیں کہ عنقریب

جزیرۃ العرب خدائر سول اور مسلمانوں کے دشمنوں سے پاک وصاف ہو جائے گا اسلامی حکومت کے قیام اور اس کے نظام عدل وانصاف اور احکام جرم و مز ا کے نفاذ کے بعد امن وامان اس قدر عام ہو جائے گا کہ نہ کفار اور دشمنان اسلام کانام و نشان جزیرۃ العرب میں باقی رہے گا اور نہ کسی جرائم پیشہ چورڈاکو کی ہمت ہوگی کہ کسی مسلمان کی جان و مال پر وست و رازی کر سکے اس لئے کہ اسلام ہر مسلمان یاذی نے غیر مسلم رعایا۔ کی جان و مال کی سلامتی کی صفاخت و بتا ہم ہاں صرف جنگلوں بیابانوں میں در ندے تو بق رہ و گا تمان کے جان و مال کادشمن انسان 'کوئی باقی نہ رہے گا چنا نچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی و فات سے پہلے ہی جزیرۃ العرب کافرومشرک کے وجود سے پاک ہو گیا تھا صرف بچھ یہود کی اور نصر انی جزیرۃ العرب کے طور پر رہ گئے تھے سو آپ نے و فات سے پہلے وصیت فرمادی تھی اخور جو اللیہو دو النصادی من جزیرۃ العرب کے طور پر رہ گئے تھے سو آپ نے و فات سے پہلے وصیت فرمادی تھی اخور جو اللیہو دو النصادی من جزیرۃ العرب وقت سے اس وقت تک کوئی غیر مسلم جزیرۃ العرب میں مستقل سکونت اختیار نہ کر سکا آج بھی اسلامی حکومت کے اجازت نامے (ویزا) کے بغیر کوئی کا فر تجاز میں داخل نہیں ہو سکتا مستقل سکونت اختیار نہ کر سکا آج بھی اسلامی حکومت کے اجازت نامے (ویزا) کے بغیر کوئی کا فر تجاز میں داخل نہیں ہو سکتا مستقل سکونت اختیار نہیں پیدا ہو تا۔

# نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کی حوصله مندی اور بے مثل صبر وضبط کا ایک واقعه

وعن ابن مسعودٍ رضي الله عنه ، قَالَ : لَمَّا كَانَ يَومُ حُنَين آثَرَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم وَسَلَّم نَاساً فِي القسْمةِ ، فَأَعْطَى الأَقْرَعَ بْنَ حَابِسٍ مئةً مِنَ الإبلِ ، وَأَعْطَى عُييْنَة بْنَ حَصِن مِثْلَ ذَلِكَ ، وَأَعطَى نَاساً مِنْ أَشْرافِ الْعَرَبِ وَآثَرَهُمْ يَوْمَئِذٍ فِي القسْمةِ . فَقَالَ رَجُلُ : واللهِ إِنَّ هذِهِ قِسْمةٌ مَا عُدِلَ فِيها ، وَمَا أُريدَ فيها وَجْهُ اللهِ ، فَقُلْتُ : وَاللهِ لأُخْبِرَنَّ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَتَيْتُهُ فَأَخْبَرتُهُ بَا قَالَ ، فَتَغَيَّرَ وَجْهُهُ حَتَّى كَانَ كالصَّرْفِ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَتَيْتُهُ فَأَخْبَرتُهُ بَا قَالَ ، فَتَغَيَّرَ وَجْهُهُ حَتَّى كَانَ كالصَّرْفِ . ثُمَّ قَالَ : " فَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَم يَعْدِلُ الله وَرسولُه ؟ " ثُمَّ قَالَ : " يَرْحَمُ الله مُوسَى قَدْ أُوذِي بأكثرَ مِنْ هَذَا فَصَبَر " . فَقُلْتُ : لاَ جَرَمَ لاَ أَرْفَعُ إِلَيْه بَعدَهَا حَدِيثاً . مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وَقَوْلُهُ : " كَاصَرْفِ " هُو بكَسْرِ الصَّادِ اللهُ مَلَةِ : وَهُو صِبْغٌ أَحْمَر.

توجمه: حضرت عبدالله بن مسعودر ضى الله عنه سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ: جب (فتح مکہ کے بعد) جنگ حنین کاواقعہ پیش آیااور الله تعالی نے وقتی شکست کے بعد شاندار فتح نصیب فرمادی اور بے شار مال غنیمت فاتحین کے ہاتھ آیا) تورسول الله صلی الله علیه وسلم نے مال غنیمت کی تقسیم میں (شرعی مصلحت کے تخت) بعض لوگوں کو (جو فتح مکہ کے وقت ہی مسلمان ہوئے تھے اور ابھی مسلمان ہوئے ایک مہینہ بھی نہ گزراتھا' تالیف قلوب کے طور پر) ترجیح دی چنانچہ (ایک نومسلم قبیلہ کے سر دار) اقرع بن حابس کو

سواونٹ دیئے عیبینہ بن حصن کو بھی اتنے ہی (سواونٹ) دیئے اور ان دونوں (سر داران قبائل) کے علاوہ اور بھی عرب( قریش)سر داروں کو (اس طرح گرانقذر مال غنیمت) دیااوران (نومسلم سر داران قبائل) کو اس تقسیم پر (پرانے مسلمان انصار و مہاجرین پر)ترجیح دی توایک (گستاخ) شخص بولا: خدا کی قشم نہ اس (مال غنیمت کی تقسیم) میں انصاف کیا گیاہے اور نہ یہ تقسیم اللہ کے لئے کی گئے ہے (بلکہ اپنی قوم قریش کوخوش کرنے کے لئے یہ تقتیم کی گئی ہے) تو۔عبداللہ بن مسعودؓ کہتے ہیں۔میں نےاپنے دل میں کہا: بخدامیں اس (گمراه کن بروپیگنڈے) کی خبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ضرور دوں گاچنانچہ میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوااور جواس مخص نے کہاتھا آپ کواس کی اطلاع دی (کہ فلاں مخص نے بیہ کہاہے) رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کاچېرهٔ مبارک (بیه س کرایک دم غصہ کے مارے کندن کی طرح)سرخ ہو گیا پھر (قدرے سکون کے بعد )ار شاد فرمایا تو پھر اور کون انصاف کرے گا جب اللہ تعالیٰ اور اس کار سول بھی انصاف نہ کریں گے (بعنی انصاف اور محل انصاف کو اللہ تعالی اور اس کے رسول سے بڑھ کر کوئی نہیں سمجھ سکتا جب اس دریدہ دہن شخص کے بقول اس تقسیم میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نے انصاف نہیں کیا تواور دنیا میں کون انصاف کر سکتاہے حقیقت صرف ریہ ہے کہ اس شخص کو پچھ نہیں ملااس لئے ریہ بکواس کررہاہے اس کے بعد سرور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالیٰ حضرت موسیٰ علیہ السلام پر ہزاروں ہزار ر حمت فرمائیں بیٹک ان کو تو(ان کی اُمت کی جانب ہے)اس سے بہت زیادہ ایذائیں پہنچائی گئی ہیں مگر انہوں نے ہمیشہ صبر وضبط سے کام لیا(اور کوئی انقامی کارروائی نہیں کی اسی طرح ہمیں بھی صبر وضبط سے کام لیناچاہئے)حضرت عبداللہ بن مسعورٌ آپ کی اس اذیت کو دیکھ کر اس اطلاع دینے پر 'بہت پچھتائے اور انہوں نے (دل میں) کہاکہ آئندہ میں ہر گز ہر گز کوئی تکلیف دہ بات آپ کی خدمت میں پیش نہ کروں گا۔ حدیث میں وار د صرف کالفظ "میں" کے زیر کے ساتھ ہے جس کے معنی سرخ رنگ کے ہیں۔

تشریح۔اس تقسیم کے واقعہ کی نشریکے اور آپ کا صبر

حدیث کے ترجمہ میں ہم قوسین (بریکٹ) کے در میان واضح کر تھے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان نومسلم قبائل اور ان کے سر داروں کو مال غنیمت کی تقسیم میں قدیم ترین مہاجر وانصار غازیوں پر فوقیت اور ترجیح محض دین مصلحت اور شرعی عکم تالیف القلوب (نومسلموں کی دلجوئی) کے غت دی تھی چنانچہ قرآن کریم میں مولفۃ القلوب کی ایک مستقل قتم نہ کورہاس لئے آپ چاہتے تورسول تقلین علیہ الصلوٰۃ والسلام کے خلاف اس گر اہ کن پروپیگنڈہ کرنے والے کو سز اور سکتے تھے مگر نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کے عکم:
واصبر کھا صبر اولو االعزم من الرسل (احقاف: ٥)

اور صبر کرو(اے نبی) جیسے اولوالعزم رسولوں نے صبر کیاہے کے تحت صبر و صبط سے کام لیااور حضرت موسیٰکاواقعہ یاد کر کے اپنیاذیت اور غم وغصہ کوتسکین دی۔

#### قرآن كريم ميں حضرت موسیٰ كی ايذا كاذ كر

اور حضرت موسیٰ کی ایزار سانی خودان کی زبانی قرآن کریم میں مذکورہار شادہ۔

واذقال موسى لقومه ياقوم لم تؤذونني وقدتعلمون اني رسول الله اليكم (الصف: ٥)

اور جب کہ (حضرت) موسیٰ نے اپنی (موذی) قوم سے کہا: تم یہ جانتے ہوئے کہ میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھیجا ہوا تمہارار سول ہوں 'مجھے کیوں ایڈ اپہنچاتے ہو؟

# اس امت کوایذاءر سول صلی الله علیه وسلم سے بیخے کی تاکیداور موذی کی سز ا

ای لئے اُمت محمد بیہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام کو قوم موسیٰ علیہ السلام کی طرح رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کوایذا پہنچانے سے منع فرمایا ہے۔

يايها الذين امنوا لا تكونوا كالذين اذوا موسى (احزاب: ٦٩)

اے ایمان والو!تم ان لوگوں کی طرح ( موذی) مت بنو جنہوں نے موسیٰ کو ایذا پہنچائی

اورایذاءر سول کی شدیدترین سزاکا بھی اعلان کیاہے۔

ان الذين يؤذون رسول الله (احزاب: ٥٧)

بیثک وہ لوگ جواللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کوایذا پہنچاتے ہیں۔

ايذاءر سول صلى الله عليه وسلم كي د نياميس سز ا

گراس کے باوجود بعض اشقیاء امت ایذاءر سول صلی اللہ علیہ وسلم کے مر تکب ہوکر ابدی ہلاکت میں گر قار ہوئے ہیں یہ شقی ازلی وہی منافق ہے جس کی اولاداور پیرور سول صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات کے بعد آپ کی پیشنگوئی کے مطابق عالم اسلام کے لئے ایک عظیم اور ہلاکت خیز داخلی فتنہ کے موجب بنے ہیں اور تاریخ میں خوارج کے نام سے مشہور ہوئے ہیں اور تقریباً تین صدی تک اُمت کے لئے جان لیوامصیبت بنے رہے ہیں بے شار مسلمانوں کا بدوریغ خون بہایا ہے مسلمانوں کا قتل و غارت ان کا خاص شیوہ رہا ہے خونریز لڑائیوں کے بعد خداخدا کرکے امت ان کی نیج کئی کرنے میں کامیاب ہوئی ہے اس شخص کانام ذوالخویصر ہ تھا حضرت علی رضی اللہ عنداوران کے دفتی جہاد غازیوں نے جنگ نہروان میں اسے قتل کیا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی و فات کے بعد آپ کوایذاء پہنچانے کا حکم

یادر کھے ایزار سول صلی اللہ علیہ وسلم کامر تکب شخص جیسے آپ کی حیات میں کافراور واجب القتل تھاایسے ہی آپ کی وفات کے بعد بھی امت قطعی دلائل کی روشنی میں ایسے مخص کے کفراور قتل پر متفق ہے چنانچہ تقریباہر دور میں ایسے موذیاور شاتم رسول پیدا ہوتے رہے ہیں اور اسلامی حکو متیں یاغیر ت ایمانی کے مالک مسلمان ان کو تقل کرتے اور کیفر كردارتك پہنچاتے رہے ہیں اس ترجمہ كے وقت بھى ايك غيور مسلمان نے ايك سرور كائنات صلى الله عليه وسلم كى توہین کرنے والے موذی کو حب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے جذبات سے مشتعل ہو کر قتل کر دیاہے اور سندھ میں اس پر مقدمہ چل رہاہے اور کابل میں امیر کابل کے شاتم رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو قتل کی سز ادینے کاواقعہ تو مشہور ہی ہے۔

مومن زیادہ ترمصیبتوں میں کیوں گر فتار رہتے ہیں

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إِذَا أَرَادَ الله بعبدِهِ الخَيرَ عَجَّلَ لَهُ العُقُوبَةَ فِي الدُّنْيا ، وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبدِهِ الشَّرَّ أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَافِيَ بِهِ يُومَ الْقِيَامَةِ " .

وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ان عظم الجزاء مع عظم البلاء وان الله تعالىٰ اذا احب قوما ابتلاهم، فمن رضي فله الرضا ومن سخط فله السخط رواه الترمذي وقال: حديث حسن.

توجمه: حضرت انس بن مالك رضى الله عنه سے روایت ہے كه : رسول الله صلى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا: جب الله تعالیٰ اینے کسی (نیکوکار) بندے کے ساتھ بھلائی کرناچاہتے ہیں تو (اسکی کو تاہیوں اور خطاوی کی) جلدی سے دنیامیں ہی کسی مصیبت میں گر فتار کر کے سزادے دیتے ہیں (اور آخرت کے در دناک ابدی عذاب سے بچالیتے ہیں)اور جب اللہ تعالیٰ اپنے کسی (نافرمان وبدکار) بندے کا بُراحاتے ہیں تواس کے گناہوں کی سزا د نیامیں نہیں دیتے تاکہ قیامت کے دن (اس کے اسکلے پچھلے تمام گناہوں کی)پوری پوری سزادیں۔ نیز آپ صلی الله علیه و آله وسلم نے ارشاد فرملیا کہ اجر و ثواب کی زیادتی ابتلاء کی زیادتی کے ساتھ ہے اور بے شک الله تعالى جن لوگوں كو محبوب جانتا ہے ان كو آزمائشوں ميں ڈالتا ہے جواللہ كى رضا پر راضى رہا۔اس سے اللہ راضی ہوااور جوناراض ہوااللہ اس سے ناراض ہول (ترمذی)اورامام ترمذی نے کہاہے کہ بیہ حدیث حسن ہے۔

مصیبتوں یاد کھ بیار یوں میں گر فتار ہونے کے وفت ایک مومن کو کیا کرنا چاہئے تشریح: یه حدیث پاک ہر مسلمان کو سبق دیتی ہے کہ جب بھی وہ کسی آفت ومصیبت یاد کھ بیاری میں گر فتار ہو تو فور اُس کوا ہے شب وروز کے اعمال کا جائزہ لینا جا ہے اگر کوئی گناہ یانا فرمانی سر زد ہوئی ہو تو فور اُس سے توبہ واستغفار کرناچاہے اگر کسی کی حق تعلقی ہوئی ہو تو جلداز جلداس کی تلافی کرنی چاہے اوراس کے ساتھ صبر وشکر بھی کہ اللہ تعالی نے اپنی کر بھی سے دنیا میں ہی سزادے کر آخرت کے عذاب سے بچالیااورا گر بظاہر خدا کی نارا نسکی کا کوئی سبب نظرنہ آئے تب بھی توبہ واستغفار کرناچاہے۔اس لئے کہ بہت سے گناہوں کا ہمیں پہتہ بھی نہیں چاہا۔ اور صبر وشکر بھی کہ اللہ تعالی نے محض اپنے نصل سے کفارہ سیئات اور رفع در جات کا سامان پیدا کر دیا بہر حال مصائب و آلام اور دکھ بھاری میں گر فتار ہونے کے وقت ایک مومن کا وظیفہ اور شعار بجائے شکوہ وشکایت اور جزع وفزع (رونے دھونے واویلا کرنے) کے توبہ واستغفار اور صبر وشکر ہوناچاہئے۔

ہاری حالت اور اس کی اصلاح کی تذبیر

اس زمانے میں ہماری خدا سے بے تعلقی کا یہ عالم ہے کہ ہم ان مصائب و آلام کو رفع کرنے اور دکھ بیاری کا علاج کرنے کے لئے ہر طرف دوڑتے ہیں دنیاوی تدابیر واسباب میں توسر گردال رہتے ہیں گر خدا کی طرف بھول کر بھی متوجہ نہیں ہوتے خداکانام زبان پر آتا بھی ہے تو گتاخانہ شکوہ و شکایت اور اظہار نارا ضگی کے لئے۔ اس سے خداکی نارا ضگی اور بھی بڑھتی ہے اور اس کے نتیج میں مصیبتوں اور دکھ بیاری میں اور اضافہ ہوتا ہے حالا نکہ مسبب الا سباب اور کارساز مطلق وہی ہے اس کے حکم کے بغیر نہ کوئی تدبیر کارگر ہو سمتی ہے نہ دواعلاج 'اور نہ کوئی مددگار وہمدر دہی پچھ کر سکتا ہے نہ طبیب وڈاکٹر ہی 'کس قدر خسارہ اور تباہی کا موجب ہے ہماری یہ غفلت اور نے نعلقی خدا سے 'نسو االلہ فنسیہ م'کے مطابق ہم نے خدا کو بھلادیا خدا ہم کو بھلادیا: خدا ہماری حالت پر دحم کر سات نوبہ واستغفار 'صبر و ضبط اور شکر کی توفیق عطاکر ہے آمین۔

### مومنوں کیلئے مصیبتیں ایک بشارت ہیں

وَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إِنَّ عِظَمَ الجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ البَلاَء ، وَإِنَّ اللهَ تَعَالَى إِذَا أُحَبَّ قَوْماً ابْتَلاَهُمْ ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا ، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السُّخُطُ " رواه الترمذي ، وقالَ: " حديث حسن ".

قوجهد: حضرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: بردی جزائے خیر بردی ہی مصیبت (برداشت کرنے) پر ملتی ہے اور الله تعالی جن لوگوں سے محبت فرماتے ہیں انہیں (مصیبتوں و کھ بیاریوں اور جائی و مالی نقصان میں گر فتار کرکے) آزماتے ہیں پس جو شخص (الله کی مرضی پر) راضی رہتاہے الله تعالی بھی اس سے راضی ہوتے ہیں اور جو شخص (ان مصیبتوں میں جزع و فزع اور واو بلاکر تاہے اور) الله تعالی سے (شاکی اور) ناراض ہوتا ہیں الله تعالی بھی اس سے ناراض ہوجاتے ہیں۔

## اس بشارت کی شرط صبر ہے

تشریح: اللہ تعالی پرایمان رکھے والوں کے لئے یہ حدیث بہت بڑی بشارت ہے بشر طیکہ وہ صبر وضبط سے کام لے کراللہ تعالی کی مرضی پرول سے راضی رہیں اللہ تعالی ہمیں مصائب و آلام پر صبر وضبط کی اور اپنی مرضی پر راضی رہنے کی توفیق عطا فرمائیں قرآن کریم بھی اس کی تاکید کرتا ہے دضبی الله عنهم ورضواعنه (اللہ ان سے راضی ہوگیااور وہ اللہ سے راضی ہوگئے۔

#### صبر وضبط کاایک بے نظیراور سبق آموز واقعہ

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ: كَانَ ابنُ لأبي طَلْحَةَ رضي الله عنه يَشتَكِي ، فَخَرَجَ أبُو طَلْحَةَ ، فَقُبض الصَّبِيُّ ، فَلَمَّا رَجْعَ أَبُو طَلْحَةَ ، قَالَ: مَا فَعَلَ ابْنِي ؟ قَالَتْ أُمُّ سُلَيم وَهِي أَمُّ الصَّبِيِّ : هُوَ أَسْكَنُ مَاكَانَ ، فَقَرَّبَتْ إليه العَشَاءَ فَتَعَشَّى ، ثُمَّ أَصَابَ منْهَا ، فَلَمَّا فَرَغَ ، قَالَتْ : وَارُوا الصَّبِيُّ فَلَمَّا صَبْحَ أَبُو طَلْحَةَ أَتَى رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرَهُ ، فَقَالَ : " أَعَرَّسْتُمُ اللَّيلَةَ ؟ "قَالَ : تَعَمْ ، قَالَ : " اللَّهُمُّ بَارِكْ لَهُمَا " ، فَولَدَتْ غُلاماً ، فَقَالَ لِي أبُو طَلْحَةَ : احْمِلْهُ حَتَّى تَأْتِي بِهِ النَّي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَولَدَتْ غُلاماً ، فَقَالَ لِي أبُو طَلْحَةَ : احْمِلْهُ حَتَّى تَأْتِي بِهِ النَّي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَبَعَثَ مَعَهُ بِتَمَراتٍ ، فَقَالَ لِي أَبُو طَلْحَةً : احْمِلْهُ حَتَّى تَأْتِي بِهِ النَّي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَبَعَثَ مَعَهُ بِتَمَراتٍ ، فَقَالَ : " أَمَعَهُ شَيءٌ ؟ "قَالَ : نَعَمْ ، تَمَراتُ ، فَأَخَذَهَا النَّيُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَضَغَهَا ، ثُمَّ أَخَذَهَا مِنْ فِيهِ فَجَعَلَهَا فِي فِي الصَّيِ ، ثُمَّ حَنَّكَهُ وَسَمَّهُ النَّي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَمَضَغَهَا ، ثُمَّ أَخَذَهَا مِنْ فِيهِ فَجَعَلَهَا فِي فِي الصَّيِ ، ثُمَّ حَنَّكَهُ وَسَمَّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَقِي رواية للبُخَارِيِّ : قَالَ ابنُ عُيَيْنَةَ : فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصُورَ : فَرَأَيْتُ تِسعَةَ أُولادٍ كُلُهُمْ قَدْ قَرَوُوا القُرْآنَ ، يَعْنِي : مِنْ أَوْلادِ عَبْدِ الله المَولُودِ .

وَفِي رواية لمسلم: مَاتَ ابنُ لأبي طَلْحَة مِنْ أُمِّ سُلَيم، فَقَالَتْ لأَهْلِهَا: لاَ تُحَدِّثُوا أَبَا طَلْحَة بَابْنِهِ حَتَّى أَكُونَ أَنَا أُحَدِّثُهُ، فَجَهَ فَقَرَّبَتْ إلَيْه عَشَهً فَأَكَلَ وَشَرِبَ، ثُمَّ تَصَنَّعَتْ لَهُ أَحْسَنَ مَا كَانَتْ تَصَنَّعُ قَبْلَ ذَلِكَ ، فَوَقَعَ بِهَا . فَلَمَّا أَنْ رَأَتْ أَنَّهُ قَدْ شَبِعَ وَأَصَابَ مِنْهَا ، قَالَتْ : يَا أَبَا طَلْحَة ، أَرَأَيتَ لو أَنَّ قَوماً أعارُوا عَارِيَتَهُمْ أَهْلَ بَيتٍ فَطَلَبُوا عَارِيَتَهُمْ ، أَلَهُمْ أَن يَمْنَعُوهُمْ ؟ فَالَ : لا ، فَقَالَتْ : فَاحْتَسِبْ ابْنَكَ ، قَالَ : فَعَضِبَ ، ثُمَّ قَالَ : تَركَّتِنِي حَتَّى إِذَا تَلطَّحْتُ ، ثَمَّ أَلُ : لا ، فَقَالَتْ : فَاحْتَسِبْ ابْنَكَ ، قَالَ : فَعَضِبَ ، ثُمَّ قَالَ : تَركَّتِنِي حَتَّى إِذَا تَلطَّحْتُ ، ثمَّ أَلُ : لا ، فَقَالَتْ : فَاحْتَسِبْ ابْنَكَ ، قَالَ : فَعَضِبَ ، ثُمَّ قَالَ : تَركَّتِنِي حَتَّى إِذَا تَلطَّحْتُ ، ثمَّ أَلُ : لا ، فَقَالَ : فَحَمَلَتْ . قَالَ : وَكَانَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالَ : فَحَمَلَتْ . قَالَ : وَكَانَ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالَ : فَحَمَلَتْ . قَالَ : وَكَانَ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالَ : فَحَمَلَتْ . قَالَ : وَكَانَ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا خَرَجَ وَأَدْخُلَ مَعَهُ إِذَا دَخَلَ مَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا خَرَجَ وَأَدْخُلَ مَعَهُ إِذَا دَخَلَ مَعَهُ إِذَا كَرَجَ وَأَدْخُلُ مَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَعْ مَلَ الله عَلَيْهِ وَلَا عَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَعُهُ إِذَا خَرَجَ وَأَدْخُلُ مَلَ الله

وَقَدِ احْتَبَسْتُ بِمَا تَرَى ، تَقُولُ أُمُّ سُلَيْم : يَا أَبَا طَلْحَةَ ، مَا أَجدُ الَّذِي كُنْتُ أَجدُ انْطَلِقْ ، فَانْطَلَقْنَا وَضَرَبَهَا المَخَاضُ حِينَ قَدِمَا فَوَلدَّت غُلامًا. فَقَالَتْ لِي أُمِّي: يَا أَنَسُ ، لا يُرْضِعْهُ أَحَدُ عَلَيْفَ وَسَلَّمَ ، فَلَمَّا أَصْبَحَ احْتَمَلْتُهُ فَانْطَلَقْتُ بِهِ إِلَى رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَلَمَّا أَصْبَحَ احْتَمَلْتُهُ فَانْطَلَقْتُ بِهِ إِلَى رَسُولَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَلَمَّا أَصْبَحَ احْتَمَلْتُهُ فَانْطَلَقْتُ بِهِ إِلَى رَسُولَ الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْحَدِيثِ.

ترجمه: حضرت انس بن مالك رضى الله عنه سے روایت ہے كه: حضرت ابو طلحه رضى الله عنه كاايك لڑکا بیار تھاوہ (اس کو اس حالت میں چھوڑ کر)سفر میں چلے گئے تو(ان کے پیچھے)اس لڑکے کا انقال ہو گیا۔جب ابوطلحہ (سفرسے)واپس آئے تو (آتے ہی) انہوں نے (اپنے بیٹے کاحال) دریافت کیا۔میرے بیٹے کاکیا ہوا؟ (ان کی اہلیہ اور بیچ کی ماں اُم سلیم نے کہا: اب تواس کو پہلے کی نسبت بہت زیادہ سکون ہے (وہ بیس کر مطمئن ہو گئے) تواُم سلیم نے شام کا کھاناان کے سامنے رکھاانہوں نے شکم سیر ہو کر کھانا کھایا پھر (رات کو) جماع بھی کیاجب وہ (سب کا مول سے) فارغ ہو گئے تواُم سلیم نے بتلایا کہ (تمہارے بیٹے کا تمہارے سفر میں جانے کے بعد انقال ہو گیا تھالوگوں نے اس کو دفن کر دیاہے (انہیں بیٹے کی وفات کے صدمہ کے علاوہ اپنی بیوی کی بیہ حرکت بھی بہت ناگوار گزری توضیح ہوتے ہی رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كي خدمت ميں حاضر ہوئے اور (بطور شكايت) تمام واقعہ بيان كيا تو آپ نے (اُم سليم كے صبر وضبطسے خوش ہوکر) فرمایا: توتم نے شب زفاف بھی منائی؟ ابوطلحہ نے عرض کیا:جی ہاں آپ نے ان دونوں کے لئے (اولاد صالح کی) دعافر مائی اے اللہ توان دونوں کو برکت عطافر ما" چنانچہ اُم سلیم کے ہاں لڑ کا پیدا ہوا توانس کہتے ہیں مجھ سے ابو طلحہؓ نے کہا:اس بچہ کو گود میں اٹھاؤاور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں لے جاؤ چند تھجوریں بھی ساتھ بھیجیں (جب میں آپ کی خدمت میں بچے کولیکر حاضر ہوا) تو آپ نے دریافت فرمایا: کچھ اس بچے کے ساتھ لائے بھی ہو؟ میں نے عرض کیا: جی ہاں' یہ چند تھجوریں ہیں آپ نے (ان میں سے) ایک تھجور اُٹھائی اور دہن مبارک میں چبائی اور ا پنے دہن سے نکال کر بچہ کے منہ میں رکھ دی اور پھر تحسنیک کی ( بینی بچہ کے تالو سے لگا کر چٹا دی)اوراس کانام عبداللدر کھا۔ صحیح بخاری کی روایت میں ہے کہ مشہور محدث سفیان ابن عیبینہ کہتے ہیں مجھ سے قبیلہ انصار کے ایک آدمی نے کہا: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا برکت كاكرشمہ ديكھاكہ ابوطلحہ كے اس لڑكے كے (جس كانام آپ نے عبداللہ ركھا تھااور بركت كى دعا فرمائی تھی)نولڑ کے ہیں جو سب کے سب قرآن کے قاری (اور حافظ وعالم) ہیں" صحیح مسلم کی ایک اور روایت میں (یہی واقعہ زیادہ وضاحت کے ساتھ مذکور) ہے اس کے الفاظ یہ ہیں:

ابوطلحہ کے ایک لڑ کے کاجوائم سلیم کے بطن سے تھا(ان کی عدم موجود گی میں)انقال ہو گیا توائم سلیم نے ا پے تمام ا قرباء سے کہا:تم میں سے کوئی بھی ابو طلحہ کو (سفر سے واپسی پر)اس کے بیٹے کی و فات کی خبر نہ دے (اور تعزیت نہ کرے) جب تک کہ میں خودان کواس کی اطلاع نہ دے دوں چنانچہ ابو طلحہ (سرشام) سفرسے واپس آئے تواُم سلیم نے (بڑے اطمینان سے) شام کا کھاناان کے سامنے رکھاابو طلحہ نے خوب شکم سیر ہو کر کھانا کھایا پھراس کے بعد اُم سلیم نے (بتکلف)اینے سابقہ معمول سے بھی بہتر بناؤ سنگھار کیا(اور شب عروی کے می تیاری کی) چنانچہ ابو طلحہ نے (پورے نشاط کے ساتھ) جماع کیا جب اُم سلیم کواطمینان ہو گیا کہ انہوں نے شکم سیر ہو کر کھانا بھی کھالیااورا پنی طبعی خواہش بھی پوری کر لی تواُم سلیم نے کہا:اے ابوطلحہ! ذرایہ تو بتلائیے کہ اگر کسی نے کسی اہل خانہ کو کوئی چیز بطور عاریت دی ہواور وہ اس عاریت کو واپس مانگے تو کیاصاحب خانہ کو واپس ویے سے انکار کرنے کا حق ہے؟ ابو طلحہ نے کہا: نہیں (ہر گزنہیں) توائم سلیم نے کہا: تو آپ اپنے بیٹے (کی وفات) پر بھی بنیت اجرو ثواب صبر کیجئے" ابوطلحہ بیر سنتے ہی غصہ سے آگ بگولا) ہو گئے اور بولے :اری نیک بخت بیوی! اب جبکہ میں حیوانی خواہش (جماع) سے آلودہ ہو چکااب تو مجھے میرے بیٹے کی وفات کی خبر دینے چلی ہے "اور (صبح ہوتے ہی) گھرسے چل دیئے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور (بڑے غم وغصہ کے ساتھ) پوراواقعہ بیان کیا تو آپ نے (ازراہ تحسین و تسلی) فرمایا:اللہ تعالیٰ تم دونوں میاں بیوی کو تمہاری اس شب (عروس) میں برکت (یعنی اولاد صالح)عطافر مائیں (چنانچہ اس دعاکے نتیجہ میں) اُم سلیم کے ہاں (نوماہ بعد) لڑکا پیدا ہوااس وقت سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم سفر میں تھے اور اُم سلیم بھی (اپنے شوہر ابوطلحہ کے ساتھ )اس سفر میں آپ کے ہمر کاب تھیں رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت شریفہ بیر تھی کہ آپ جب کسی سفر سے مدینہ طبیبہ واپس تشریف لاتے تورات کے وقت بستی میں واخل نہ ہوتے (اور شہر کے باہر منزل گاہ (پڑاؤ) پر رات گزار کر صبح کو بستی میں داخل ہوتے) چنانچہ جب بیہ قافلہ مدینہ کے قریب پہنچا(اور رات کو منزل گاہ پر قیام کیا) تواُم سلیم کو در دزہ شر وع ہو گیا (جس کی وجہ سے صبح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمر کاب مدینہ میں داخل ہوناد شوار نظر آنے لگا) چنانچہ ان کی وجہ سے ابوطلحہ کو بھی وہیں رُکنا پڑا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آگے بڑھے توراوی کہتا ہے کہ: ابوطلحہ (حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی رفاقت ہے محرومی پرانتہائی پاس کے عالم میں) کہنے لگے:اے میرے رب! توجانتاہے کہ میراجی جا ہتاہے کہ (کسی بھی سفر میں)جب آپ مدینہ سے روانہ ہوں تب بھی میں آپ کے ہمراہ چلوں اور جب آپ (واپس) مدینہ میں داخل ہوں تب بھی میں آپ کے ہمراہ مدینہ میں

داخل ہوں اور اس وقت تو دیکھا ہے کہ بچھے اُم سلیم کی وجہ سے یہاں رُکنا پڑر ہاہے تو اُم سلیم بولیں: اے ابوطلحہ اب تو بچھے در د زہ کی تکلیف ذرا بھی محسوس نہیں ہور ہی (چلو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہی مدینہ چلیں) چنانچہ ہم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ چل پڑے اور مدینہ چینچنے کے بعد در د زہ ہوا اور لڑکا پیدا ہوا حضرت انس جہتے ہیں میری والدہ اُم سلیم نے کہا: اے انس اس بچہ کو اس وقت تک کوئی دورھ نہیں پلائے گاجب تک کہ تم اس کور حمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں نہ لے جاؤگے چنانچہ جب صبح ہوئی تو میں نے اس بچہ کو گو د میں لیا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر کیا اس کے بعد واقعہ وہی ہے جو او پر والی روایت میں گزر چکا ہے۔

ايك مسلمان عورت كاعظيم الشان صبر وضبط اور حوصله

تشویح: اس حدیث پاک میں حضرت اُم سلیم انصاریہ رضی اللہ عنبما کے صبر و تخل اور شوہر کے ساتھ و فاشعاری کے جذبہ کی جس قدر تعریف کی جائے کم ہے اس لئے کہ اولاد کی فطری محبت خصوصائزینہ اولاد کی۔اور اس حالت میں کہ ایک لڑکا جس کانام عمیر تھااس سے قبل فوت ہو چکا تھا۔ ماں کو جس قدر محبت ہوتی ہے باپ کو اس کا عشر بھی نہیں ہوتی ماں کی گود کا خالی ہو جانااس کے لئے ایک ہوش رباسانچہ ہو تاہے مگر چو نکہ اُم سلیم جانی تھیں کہ ان کے شوہر کو بھی اس بچہ سے بے حد محبت تھی اگر سفر سے واپس آتے ہی ان کواس سانچہ کی فہر دے دی گئی تو شدت غم واندوہ سے نہ معلوم کتنے دن تک کے لئے کھانے پینے اور آرام وراحت سے محروم ہو جائیں گے اس لئے خود اپنے کلیجہ پر صبر وضبط کا پھر رکھا اور شوہر کو سفر کی تکان دور کرنے کا موقع دیانہ صرف یہ بلکہ بتکلف خود کو معمول سے زیادہ آراستہ و پیراستہ کر کے طبعی خواہش (جماع) کی ترغیب کا سامان بھی مہیا کیا اور فراغت کے بعد انتہائی حکیمانہ انداز میں مبلے کی وفات کی خبر سنائی واقعی بڑے ہی سخت صبر وضبط عقل ہوش اور حصلہ کا معمول سے زیادہ آراستہ و پیراستہ کر کے طبعی خواہش (جماع) کی ترغیب کا سامان بھی مہیا کیا اور فراغت کے بعد انتہائی حکیمانہ انداز میں مبلے کی وفات کی خبر سنائی واقعی بڑے ہی سخت صبر وضبط عقل ہوش اور اللہ تعالی نے حصلہ کاکام ہے اس کئے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے تحسین ستائش اور دعا بر کت فرمائی اور اللہ تعالی نے اس کا نعم البدل عطافر مایا ہمارے زمانہ کی خواتین اور ماؤں کے لئے یہ واقعہ انتہائی سبق آ موز ہے۔

حضرت أم سليمٌ مسلمان خوا تين كيليَّ قابل تقليد بهستي بين

حضرت أم سلیم انصاریه رضی الله عنها اپنی خدا پرسی 'دینداری اور خوبیوں کے اعتبار سے ایک قابل تقلید مسلمان خاتون ہیں خصوصاً مسلمان عور توں کے لئے 'ان کے پہلے شوہر حضرت انس کے والد کانام مالک تھاجو نہی اسلام مدینہ میں پہنچایہ فوراً مسلمان ہو گئیں نہ صرف یہ بلکہ اپنے شوہر مالک کو بھی اسلام قبول کرنے کی دعوت دی وہ شقی القلب کافر' اس پر بے حد غضب ناک ہوااور گھرسے نکل گیااور ملک شام چلا گیااور وہیں و فات پا گیاا بوطلحہ ابھی مسلمان نہ ہوئے تھے

عدت گزرنے کے بعدانہوں نے اُم سلیم کو نکاح کا پیغام بھیجااُم سلیم نے اسلام قبول کر لینے کی شرط کے ساتھ اپنی آماد گ ظاہر کی چنانچہ ابوطلحہ مسلمان ہوگئے اور اُم سلیم سے نکاح کر لیااس لحاظ سے ابوطلحہ حضرت انس کے سوتیلے باپ ہیں۔ میں سیلہ رہا ہے۔ میں میں سیلہ رہا ہے۔

أم سليم كي خدمت كزارى كاصله

اُم سلیم بے حد سمجھدار' مد براور منتظم اُور خدمت گزار خانون تھیں اسی لئے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم امور خانہ داری اور ازواج مطہرات رضوان اللہ علیہن سے متعلق نسوانی انظامات انہی کے سپر و فرمایا کرتے تھے انہوں نے اپنے بڑے بیٹے حضرت انس کو دس سال کی عمر میں ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بطور خادم پیش کر دیا تھا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے قبول فرمالیا تھا اور دس سال تک شب وروز اندرون خانہ اور بیرون خانہ سفر میں ہوں یا حضر میں برابر خدمت میں مصروف رہے۔

نبى رحمت صلى الله عليه وسلم كى دعا كااثر

رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے اُم سلیم نے ایک دن انس کے لئے دعاء برکت کی درخواست کی آپ نے ازراہ کمال شفقت انس کے لئے عمر میں درازی اور مال واولاد میں برکت کی دعا فرمائی چنانچہ انس نے سو سال سے زیادہ لمبی عمر پائی اور ان کی زندگی ہی میں ان کے بیٹوں پوتوں کی تعداد بھی سوسے او پر پہنچ گئی تھی اور ان کا شار ہمیشہ دولت مند صحابہ میں رہااللہ تعالی ہر مسلمان کو رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت اور آپ کے دین کی خدمت کی توفیق عطا فرمائیں کہ یہی سر ورکا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کی سب سے بڑی خدمت اور محبت کی دلیل اور دنیاو آخرت میں کام آنے والا سر مایہ ہے۔

بہادری زور آزمائی کانام نہیں ہے

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أنّ رسول الله صلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " لَيْسَ الشَّدِيدُ بالصُّرَعَةِ ، إِنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَملكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الغَضَبِ " مُتَّفَقُ عَلَيهِ . " وَالصَّرَعَةُ " : بضَمِّ الصَّادِ وَفَتْحِ الرَّاءِ وأصْلُهُ عِنْدَ العَرَبِ مَنْ يَصْرَعُ النَّاسَ كَثيراً . وَالصَّرَعَةُ " : بضَمِّ الصَّادِ وَفَتْحِ الرَّاءِ وأصْلُهُ عِنْدَ العَرَبِ مَنْ يَصْرَعُ النَّاسَ كَثيراً . والصَّرَعَةُ " : بضَمِّ الصَّادِ وَفَتْحِ الرَّاءِ وأصْلُهُ عِنْدَ العَرَبِ مَنْ يَصْرَعُ النَّاسَ كَثيراً . والصَّرَعة عنه الله عليه وسلم نارشاد فرايا: برا بهادروه نهيل ہے جو (کشتی میں) سب کو پچهاڑوے شہ زور بهادر تودر حقیقت صرف وہ مخص ہے جو غیض وغضب (کی حالت) میں خود کواپنے قابو میں رکھے۔ صرعۃ ۔ کا لفظ صاد کے پیش اور راء کے زبر سے ہے ۔ اس کی اصل اہل عرب میں بیہ ہے کہ جو مخص کی لوگوں کو پچھاڑوے۔

#### شجاعت اور بهادر ی کامعیار

تشریح: حدیث پاک کی تعلیم کاحاصل یہ ہے کہ جسمانی قوت وطاقت اوراس کے استعال کرنے کی قدرت پر شجاعت کامدار نہیں شجاعت کامدار صرف قوت نفس پرہے اوراس کا پیۃ صرف اس وقت چلتاہے جبکہ انسان انہائی غیض وغضب اور اشتعال کی حالت میں بھی اپنے آپ کو قابو میں رکھے اور وہی کرے جو عقل سلیم 'کرم نفس اور قانون عدل وانصاف کا تقاضا ہواگر عقل اور شریعت جسمانی طاقت سے کام لینے اور سزادینے کو ضروری قرار دیں تو جسمانی طاقت استعال کرنے استعال کرنے استعال کرنے اور استعال کرنے اور انقام لینے کا تقاضا کرے تقاضہ پر عمل نہ کرے بلکہ صبر اور در گزرسے کام لیے۔

امام نووی اس حدیث کو صبر کے باب میں کیوں لائے

ای لئے امام نووی را حمہ اللہ نے اس حدیث کو شجاعت کے بجائے صبر کے بیان میں نقل کیا ہے اس لئے کہ کامل صبر وضبط کے ملکہ کے بغیر اس حدیث پر عمل نہیں کیا جاسکتا گویار حمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث میں در حقیقت صبر وضبط کی تعلیم دے رہے ہیں چنانچہ خلق عظیم کے مالک افضل الخلاکق صلی اللہ علیہ وسلم کی سیر قاطیبہ اور آپ کے اسوہ حسنہ کے رنگ میں رفئے ہوئے صحابۂ کرام خصوصاً حضرت علی مرتضای اور فاروق اعظم رضی اللہ عنہم کی سیرت میں اس شجاعت اور صبر وضبط کی مثالیں آپ کو بکثرت ملیں گی حدیث نمبر ۱۸ میں بھی آپ پڑھ چکے ہیں کہ آپ کو ناانصافی کا اتہام لگانے والے لوگ گتاخ شخص پر کتناشدید غصہ آیا تھا آپ جی تواس کو تو بین وایذاءر سول کے جرم میں فل کر سکتے تھے مگر چو نکہ آپ کا ذاتی معاملہ تھا اس لئے آپ نے صبر اور در گزر سے کام لیا یہی قرآن مجید کی تعلیم ہے ارشاد ہے۔

ولئن صبوتم لھو خیرللصابرین (النحل آیت: ۱۲۲) اور بخدااگرتم در گزر کرو(اورانقام نه لو) توبیہ توصیر کرنے والوں کے لئے بہت بہتر ہے صبر اور در گزر کہاں نہیں کرنا جاہئے

باقی اگر اسی اور پر کوئی ظلم کرتا ہویاکسی کی آبر و پر حملہ کرتا ہو تو آپ ہر گز در گزر نہیں فرماتے تھے اور قرار

باقی اگرائی اور پر کوئی علم کرتا ہویا سی کی آبر و پر حملہ کرتا ہو کو آپ ہر کز در کزر مہیں فرمائے تھے اور فرار واقعی سز ادیتے تھے چنانچہ صلوت ماثورہ(مسنون درود) کے کلمات میں آپ کی شان بیر مذکورہے۔

اللهم صل على سيدنامحمد في الذي كان الاتنتهك في مجالسه الحرم والا يغمص عمن ظلم اللهم صل على سيدنامحمد في الذي كان الاتنتهك في مجالسه الحرم والا يغمص عمن ظلم الله عليه وسلم يرجس كى مجلسوں مين كسى كى بے آبروكى نہيں كى جاتى تقى اور جو ظلم كرنے والے سے چیثم پوشى (اور در گزر) نہيں فرمايا كرتے تھے۔

يرْهينَ: اللهم صل وسلم عليه كلماذكره الذاكرون. اللهم صل وسلم عليه كلماغفل عن ذكره الغافلون

#### انسان کے صبر وضبط کی آزمائش کاموقعہ

وعن سُلَيْمَانَ بن صُرَدٍ رضي الله عنه ، قَالَ : كُنْتُ جالِساً مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ، وَرَجُلان يَسْتَبَان ، وَأَحَدُهُمَا قَدِ احْمَرَ وَجْهُهُ ، وانْتَفَخَتْ أَوْدَاجُهُ ، فَقَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ ، لَوْ قَالَ : أَعُوذ باللهِ منَ الشَّيطَانِ الرَّجِيمِ ، ذَهَبَ مَنْهُ مَا يَجِدُ ". فَقَالُوا لَهُ : إِنَّ النَّبِيَّ صَلِّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " تَعَوّذْ باللهِ مِنَ الشَّيطَانِ الرَّجِيمِ ، فَهَبَ مَنْهُ مَا يَجِدُ ". فَقَالُوا لَهُ : إِنَّ النَّبِيُّ صَلِّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " تَعَوِّذْ بَاللهِ مِنَ الشَّيطَانِ الرَّجِيمِ " مُتَّفَقً عَلَيهِ .

توجهه: حضرت سلیمان بن صر در ضی الله عنه سے روایت ہے کہتے ہیں که: میں (ایک ون) رحمت عالم صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں بیٹا ہوا تھا اور دو آدمی آپس میں گالی گلوچ کررہے تھے ان میں سے ایک کا (غصہ کے مارے براحال تھا) چرہ سرخ ہورہا تھا گردن کی رگیں پھول رہی تھیں تو سرور کا نئات صلی الله علیہ وسلم نے حاضرین سے فرمایا: جھے ایک کلمہ ایسا معلوم ہے کہ اگریہ اس کلمہ کو پڑھ لے تواس کا یہ سارا غصہ ختم ہو یہ سارا غصہ کافور ہو جائے گا اگریہ اعو فہ بالله من الشیطان الوجیم پڑھ لے تواس کا یہ سارا غصہ ختم ہو جائے "تولوگوں نے اس شخص سے کہا (ارے بو قوف) نبی صلی الله علیہ وسلم فرماتے ہیں تواعو فہ بالله من الشیطان الوجیم کوں نہیں پڑھ لیتا یعنی مردود شیطان سے اللہ کی پناہ کیوں نہیں لے لیتا۔

غصه کو فرو کرنے اور صبرِ وضبطاختیار کرنے کی تدبیر

تشویح: غصہ اور غیض وغضب خاص کر کسی شخص کی بے جازیادتی پر 'ایک طبعی چیز اور فطری امر ہے اور انسان کا ازلی دستمن مر دود شیطان اس طبعی اور فطری جذبہ سے ناجائز فائدہ اٹھا کر عموماً انسان کو ظلم وجور اور باہمی جھڑے فساد کا مر تکب بنا دیتا ہے اس حالت میں صبر وضبط سے کام لینا اور عقل وخرد کے تقاضے یا شریعت کی تعلیمات پر عمل کرنا اور مر دود شیطان کے بچھائے ہوئے جال سے بچنا بڑا ہی مشکل کام ہے اس لئے اس حدیث پاک میں غیض وغضب کو فرو کرنے کی تدبیر شیطان لعین سے اللہ کی پناہ لینا اور صبر و مخل اختیار کرنا ہتلائی ہے جسیا کہ اگلی حدیث نمبر ۲۴ میں اس صبر وضبط کے اجر عظیم کی بشارت دی گئی ہے۔

انتقام لینے کی قدرت کے باوجود صبر وضبط اور در گزر سے کام لینے کااجر عظیم

وعن معاذِ بن أنس رضي الله عنه: أنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " مَنْ كَظَمَ غَيظاً، وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفِذَهُ ، دَعَاهُ اللهُ سُبحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى رُؤُوسِ الخَلائِقِ يَومَ القِيامَةِ عَيْظاً، وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنْفِذَهُ ، دَعَاهُ اللهُ سُبحَانَهُ وَتَعَالَى عَلَى رُؤُوسِ الخَلائِقِ يَومَ القِيامَةِ حَتَى يُحَيِّرَهُ مِنَ الحُورِ العِينِ مَا شَاءً " رواه أبو داود والترمذي ، وقال : "حديث حسن". ترجمه: حضرت معاذ بن السُ رضى الله عنه سے روایت ہے کہ:رسول الله صلى الله عليه وسلم نے توجمه: حضرت معاذ بن السُ رضى الله عنه سے روایت ہے کہ:رسول الله صلى الله عليه وسلم نے

ارشاد فرمایا:جو شخص اپناغصہ اُتار نے (اور بدلہ لینے) پر قادر ہواوراس کے باوجود وہ اپنے غصہ کو دبائے (اور بدلہ لینے) پر قادر ہواوراس کے باوجود وہ اپنے غصہ کو دبائے (اور قابو میں رکھے) اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کو تمام مخلوق کے سامنے بلائیں گے اور اختیار دیں گے کہ وہ جنت کی آ ہو چیثم حوروں میں سے جس کوچاہے لے لے۔

ان دونوں حدیثوں کو صبر کے باب میں لانے کی وجہ

تشریح: آپ ہر دو حدیثوں کی مذکورہ بالا تشریح سے بخوبی سمجھ چکے ہیں کہ عنیض و غضب اور غصہ 'جو بقول حکماء جنون ساعۃ و قتی دیوا نگی ہے۔ کے عملہ سے بچنے یااس کے حملہ کے وقت اس کی مضرت سے بچنے کی واحد تدبیر صبر وضبط اور مخل و بر دباری کا دامن مضبوطی سے تھاہے رہنا ہے اس کی ان دونوں حدیثوں میں تعلیم دی گئی ہے اس کے امام نووی ان کو صبر کے باب میں لائے ہیں۔

عيض وغضب اور صبر وضبط

وعن أبي هريرةَ رضي الله عنه : أنَّ رَجُلاً قَالَ للنبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : أوصِنِي . قَالَ : " لا تَغْضَبْ " فَرَدَّدَ مِراراً ، قَالَ : " لاَ تَغْضَبْ " رواهِ البخاري .

قوجهد: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا: یارسول اللہ! آپ مجھے کوئی وصیت فرمائی (جس پر میں عمر بھر کاربندرہوں) آپ نے فرمایا: غصہ بھی مت کرناراوی کہتے ہیں: اس شخص نے (اپنی کو تاہ فہمی کی وجہ سے) بارباریہی سوال لوٹایا: مجھے وصیت بھیجے" آپ نے ہر مرتبہ یہی جواب دیا: غصہ بھی مت کرنا۔

غصہ بروی بُری بلاہے اور اس کاعلاج صبر و محل کاملکہ ہے

تشویح: حقیقت بیہ کہ ایجھے سے اپھا سمجھدار انسان بھی شدید عصہ کی حالت میں عقل و خرد سے خارج اور بالکل پاگل ہو جا تا ہے نہ خدار سول کی تعلیمات کا ہوش رہتا ہے نہ اخلاق وانسانیت کے تقاضوں کا 'اسی لئے کہا گیا ہے العضب جنون ساعة (غصہ تھوڑی دیر کی دیوا گی کانام ہے) علماء اخلاق نے لکھا ہے کہ بعض مرتبہ شدت غیض و غضب سے انسان کی موت واقع ہو جاتی ہے یا مستقل طور پر پاگل ہو جا تا ہے اور یہ تو بالکل عام بات ہے کہ غصہ فرو ہونے کے بعد انسان خود کو اپنے کئے پر ملامت کیا گرتا ہے اور بسااو قات بڑے دور رس نقصانات اٹھانے پڑت ہو جاتی بید اسے بغیر اور بر داشت و محل کی عادت ڈالے بغیر ممکن خبیں ہیں اور اس غصہ کے بھوت پر قابو پانا صبر وضبط کی عادت ڈالنے کی وصیت فرمانا ہے اور صبر وضبط کے دنیوی الہذا غصہ نہ کرنے کی وصیت کا منشاور حقیقت صبر وضبط کی عادت ڈالنے کی وصیت فرمانا ہے اور صبر وضبط کے دنیوی وائحروی فوائد اور عند اللہ پندیدہ اور موجب اجرو ثواب ہونے کا حال آپ اس باب کی قرآن آیات میں پڑھ بھے ہیں اور احادیث میں پڑھ ہی رہے ہیں اس لئے ہیں۔

#### صبر وشكرا ختيار كرنے كاصله

وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَا يَزَالُ البَلاَءُ بالْمؤمِنِ وَالْمؤْمِنَةِ فِي نَفْسِهِ وَوَلَدِهِ وَمَالِهِ حَتَّى يَلْقَى الله تَعَالَى وَمَا عَلَيهِ خَطِيئَةٌ " رواه الترمذي ، وَقَالَ : " حديث حسن صحيح ".

توجهه: حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ :رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے آگاہ فرمایا کہ: مومن مردوں اور مومن عور توں کے جان پر 'اولاد پر 'مال پر '(ناگہانی) بلائیں اور مصبتیں برابر آتی رہتی ہیں (اور وہ برابر توبہ واستغفار اور صبر وشکر کرتے رہتے ہیں اور اس کے جمیعہ میں ان کی خطائیں معافہ ہوتی رہتی ہیں) یہاں تک کہ وہ تمام گناہوں اور خطاؤں سے پاک وصاف 'اللہ سے جا ملتے ہیں۔

صبر وضبط كاعظيم فائده

تشریح: کمال ایمان کالازمی تقاضہ ہے 'مصائب پر صبر وشکر اور توبہ واستغفار 'اور ظاہر ہے کہ جب ایک مخلص مومن کاشب وروز کاو ظیفہ توبہ واستغفار ہوگا تو گناہوں اور خطاوی کے باقی رہنے کا سوال ہی نہیں باقی رہتا حدیث شریف میں آتا ہے التآنب من الذنب محمن لاذنب له (گناہ سے توبہ کر لینے والااس شخص کی مانند ہو جاتا ہے جس نے گناہ کیا ہی نہ ہو)ایس صورت میں صبر وشکر کار فع در جات اور قرب الہی کا موجب ہونا سابقہ احادیث کی روشنی میں یقینی ہے اور یہی ایک موجب ہونا سابقہ احادیث کی روشنی میں گئین ہے اور یہی ایک مومن کی انتہائی معراج ہے اللہ تعالی ہر مسلمیان کواس پر عمل کرنے کی توفیق عطافرمائیں۔

# حضرت عمرٌ کے صبر و مخل کاایک واقعہ

وعن ابْنِ عباسِ رضي الله عنهما ، قَالَ : قَدِمَ عُييْنَةُ بْنُ حِصْنِ ، فَنَزَلَ عَلَى ابْنِ أَخِيهِ الحُرِّ بنِ قَيسِ ، وَكَانَ مِنَ النَّفَرِ الَّذِينَ يُدْنِيهِمْ عُمرُ رضي الله عنه ، وَكَانَ القُرَّاءُ٣٣ أَصْحَابَ مَجْلِس عُمرَ رضي الله عنه وَمُشاوَرَتِهِ كُهُولاً كانُوا أَوْ شُبَّاناً ، فَقَالَ عُيَيْنَةُ لابْنِ أَخِي ، لَكَ وَجْهُ عِنْدَ هَذَا الأمِيرِ فَاسْتَأذِنْ لِي عَلَيهِ ، فاسْتَأذَن فَاذِنَ لَهُ عَمَرُ . فَلَمَّا دَخَلَ قَالَ : هِي يَا ابنَ الخَطَّابِ ، فَواللهِ مَا تُعْطِينَا الْجَزْلَ وَلا تَحْكُمُ فِينَا بالعَدْل . فَغَضِب عُمرُ رضي الله عنه حَتَّى هَمَّ أَنْ يُوقِعَ بِهِ . فَقَالَ لَهُ الحُرُّ : يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ ، إِنَّ الله تَعَالَى قَالَ لِنَبِيهِ صَلَّى الله عَلْهِ وَسَلَّمَ : ﴿ خُذِ الْعَفُو وَأُمُرْ بِالْعُرْفِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ﴿ خُذِ الْعَفُو وَأُمُرْ بِالْعُرْفِ عُمْرُ حِينَ تَلاَهَا ، وكَانَ وَقَافاً عِنْدَ كِتَابِ اللهِ تَعَالَى . رواه البخاري . واللهِ مَا جَاوَزَهَا عُمْرُ حِينَ تَلاَهَا ، وكَانَ وَقَافاً عِنْدَ كِتَابِ اللهِ تَعَالَى . رواه البخاري .

توجمه: حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنه سے روایت ہے کہ: (ایک عرب قبیله کاسر دار)

عیبینہ بن حصن (مدینہ) آیا اور اپنے بھتیج حربن قیس کے پاس تھہرا یہ حربن قیس اور لوگوں (یعنی ارا کین شوریٰ) میں سے تھے جن کو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ اپنے سے قریب ترر کھتے تھے حضرت ا بن عبال کہتے ہیں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے اہل مجلس (مقربین)اور ارباب شوریٰ (مشیر) جفاظ قرآن ہی ہواکرتے تھے بڑے ہوں یا چھوٹے 'سن رسیدہ ہوں یانو عمر' توعیینہ نے اپنے بھینیج حربن قیں سے کہا: برادرزادے! حمہیں ان امیر المومنین سے قرب خاص حاصل ہے تو مجھے ملا قات کی اجازت لے دوچنانچہ حربن قیس نے ملا قات کی اجازت طلب کی حضرت عمر نے اجازت دے دی جب یہ دونوں فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے توعیینیے نے کہا: اے خطاب کے بیٹے! وہ (شکایت جس کے پیش کرنے کے لئے میں آیا ہوں) یہ ہے کہ خدا کی قشم نہ تم ہمیں (ہمارے قبیلہ کو) عطاکثیر ہی دیتے ہواور نہ ہمارے حق میں عدل وانصاف ہی کرتے ہو" فاروق اعظم (اس دریدہ دہنی اور افترابردازی بر) عصه (سے آگ بگولا) ہوگئے بہاں تک کہ آپ نے قصد کیا کہ اس (گتاخ مفتری) کو قرار واقعی سزادیں تو حربن قیس ﴿ فوراً بولے! امیر المؤمنین الله تعالیٰ نے اپنے نبی صلی الله علیہ وسلم كوحكم ديائه خِذ العفو وامر بالعرف واعرض عن الجاهلين ـ عفوكوا ختيار كرو' بهلي بات كاحكم دواور جاہلوں سے در گزر کرو۔اور بد (میرا چیا) یقینا جاہلوں میں سے ہے (اوراسلامی اخلاق و آداب سے نابلد ہے) راوی حدیث ابن عباس کہتے ہیں: خدا کی قتم جوں ہی حربن قیس نے یہ آیت کریمہ تلاوت کی حضرت عمر (كاغصه بالكل سر دير گيااور انہوں) نے آيت كريمه (كے حكم) سے سر مو تجاوز نہيں كيا حضرت ابن عباس کہتے ہیں: فاروق اعظم کاب اللہ کے حکم کے سامنے ہمیشہ سر تسلیم خم کر دیا کرتے تھے۔

### عمر فاروق رضى اللدعنه كى خصوصيت

تشویح: فاروق اعظم چیسے سخت مزاج انسان۔ جن کے متعلق سرور کا کنات صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ یہ ہے وانشدھم فی امواللہ عمو (اللہ کے معالمہ میں تمام صحابہ سے زیادہ سخت عمر ہیں) کا عمر پر نہیں بلکہ خلیفہ رسول اللہ پر 'ناانصافی کا الزام لگانے والے گتاخ مخص پر مشتعل اور غصہ سے آگ بگولا ہو جانانہ صرف فطری بلکہ دینی تقاضہ تھا۔ مگر آیت کریمہ کو سنتے ہی غیض وغضب کا یکسر فروہ و جاناانہائی صبر و مخل کی دلیل ہے در حقیقت انہائی اشتعال اور محل غیض وغضب کی حالت میں صبر و مخل اختیار کرنا ہے حد مشمن اور مشکل کام ہے اور صبر و ضبط کی سب سے بڑی آزمائش ہیں پورا کام ہے اور صبر و ضبط کی سب سے بڑی آزمائش میں پورا گرنا ممکن نہیں اللہ تعالی ہر مسلمان کواس صبر و مخل کی توفیق عطافر ما تمین آ مین۔

# مخر صادق صلی الله علیه وسلم کی ایک پیشن گوئی

وعن ابن مسعود رضي الله عنه : أن رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " إنَّهَا سَتَكُونُ

بَعْدِي أَثَرَةٌ وَأَمُورٌ تُنْكِرُونَها! "قَالُوا: يَا رَسُول الله ، فَمَّا تَأْمُرُنا؟ قَالَ: " تُؤَدُّونَ الْحَقَّ الَّذِي عَمَنَ لَهُ فِيهِ حَقَّ. عَلَيْكُمْ ، وَتَسَأَلُونَ الله الَّذِي لَكُمْ "مُتَّفَقٌ عَلَيهِ " وَالأَثَرَةُ ": الانْفِرادُ بالشَّيءِ عَمَنَ لَهُ فِيهِ حَقَّ. وَجِمه: وَحِمه: حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے روایت ہے کہ: مخرصادق صلى الله عليه وسلم فے فرمایا میرے بعد (غیر مستحق لوگوں کو مستحقین پر) ترجیح (فوقیت) دی جائے گی اور ایسے امور پیش آئیں گے جن کو تم او پر (غیر اسلامی) محسوس کروگے (یعنی میری سنت اور سیرت کے خلاف محسوس کروگے صحابہ فی کو تم او پر (غیر اسلامی) محسوس کروگے (یعنی میری سنت اور سیرت کے خلاف محسوس کروگے و محابہ فی عرض کیا: تو (ایسے وقت کے لئے) آپ ہم کو کیا تھم وسیح ہیں؟ نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: جو تمہار سے او پر (عکر انوں کی اطاعت کا) حق ہاس کو تو پور اپور الور الدا کرنا اور جو تمہارا حق ہو (اور وہ مارا جائے اس کو الله تعالی سے مانگنا (حکر انوں کی اطاعت کا) حق ہا وی جائے گاؤ ماس کر لینا جس میں دوسرے کا بھی حق ہو۔ کو الله تعالی سے مانگنا (حکر انوں کے خلاف بغاوت ہر گرنہ کرنا جب تک کہ کھلے کفر کی نوبت نہ آجائے) صدیث میں اثرہ کا لفظ آیا ہے جسکے معنی ایسی کسی شکی کو آپئے لئے خاص کر لینا جس میں دوسرے کا بھی حق ہو۔ حدیث میں اثرہ کا لفظ آیا ہے جسکے معنی ایسی کسی شکی کو آپئے کئے خاص کر لینا جس میں دوسرے کا بھی حق ہو۔

صبر كاايك الهم مقام

تشریح: علانیہ حق تلفی کو برداشت کرنے کے لئے بھی بڑے حوصلہ اور صبر وضبط کی ضرورت ہے اسلامی ملکوں میں امن وامان بر قرار رکھنے کی نیت سے اس ظلم وجور کو برداشت کرنا بہت بڑی قومی اور اجتماعی نیکی اور عنداللہ اجتماع کے بیاں اللہ لایحب الفساد (بیٹک اللہ فساد کو پہند نہیں کرتا) عنداللہ اجتماعتی امن وامان کو محفوظ رکھنے کی تعلیم اور صبر

وعن أبي يحيى أُسَيْد بن حُضَير رضي الله عنه : أنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصارِ ، قَالَ : يَا رسولَ الله ، ألا تَسْتَعْمِلُني كَمَا اسْتَعْمَلْتَ فُلاناً ، فَقَالَ : " إنكُمْ سَتَلْقَونَ بَعْدِي أَثَرَةً فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوني عَلَى الحَوْضِ " مُتَّفَق عَلَيهِ ." وَأُسَيْدُ " : بضم الهمزة . " وحُضيْرُ " : بحاء مهملة مضمومة وضاد معجمة مفتوحة ، والله أعلم .

قوجهد: حضرت أسيد بن حفيررضى الله عنه سے روايت ہے کہ: ایک انصاری رحمت عالم صلی الله عليه وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا آپ مجھے عامل (زکوۃ وصد قات کا محصل) نہیں بنا دیتے ؟ جیسے آپ نے فلال شخص کو بنایا ہے؟ " تو مخبر صادق صلی الله علیه وسلم نے فرمایا (میں نے تو کسی غیر مستحق کو مستحق پر فوقیت نہیں دی ہاں تم میر ہے بعد عقریب بیہ ترجیح (اور حق تلفی) و یکھو گے پس اس وقت تم اس پر مرتے دم تک صبر کرنا (اور حق تلفیاں کرنے والوں کے خلاف کوئی باغیانہ قدم نہ اٹھانا) یہاں تک کہ (اس صبر و مخل کے صله میں) تم مجھ سے حوض کو ثر پر آملو۔ اسید۔الف کے پیش کے ساتھ ہے۔ حفیر۔حاء کے پیش اور ضاد کے زبر کے ساتھ ہے۔

# حکمرانوں کی حق تلفیوں کے باوجود ملکی امن کو باقی رکھنے اور صبر و مخمل اختیار کرنے کی ہدایت

تشریح: اسلام مذہب "امن وسلام" ہے پیغیراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ تعلیمات قومی اور اجھائی امن وسلامتی کو ہر قرار رکھنے را عی اور رعایا 'حکومت اور اہل ملک' کے در میان مخالفت اور خانہ جنگی کاسد باب کرنے پر بنی ہوں غیر عوام محسوس کرتے ہیں کہ ہماری حق تلفی ہو بنی ہیں عوام محسوس کرتے ہیں کہ ہماری حق تلفی ہو رہی ہو در حقیقت کچھ حکومت اور حکر انوں کی بھی مشکلات اور دشواریاں ہوتی ہیں جن کی بنا پر وہ اپنے رویہ میں حق بجانب ہوتے ہیں مگر عوام 'یاان سے صحیح معنی میں واقف نہیں ہوتے یا وہ اپنے حقوق کے مطالبہ میں اس قدر مغلوب ہو جاتے ہیں کہ انہیں وہ مشکلات اور دشواریاں نظر ہی نہیں آئیں اور حکمر انوں پر ظلم وجور اور حق تلفی کا الزام لگانے لگتے ہیں جیسا کہ حدیث نمبر ۸و کے ۲۹۶۲ کے واقعات سے واضح ہے۔

ملك ميں امن وامان قائم رکھنے كى اسلامى تدبير

الیی صورت میں ملک کے استحام کو محفوظ رکھنے کی یہی تدبیر ہوسکتی ہے کہ ایک طرف حکمرانوں کو عدل وانصاف قائم کرنے اور بے رور عایت عوام کے حقوق ادا کرنے کی سخت ترین تاکید کی جائے دوسری طرف لوگوں کو حق تلفیوں پر صبر و مخل اور ایٹار کی ترغیب دی جائے یہی اسلامی تعلیمات کی "روح" ہے اگر راعی اور رعایا حاکم اور محکوم نیک نیتی کے ساتھ ان تعلیمات پر قائم اور کار بند رہیں تو حکومت کی مخالفت اور بغاوت کی نوبت آئی نہیں سکتی اور ملکی استحکام کو نقصان پہنچ ہی نہیں سکتا اللہ تعالی مارے ملک کے عوام اور حکمر انوں کو ان اسلامی تعلیمات پر کار بند ہونے کی توفیق عطا فرمائیں۔

ميدان جهاداور صبر واستقلال كي تعليم

وعن أبي إبراهيم عبدِ الله بن أبي أوفى رضي الله عنهما: أنَّ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي بعْض أيامِهِ التي لَقِيَ فِيهَا العَدُوَّ، انْتَظَرَ حَتَّى إِذَا مالَتِ الشَّمْسُ قَامَ فيهمْ، فَقَالَ: " يَا أَيُّهَا النَّاسُ، لَا تَتَمَنُّوا لِقَاءَ العَدُوِّ، وَاسْأَلُوا الله العَافِيَةَ، فَإِذَا لقيتُمُوهُمْ فَاصْبرُوا، وَاعْلَمُوا أنّ الجَنَّةَ النَّاسُ، لَا تَتَمَنُوا لِقَاءَ العَدُوِّ، وَاسْأَلُوا الله العَافِيَةَ، فَإِذَا لقيتُمُوهُمْ فَاصْبرُوا، وَاعْلَمُوا أنّ الجَنَّة تَحْتَ ظِلالِ السَّيوفِ ". ثُمَّ قَالَ النَّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " اللَّهُمَّ مُنْزِلَ الكِتَابِ، وَمُجْرِيَ السَّعَابِ، وَهَازِمَ الأحْزَابِ، اهْزِمْهُمْ وَانصُرْ نَاعَلَيْهِمْ "مُتَّفَقُ عَلَيهِ، وبالله التوفيق.

توجمه حضرت عبدالله بن ابی اوفی رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے بعض لڑائیوں میں دسمن پر حملہ کرنے میں (سورج ڈھلنے کا) انتظار فرمایاہے۔ یہاں تک کہ جب سورج ڈھل گیاہے تو پہلے کھڑے ہو کر غازیوں سے خطاب فرمایاہے: اے اللہ تعالی کی راہ میں جہاد کرنے والواد شمن سے لڑائی کی آرزومت کر واور اللہ تعالی سے عافیت کی دعاما تکو پھر جب دشمن سے مقابلہ ہو ہی جائے تو صبر کرو( ٹابت قدمی اور پائیداری سے کام لو) اور یقین کر لو کہ تلواروں کے سایہ کے بیچے جنت ہے (شہید ہوتے ہی سیدھے جنت میں جاؤگے اور زندہ و جاوید ہو جاؤگے ) اس خطبہ کے بعد (ہاتھ اُٹھاکر) دعافر مائی ہے: اے اللہ تعالی آسان سے کتاب (قرآن) نازل کرنے والے 'طبہ کے اور ہاطل پر ستوں کے گروہوں کو فکست بادلوں کو او ھرسے اُدھر سے اِدھر سے اِدھر لے جانے والے 'اور باطل پر ستوں کے گروہوں کو فکست دینے والے! توان دشمنوں کو پسیا کر دے اور ان کے مقابلہ پر ہماری مدد فرما"۔

صبر واستقلال کی آزمائش کاسب سے برامقام

قشویے: ظاہر ہے کہ انسان کے صبر وضبط کی سب سے بڑی آزمائش کا مقام میدان جنگ ہے بڑے بڑے برا ہمادروں کے قدم محاذ جنگ پرد شمنوں کی مسلح افواج کود کھ کر پھل جاتے ہیں ای لئے قرآن عظیم اور پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے سب سے بڑا گناہ کبیرہ فو ادمن الزحف (محاذ جنگ سے فرار) کو قرار دیا ہے اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں شہید ہونے والوں کی موت کو اشر ف المعوت قتل الشہد آء (سب سے شریف موت شہیدوں کا قتل ہے) کے تحت سب سے زیادہ باعزت موت قرار دیا ہے تاہم د شمنوں سے لڑائی کی آرزو کرنے سے بھی منع فرمایا ہے جیسا کہ پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے اس میدان جنگ کے خطبہ سے ظاہر ہے لیعنی د شمنوں سے خواہ مخواہ لڑائی مول بھی مت لو مگر جب جنگ تا گزیر ہو جائے تو صرف اللہ تعالیٰ کی نفرت پر بھر وسہ رکھواورا نہائی پامر دی کے ساتھ د شمنوں سے مرتے دم تک لڑو' یہاں تک کہ اللہ کی راہ میں جان دے دواور سید ھے جنت میں جاؤ۔

اسلام کے خلاف ایک پروپیگنڈے کی تردید

اس خطبہ سے دشمنانان اسلام کے اس پروپیگنڈے کی بھی زبردست تردید ہوتی ہے جو کہتے ہیں کہ اسلام تو صرف خونریزی اور غار مگری کی تعلیم دیتا ہے اس وسلامتی سے کیا واسطہ 'اسلام اگر ایک طرف جب دشمنانان اسلام سے جنگ کے سواکوئی چارہ کار باتی نہ رہے تو انتہائی پامر دی کے ساتھ لڑنے کی تعلیم دیتا ہے تو دشمنوں سے باعزت صلح و آشتی کی بھی تعلیم دیتا ہے۔اللہ تعالیٰ کارشاد ہے وان جنحو اللسلم دوسری طرف دشمنوں سے باعزت صلح و آشتی کی بھی تعلیم دیتا ہے۔اللہ تعالیٰ کارشاد ہے وان جنحو اللسلم فاجنح لھا (اے پیغیراگردشمن صلح کی طرف مائل ہو جاؤ) فاجنح لھا (اے پیغیراگردشمن صلح کی طرف مائل ہو جاؤ) اسلامی جہاد کا مقصد

اسلام کی تمام تر قال و جہاد کی تعلیمات کا واحد مقصد کلمۃ اللہ۔اللہ کے حکم کو۔بلند کرنااور اللہ کی حاکمیت کو قائم کرنا ہے جس کی زیر سایہ غیر مسلم بھی اسی طرح امن وامان کے ساتھ زندگی بسر کرسکتے ہیں جیسے مسلمان۔اسلام جس طرح ایک مسلمان کی جان ومال کی سلامتی کی ضانت دیتا ہے اسی طرح وہ ایک ذمی (غیر مسلم رعایا) کی جان ومال کی سلامتی کا بھی ضامن ہے تفصیل کے لئے قر آن وحدیث اور فقہ اسلامی کی تعلیمات کی مراجعت کیجئے۔

## باب الصدق صدق (ہے) کے بیان میں

#### صدق کے لغوی اور شرعی معنی

لغت کے اعتبار سے اگر چہ صدق کے معن" سے بولنا" اور واقعہ کے مطابق بات کہنا کئے جاتے ہیں اور اس لحاظ سے صدق انسان کی زبان اور قول کے ساتھ مخصوص ہوجاتا ہے گر شریعت کی اصطلاح میں صدق کے تحت انسان کے قول کی طرح خود اس کا اپنا فعل بھی داخل ہے اور صدق فی الفعل کے معنی یہ ہیں کہ انسان جو زبان سے کہ اس پر عمل بھی کرے اس کو پورا بھی کرے اس لحاظ سے صدق فی الفعل کا تعلق اپنی ذات سے ہوجاتا ہے جیسا کہ صدق فی القول کا تعلق "غیر" سے ہوتا ہے لیعن کس کے متعلق جوبات کے بالکل سی اور واقعہ کے مطابق حساکہ صدق فی الفول کا تعلق "غیر" سے ہوتا ہے لیعن کس کے متعلق جوبات کے بالکل سی اور واقعہ کے مطابق کے بالفاظ دیگر عربیت کی اصطلاح کے مطابق صدق فی القول" خبر" ہے اور صدق فی الفعل" انشا" ہے۔ کے بالفاظ دیگر عربیت کی اصطلاح کے مطابق صدق فی القول" خبر" ہے اور صدق فی الفعل" انشا" ہے۔ کے بالفاظ دیگر عربیت کی اصطلاح کے مطابق صدق فی القول "خبر" ہے اور صدق فی الفعل" انشا" ہے۔

قرآن کریم کی جو آیات ذیل میں پیش کی گئی ہیں ان میں آیت کریمہ نمبر ۳و۵ یقیناً صدق فی الفعل سے متعلق ہیں اور آیت نمبر ۳ و۲ میں صدق فی الفعل سے متعلق ہیں اور آیت نمبر ۲ و۲ میں صدق فی القول اور صدق فی الفعل دونوں کا احتال ہے آیت کریمہ (۱) ہیشک صرف صدق فی القول سے متعلق ہے جیسا کہ آپ ابھی پڑھیں گے۔

صدق في القول صدق في الفعل كى خلاف ورزى\_

صدق فی القول کی خلاف ورزی لیعنی جان بوجھ کر جھوٹ بولنااور واقعہ کے خلاف بات کہنے پر 'تو قرآن کریم میں بے شار وعیدیں آئی ہیں حتی کہ لعنۃ اللہ علی الکاذبین۔ جھوٹوں پر خداکی لعنت۔ تک کی تصریح ہے اسی طرح صدق فی الفعل کی خلاف ورزی۔ یعنی جوزبان سے کہنااس پر عمل نہ کرنا۔ بھی شدید وعید آتی ہے ارشادہے۔ یا یہا الذین امنوا لم تقولون مالا تفعلون (الصف: ۳)

اے ایمان والو اجوتم کرتے نہیں وہ زبان سے کیوں کہتے ہو

یعنی بوی ہُری بات ہے بلکہ زبردست اخلاقی کمزوری ہے کہ جوزبان سے کہواس پر عمل نہ کروانسان کواپنی زبان کاپاس ہوناچاہئے۔چاہے بھی ہو جائے جوزبان سے کہااسے پوراکرناچاہئے گویاا بمان کے دعویٰ کے بالکل منافی ہے کہ جوتم زبان سے کہواس پر عمل نہ کرویا جوعہد کرواس کو پورانہ کرو۔اس پر بس نہیں بلکہ ارشاد ہے۔ کبر مقتاً عندالله ان تقولو امالا تفعلون (الصف: ٣)

بہت بوی نارا ضکی کا موجب ہے اللہ کے نزدیک کہ تم جو کہواس پر عمل نہ کرو۔

اس لئے ایک مسلمان کا فرض ہے کہ وہ صادق القول یعنی "راست گفتار" بھی ہواور صادق الفعل یعنی "راست گفتار" بھی ہواور صادق الفعل یعنی "راست کر دار" بھی ہو تب ہی وہ کامل مو من ہو سکتا ہے خداکی نارا ضگی اور قہر و غضب سے نج سکتا ہے اور اگر بھی دانستہ بانا دانستہ طور پر قول یا فعل میں جھوٹ سر ز د ہو جائے تو فور أاس سے تو بہ واستغفار کرے اور اگر وہ قول یا فعل کسی دوسرے ہخص کے حق سے متعلق ہو نؤاس کی تلافی کر نایا اس سے معاف کر انا بھی از بس ضروری ہے جیسا کہ آپ تو بہ کے شرائط میں پڑھ چکے ہیں۔

ہماری حالت اور اس کا نتیجہ

آج کل ہم مسلمانوں میں دوسری قوموں کی دیکھادیکھی جھوٹ۔دونوں قشم کا۔اس قدرعام ہو گیاہے کہ نہ صرف بیہ کہ اسے کوئی گناہ اور جرم نہیں سمجھتے بلکہ '' ہنر'' سمجھتے ہیں اس لئے طرح طرح سے اللہ کا قہر وغضب ہم مسلمانوں پرنازل ہور ہاہے۔العیاذ باللہ

ا يِهَ آيُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُواللَّهَ وَ كُو نُوْ ا مَعَ الصَّادِقِيْنَ (توبه ١٥٥)

اے ایمان والو!اللہ سے ڈر واور ساتھ رہو سیچے لو گول کے۔

٢ ـ وَالصَّادِقِيْنَ وَالصَّادِقَاتِ (احزابِ ٥٤)

اور سے مر داور سچی عور تیں۔

٣ فَا ذَ اعَزَمَ الْاَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوْ اللَّهَ لَكَانَ خَيْرَالَهُمْ (محرع)

جب کام ضروری ہو گیا تو (وہ سچے ٹابت نہ ہوئے)اگر وہ لوگ اللہ سے (کئے ہوئے عہد میں) سچے ( ثابت ) ہوتے توان کیلئے بہتر ہو تا۔

٣- مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ رِجَالٌ صَدَقُوْا مَاعَاهَدُو اللَّهَ عَلَيْهِ (اتزابِ٣)

ایمان لا نیوالوں میں کتنے بی ایسے مرد ہیں جنہوں نے پیچ کرد کھایا اس بات کو جس پر اللہ سے عہد کیا تھا۔ ۵۔لِیَجْزِیَ اللّٰهُ الصَادِقِیْنَ بِصِدُقِهِمْ وَیُعَذِّبَ الْمُنَافِقِیْنَ اِنْ شَآءَ اَوْیَتُوْبَ عَلَیْهِمْ (احزابع) تاکہ جزادے اللہ سیچ لوگوں کوان کے پیچ کی اور سز ادے (جھوٹے) منافقوں کو (ان کے جھوٹ کی) اگر چاہے یاان کو (جھوٹ سے) تو یہ کی توفیق دے دیے۔ ٧ ـ قَالَ اللَّهُ هَلَدَ ا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِيْنَ صِدْقُهُمْ (مَا مَده ١٢٥)

اللہ نے فرمایا بیر( قیامت کادن) سیچ لو گوں کوان کے سیج کے فائدہ پہنچانے کادن ہے۔

كـوَمَنْ يُطِعَ اللّهَ وَالرَّسُوْلَ فَاوْلِنَكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصِّدِيْقِيْنَ وَالشُهَدَ آءِ وَالصَّالِحِيْنَ وَحَسُنَ أُولِئِكَ رَفِيْقًا (السَّاعَ9)

جولوگ اللہ اور رسول کی اطاعت کرتے رہے ہیں وہی لوگ ان لوگوں کے ساتھ ہوئے جن پر اللہ نے انعام فرمایا ہے۔ انبیاء صدیقین 'شہداءاور صالحین اور یہی لوگ بہترین رفیق ہیں۔ تشر تک۔ مذکورہ آیات کے شان نزول 'متعلقہ واقعہ کا ہیان۔

امام نووی علیہ الرحمۃ نے صدق اور صادقین کی اہمیت و فضیلت اور منفعت کو بیان کرنے کی غرض سے صرف تین آیتیں فرکر کی ہیں ہم نے قر آن کریم کے تتبع سیم زید جار آیتیں پیش کردی ہیں گراس مقصد کی وضاحت کیلئے ضرور کی ہے کہ ہم ان آیات کے مصداق اور شان نزول کی مخضر اُوضاحت کریں۔الف! آیت کریمہ نمبرا میں اللہ جل جل جلالہ نے جنگ تبوک میں نہ شریک ہونے والے ان سچے مومنوں کا ذکر اور ان کی توبہ کے قبول ہونے کا علی خلالہ نے جنگ تبوک میں نہ شریک ہونے والے ان سچے مومنوں کا ذکر اور ان کی توبہ کے قبول ہونے کا اعلان 'فرمانے کے بعد جنہوں نے محض اللہ کے ڈراور خوف کی وجہ سے جھوٹے منافقوں کی طرح جھوٹے بہانے تراشنے اور جھوٹ ہولئے کے بجائے بالکل سچ سچ اپنے قصور اور جرم کا اعتراف کیا تھا اور صدق دل سے توبہ کی تھی۔ ہر مومن کواسی طرح خداسے ڈرنے 'سچ ہولئے اور سچ لوگوں کے ساتھ رہنے کا تھم دیاہے۔

آیت کریمہ نمبر ۲- بیہ سورہ احزاب کی ایک طونیل آیت ہے جس میں اللہ نے ایماندار عور توں کا شکوہ دور کرنے کیلئے مومن مردوں اور مومن عور توں کی نو پہندیدہ خوبیاں جن میں سے ایک صدق ہے الگ الگ بیان فرمانے کے بعدان کیلئے مغفرت اور اجر عظیم کے وعدہ کااعلان کیاہے۔

آیت کریمہ نمبر ۱۳ ان ضعیف الایمان مسلمانوں سے متعلق جو کفار سے جنگ کا تھم دیئے جانے سے پہلے تو تقاضے کر رہے تھے کہ ہمیں کفار سے لڑنے کی اجازت کیوں نہیں دی جاتی لیکن جو نہی لڑائی کا تھم دیا گیا تو ڈر کے مارے ان پر موت کی سی مر دنی چھائی گئی۔اللہ ان کی اس کمزوری اور کچے بن کاذکر فرمانے کے بعد ارشاد فرماتے ہیں کہ ان کیلئے دنیا اور آخرت کے اعتبار سے بہتریہ تھا کہ وہ اپنی بات کو سچاکر دکھاتے۔

آیت کریمہ نمبر سم۔اللہ حشر کے دن حضرت عیسیٰ علیہ السلام پر عیسائیوں کے لگائے ہوئے جھوٹے الزامات کی تکذیب اور ان کی بر اُت فرمانے کے بعد 'سپچے لوگوں کی تر غیب کیلئے ارشاد فرماتے ہیں کہ آج کا دن ہی توہے جس میں حقیقی معنی میں سپچے لوگوں کوان کا پچے نفع پہنچائے گا۔

آیت کریمہ ۵۔ میں ان صادق القول اور صادق الفعل مومنین کی تعریف کی گئی ہے جنہوں نے جنگ احزاب

میں جھوٹے منافقوں کے برخلاف انتہائی ٹابت قدمی اور پامر دی کے ساتھ کفار کے تمام حملہ آور گروہوں کی متحدہ یورش کامقابلہ کیااور اللہ سے جوعہد کیا تھااس کو پیچ کرد کھایا۔

اور آیت نمبر ۲۔ میں انہی راست گفتار اور راست کر دار مومنوں کو دنیااور آخرت میں جزائے خیر دینے کی بشارت دی ہے اور جھوٹے منافقوں کے مستحق عذاب وسز اہونے کی خبر دی ہے۔

آیت کریمہ نمبر ک۔اللہ اور رسول کی دل و جان سے اطاعت کرنے والے مومنین کو حسن خاتمہ کی بشارت دی ہے اور بتلایا ہے کہ اللہ کے وہ منعم علیہم انعام اللہی سے سر فراز بندے جن کے راستہ پر چلنے اور ان کی رفاقت حاصل کرنے کی 'تم رات دن ہر نماز میں سورہ فاتحہ کے اندر دعاما تکتے ہو۔ جن میں صدیقین کی جماعت بھی شامل ہے وہ یہ ہیں اور ان سے بڑھ کررفیق کون ہو سکتا ہے۔

ب۔ یہ تو آیات کی تشریخ تھی اب صدق ماد قین اور صدیقین سے متعلق ان آیات کوائی طرح تر تیب و بجے۔

آیت کریمہ ا۔ سے معلوم ہوا کہ اللہ کے ہاں 'اس سے ڈور نے والے مقرب بندوں کی ایک جماعت ہے جس کا نام صاد قین ہے آیت کریمہ اس معلوم ہوا کہ اس جماعت میں مر د بھی شامل ہیں اور عور تیں بھی۔ آیت کریمہ شخیر ۵ میں ان مسلمانوں کی کروری بیان کی گئی ہے جو اپنے قول کے پکے اور سپے ہیں اور آیت کریمہ نمبر ۲ میں ان مسلمانوں کی کروری بیان کی گئی ہے جو اپنے قول کے پکے اور سپے نہیں ثابت ہوئے۔ آیت کریمہ نمبر ۲ میں مومنین صاد قین کے صدق کی دنیاو آخرت میں جزائے خیر دینے کا وعدہ اور ان کے بالمقابل جھوٹے منا فقین جن کی زبان پر پچھ ہو تا ہے اور دل میں بچھ اور کے مستحق عذاب و سرناہونے کی وعید نہ کور ہے اور آیت کریمہ نمبر ۲ میں اللہ کی طرف سے حشر کے دن سپے لوگوں کوان کے بچ کے حقیق معنی میں نفع پہنچانے کا اعلان 'گویا ایفاء وعدہ کی زبان پر پچھ ہو تا ہے کہ یہ بچ کس دن کام آئے گا؟ آیت کریمہ نمبر ۷ میں یہ بتایا گیا ہے کہ صاد قین کی جماعت کا ایک سب سے اعلی طبقہ بھی ہے جس کانام صدیقین ہے ان کا در جہ انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد بی ہے کہ عدیت نمبر اربیل نبی ہیں۔ جن میں سب سے بڑے صدیق آئبر یعنی اللہ کی خور صدیق آئبر یعنی کے ہر مومن مر دو عورت کواں مربح ہو تی نمبر اربیل نبی میں۔ جن میں سب سے بڑے صدیق آئبر یعنی کے ہر مومن مر دو عورت کواں مربح ہو تک پہنچنے اور صدیقین میں شامل ہونے کی تدبیر بتلائی ہے۔ اس سے بڑھ کے ہر مومن مر دو عورت کواں مربح ہو تک پہنچنے اور صدیقین میں شامل ہونے کی تدبیر بتلائی ہے۔ اس سے بڑھ کے ہر مومن مر دو عورت کواں مربح ہو تک پہنچنے اور صدیقین میں شامل ہونے کی تدبیر بتلائی ہے۔ اس سے بڑھ کر بھی کوئی شفیق نبی ہو سکتا ہے؟ قربان جائے آپ کی شفقت ورا فت کے 'پچار شاد فرمایا اللہ نے۔

ے شک تمہارے پاس آگیا'تم ہی میں کا ایک رسول'جس پر شاق ہے ہر وہ چیز جو تمہیں میں ڈالے'تم پر (تمہاری فلاح و نجات پر) بڑا ہی حریص ہے مومنوں کے ساتھ بے حد شفیق و مہربان ہے۔

اللهم صل عليه كلما ذكره الذاكرون اللهم صل عليه كلما غفل عن ذكره الغافلون وسلم تسليما كثيرا كثيرا

# احادیث صدق سچ بولنے کی عادت اور اس کا انجام نیک جھوٹ بولنے کی عادت اور اس کا انجام بد

وأما الأحاديث فالأول: عن ابن مسعود رضي الله عنه ، عن النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " إِنَّ الصِّدقَ يَهْدِي إِلَى البِّرِ ، وإِنَّ البِرِ يَهدِي إِلَى الجَنَّةِ ، وإِنَّ الرَّجُلَ لَيَصِدُقُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ صِدِّيقاً . وَإِنَّ الكَذِبَ يَهْدِي إِلَى الفُجُورِ ، وَإِنَّ الفُجُورَ يَهدِي إِلَى النَّارِ ، وَإِنَّ الفُجُورَ يَهدِي إِلَى النَّارِ ، وَإِنَّ الفُجُورَ يَهدِي إِلَى النَّارِ ، وَإِنَّ الكَذِبُ عَنْدَ الله كَذَّابًا " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

قر جھہ: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: بیشک سے (انسان کو) نیکوکاری کاراستہ بتلا تا ہے اور نیکوکاری یقیناً (انسان کو) جنت میں پہنچاد بی ہے اور بیشک آدمی سے بولٹار ہتاہے یہاں تک کہ اللہ تعالی کے ہاں (اس کانام) صدیقین میں لکھ دیاجا تاہے (اس کے برعکس) جھوٹ (انسان کو) بدکاری کاراستہ بتلا تا ہے اور بدکاری یقیناً میں لکھ دیاجا تاہے (اس کے برعکس) جھوٹ (انسان کو) بدکاری کاراستہ بتلا تا ہے اور بدکاری یقیناً (انسان کو) جہنم میں پہنچاد بی ہے اور بیشک آدمی جھوٹ بولٹار ہتاہے یہاں تک کہ اللہ تعالی کے ہاں (اس کانام) کذابین بڑے جھوٹوں میں لکھ دیاجا تاہے۔

صاد قین سے صدیقین تک کاذبین سے کذابین تک

تشویح: اس حدیث میں صدق تی بولنے کے اس فائدہ کو واضح کیاہے جس کی طرف آیت کریمہ نمبر (۱) میں ارشارہ فرمایاہے نیزاس کے برعکس کذب جموٹ بولنے کی اس مضرت کو ظاہر فرمایاہے جس کی بناء پر جموٹا آدمی عذاب اور سزاکا مستحق ہوجاتا ہے نیزیہ بھی واضح فرمایا ہے کہ قول اور فعل میں سچائی اختیار کرنے اور عادت ڈالنے کا ثمرہ میہ ہے کہ انسان صاد قین کے درجہ سے ترقی کرکے صدیقین کے مرتبہ پر پہنچ جاتا ہے جن کا مقام اللہ تعالیٰ کے ہاں انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد ہے جس کی تفصیل آپ آیت کریمہ (۷) کے فائدہ میں پڑھ بچے ہیں اس کے برعکس جموٹ اور اس کی عادت کا ندازہ کیجئے کہ جموٹ کی جرائت پیدا ہوجانے کے بعد بے شارگنا ہوں اور جرموں کی راہ ہموار ہوجاتی ہے انسان بڑے سے بڑے گناہ اور جرم کا ارتکاب کرنے سے بھی نہیں جمجکتا محض اس بنیاد پر کہ اگر بات کھی تو میں صاف انکار کردوں گا نتیجہ ظاہر ہے کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار اور رسوا ہو تا ہے اپنے کئے بنیاد پر کہ اگر بات کھی تو میں صاف انکار کردوں گا نتیجہ ظاہر ہے کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار اور رسوا ہو تا ہے اپنے کئے بنیاد پر کہ اگر بات کھی تو میں صاف انکار کردوں گا نتیجہ ظاہر ہے کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار اور رسوا ہو تا ہے اپنے کئے بنیاد پر کہ اگر بات کھی تو میں صاف انکار کردوں گا نتیجہ ظاہر ہے کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار اور رسوا ہو تا ہے اپنے کئے بنیاد پر کہ اگر بات کھی تو میں صاف انکار کردوں گا نتیجہ ظاہر ہے کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار اور رسوا ہو تا ہے اپنے کئے بنیاد پر کہ اگر بات کھی تو میں صاف انکار کردوں گا نتیجہ ظاہر ہے کہ دنیا میں بھی ذلیل وخوار اور رسوا ہو تا ہے اپنیاد پر کہ اگر بات

کی سز ابھکتناہے اور آخرت میں توجہنم کاعذاب اس کے لئے ہے ہی ای لئے اللہ تعالیٰ کے ہاں ایسے عادی جھوٹے کا نام کذابین میں لکھ دیاجا تاہے اور اس کامقام جہنم کا سب سے نجلا طبقہ منافقین کا خاص مقام ہو تاہے۔العیاذ باللہ۔ منافقین کی نشانیاں

ای لئے مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے منافق کی علامت بتلائی ہے اذاحدث کذب و اذاو عدا خلف و اذاعاهد غدر۔ جب بھی بات کرے حجوث ہو لے اور جب بھی و عدہ کرے اس کا خلاف کرے اور جب بھی کی سے عہد کرے تو عہد فکنی کرے بہلی صفت سے صدق فی القول کے منافی اور کذب فی القول ہے دوسری اور تیسری صفت میں صدق فی الفعل کی ضد اور کذب فی الفعل ہے۔

#### صدق اور كذب كاخاصه

یه صدق اور کذب میجاور جھوٹ۔ کی دینی اور اُخروی منفعت اور مضرت ہوئی حدیث ذیل میں رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے صدق اور کذب کا بیک ایسا خاصہ (خاص وصف) بیان فرمایا ہے جود نیااور آخرت دونوں میں پایا جاتا ہے۔ الصدق ینجی و الکذب یھلک: کچ نجات دیتا ہے اور جھوٹ ہلاک کرتا ہے۔

یعنی صدق نجات کاذر بعہ ہے اور کذب ہلاکت کا ونیا میں بھی اور آخرت میں بھی۔ دنیا کے واقعات اور تجربات شاہد ہیں کہ سے بولنے کی عادت دنیوی زندگی میں بھی انسان کی قدرومنز لت اور عزت وسر خروئی کا سبب بنتی ہے اور آخرت کے اعتبار سے بھی صدیقین کے مرتبہ کو پہنچ جاتا ہے اس کے برعکس جھوٹ بولنے کی عادت دنیا میں بھی ذلت وخواری اور رسوائی کا موجب ہوتی ہے اور آخرت میں تو جھوٹے منافقوں کے ساتھ اس کا حشر ہوگاہی اگر چہ سے بولنے کی وجہ سے دنیوی اور مادی اعتبار سے بچھ نقصان ہی کیوں نہ اٹھانا پڑے اور جھوٹا آدمی کی حوث بول کر ونیوی اعتبار سے بچھ منفعت ہی کیوں نہ حاصل کرلے حتی کہ سے آدمی کی تو "موت" بھی باعزت موت سمجھی جاتی ہے اور جھوٹے آدمی کی سلامتی اور زندگی بھی لعنت اور پھٹکار کی زندگی سمجھی جاتی ہے لعند الله علی الکا ذہین جھوٹے آدمی کی سلامتی اور زندگی بھی لعنت اور پھٹکار کی زندگی سمجھی جاتی ہے لعند الله علی الکا ذہین جھوٹے آدمی کی سلامتی اور آخریت میں بھی۔

#### ایک قیمتی نصیحت

الثاني: عن أبي محمد الحسن بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهما ، قَالَ : حَفظْتُ مِنْ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ ؛ فإنَّ الصِّدقَ طُمَأْنِينَةُ ، وَالكَذِبَ رِيبَةً " رواه الترمذي ، وَقالَ : " حَديث صحيح " . قوله : " يَريبُكَ " هُو بفتح اليه وضمها : ومعناه اترك مَا تَشُكُ في حِلِّهِ وَاعْدِلْ إِلَى مَا لا تَشُكُ فِيهِ .

قوجهه: حضرت حسن بن على بن ابي طالب رضى الله عنهما ہے روایت ہے کہ: مجھے اپنے نانا خاتم انبیاء صلی الله علیہ وسلم کی ایک فیمتی نصیحت خوب انجھی طرح یاد ہے۔

آپ نے ارشاد فرمایا: جس بات میں شک یا تر د د ہواس کو چھوڑ د واور جس میں کوئی شک د شبہ یا تر د د نہ ہوا س کو اختیار کرو( تاکہ مجھوٹا بننے کاامکان نہ رہے)اس لئے کہ سچے قلبی اطمینان کا نام ہے اور مجھوٹ بے اطمینانی اور تر د د کا۔

ر یبک۔ بیہ لفظ یاء کے زبر اور پیش کے ساتھ ہے جس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ امر جس کے جواز میں شبہ ہواس کو ترک کرد واور جس میں شبہ نہ ہو۔اسے اختیار کرو۔

## کسی بات کے سیج یا جھوٹ ہونے کی پہچان

تشریح: اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سی کی نہایت اہم پہچان بتلائی ہے وہ ہے"اطمینان قلب"جس کوار دو محاور ہے میں کہتے ہیں" دل ٹھکنا" یعنی جس بات پر دل محکے اس کو سی سمجھواور جس پر دل مطمئن نہ ہواس کے سی محت سمجھو بسااو قات کوئی بات بظاہر جھوٹی نہیں معلوم ہوتی مگر دل اس پر نہیں محکما تواحتیاط کا تقاضہ ہے کہ اس بات کو باور بھی نہ کر واور جھٹلاؤ بھی مت 'وقت گزرنے پر بہتہ چل جاتا ہے کہ واقعہ کیا تھا۔

#### مومن كاول

خاص کرایک مومن کامل کے قلب کے متعلق توسر ورکا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے: اتقوا فراسة المؤمن فانه ینظر بنورالله ایک مومن کی فراست قلبی سے ہوشیار رہواس لئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے نور سے دیکھا ہے۔

میں لعمن کا حکم

شرعاً بھی کسی بات کوس کربلا محقیق بیان کر دیناممنوع ہے اللہ تعالیٰ کارشادہ:

ولاتقف مالیس لك به علم ان السمع والبصر والفؤاد كل اولئك كان عنه مسولاً (بنى اسرائيل ع) جس بات كاعلم (يقين)نه مواس كے پيچھے مت پرو بيشك (انسان كے)كان "آئكھيں اور ول ان ميں سے

ہرایک ہے باز پرس ہونی جاہے۔

اس لئے جولوگ سے بولنے کااہتمام کرتے ہیں وہ بھی اطمینان کئے بغیر بات نہیں کہتے اگر کہنا ہی پڑجائے تواپنی بے اطمینانی کااظہار کر دیتے ہیں۔

#### صدق كامر تنبه اور مقام

الثالث: عن أبي سفيانَ صَخر بن حربٍ رضي الله عنه في حديثه الطويل في قصةِ هِرَقْلَ،

قَالَ هِرقَلُ: فَمَاذَا يَأْمُرُكُمْ يعني: النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَبُو سَفَيانَ: قُلْتُ: يقولُ: " اعْبُدُوا اللهَ وَحدَهُ لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيئاً، وَاتْرُكُوا مَا يَقُولُ آبَاؤُكُمْ، ويَأْمُرُنَا بِالصَلاةِ، وَالصِّدْق، والعَفَافِ، وَالصِّلَةِ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ.

توجهه: حضرت ابوسفیان رضی الله عنه 'اسلام لانے سے پہلے زمانہ میں رومی بادشاہ ہر قل سے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے بارے میں اپنی ملا قات اور گفتگو کا قصہ ایک طویل حدیث میں بیان کرتے ہیں کہ: ہر قل نے ابوسفیان سے دریافت کیا کہ : تمہیں وہ نبی کس بات کا تھم دیتا ہے ؟ ابوسفیان کہتے ہیں: میں نے جواب دیاوہ نبی کہتا ہے صرف الله تعالی کی عبادت کر واور کسی بھی چیز کواس کا شریک مت گردانواور تمہارے باپ داداجو (شرکیہ باتیں کرتے اور) کہتے چلے آئے ہیں ان سب کو بالکل چھوڑ دواور وہ نبی ہمیں نماز (پڑھنے) کا تھم دیتا ہے اور پی (بولنے) کا پاکدامنی (افتیار کرنے) کا اور صلہ رحمی (کرنے) کا تھم دیتا ہے۔

#### سیج بولنا نبیوں کا شیوہ ہے

تشریح: صدق در حقیقت انبیاء کرام علیهم الصلوٰۃ والسلام کی صفات عالیہ میں سے ہے اور تمام انبیاء سا بقین کی تعلیمات میں صدق کو ایک متفق علیہ۔ مسلم اور مانی ہوئی۔ فضیلت کامقام حاصل ہے رومی بادشاہ ہر قل اس حقیقت کو جانتا تھااسی لئے وہ آپ کے امر بالصدق سے بولنے کے عکم کو آپ کے نبی برحق ہونے کی دلیل قرار دیتا ہے: نہ صرف انبیاء کرام علیهم السلام بلکہ دنیا کے تمام حکماءاور علماءاخلاق بھی صدق کو انسانی کمالات و فضائل میں سر فہرست اول نمبر پرشار کرتے ہیں۔

## سے دل سے کسی بات کے کہنے یاد عاما نگنے کا ثمرہ

الرابع: عن أبي ثابت ، وقيل: أبي سعيد، وقيل: أبي الوليد، سهل ابن حُنَيْفٍ وَهُوَ بدريٌّ رضي الله عنه: أنَّ النَّبيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " مَنْ سَأَلَ الله تَعَالَى الشَّهَادَةَ بِصِدْقِ بَلَّغَهُ مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ وَإِنْ مَاتَ عَلَى فِرَاشِهِ """ رواه مسلم.

قوجه علی حضرت ابو ثابت رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جو شخص الله تعالیٰ سے سچے مچے (صدق دل سے) شہادت کے درجہ کی دعاما نگتا ہے الله تعالیٰ اس کو شہیدوں کے مرتبہ پر پہنچاد سے ہیں اگر چہ بستر پر پڑکر ہی اس کو موت آئے۔

# صدق فعلی (عملی سیج) کابیان

تشریح: یه صدق فعلی ہے جس کوار دومیں سیچ دل سے دعاما نگنایا کسی سے وعدہ کرنا کہتے ہیں جس کادوسر ا

نام اخلاص ہے دیکھئے اللہ تعالیٰ کے ہاں اسکی کتنی قدر ہے کہ لڑائی کے میدان میں شہید ہوئے بغیر ہی محض صدق واخلاص کی بناء پر اتنابلند مرتبہ عطافر مادیتے ہیں ای لئے مسنون دعاؤں میں ایک دعاہے یہ دعاحضرت عمر رضی اللہ عنہ سے منقول ہے۔ اللہ م ارزقنی موتاً فی بلدنبیك و شهادة فی سبیلك اے اللہ تو مجھے اپنے نبی کے شہر (مدینہ) میں موت عطافر مااور اپنی راہ (جہاد) میں شہادت عطافر ما۔ آپ بھی صدق دل سے یہ دعامانگا کیجئے۔

ا یک نبی علیه السلام کی اُمت کاواقعه

الخامس: عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " غَزَا نَيِّ مِنَ الْأَنْبِيهِ صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلاَمُهُ عَلَيْهِمْ فَقَالَ لِقَومِهِ : لا يَتْبَعَنِي رَجُلٌ مَلَكَ بُضْعَ امْرَأَةٍ وَهُوَ يُرِيدُ أَنْ يَبْنِي بِهَا وَلَمَّا يَبْنِ بِهَا ، وَلا أَحَدُ بَنَى بُيُوتاً نَمْ يَرْفَعْ سُقُوفَهَا ، وَلا أَحَدُ اشْتَرَى غَنَماً أَوْ خَلِفَاتٍ وَهُو يَنْتَظِرُ أَوْلادَها "" . فَغَزا فَدَنا مِنَ القَرْيَةِ صَلاةَ العَصْرِ أَوْ اشْتَرَى غَنَماً أَوْ خَلِفَاتٍ وَهُو يَنْتَظِرُ أَوْلادَها "" . فَغَزا فَدَنا مِنَ القَرْيَةِ صَلاةَ العَصْرِ أَوْ قَرِيباً مِنْ ذَلِكَ ، فَقَالَ لِلشَّمْسِ : إِنَّكِ مَأْمُورَةٌ وَأَنَا مَأْمُورٌ ، اللَّهُمُّ احْبِسْهَا عَلَيْنا ، فَحُبسَتْ قَرِيباً مِنْ ذَلِكَ ، فَقَالَ لِلشَّمْسِ : إِنَّكِ مَأْمُورَةٌ وَأَنَا مَأْمُورٌ ، اللَّهُمُّ احْبِسْهَا عَلَيْنا ، فَحُبسَتْ عَلَى فَتَحَ اللهُ عَلَيهِ ، فَجَمَعَ الغَنَائِمَ فَجَاءتْ يعني النَّارَ لِتَأْكُلَهَا فَلَمْ تَطعَمْها ، فَقَالَ : إِنَّ فِيكُمْ عُلُولاً ، فَلْيُبايعْنِي مِنْ كُلِّ قَبِيلةٍ رَجُلُ ، فَلَزِقَتْ يد رجل بِيدِهِ فَقَالَ : فِيكُمُ الغُلُولُ فَيكُمْ الغُلُولُ فَلَيْ النَّارُ لِتَأْكُلَهَا فَلَمْ تَعِي قَبَلِكُ مُ الغُلُولُ مَنْ مَلْ رأس بَقَرَةٍ مِنَ الذَّعَ يد رجلين أو ثلاثة بيده ، فقال : فيكم الغلول ، فَجَاؤُوا برأْس مَثْلُ رأس بَقَرَةٍ مِنَ الذَّهَ مَل مَا رأى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَها لَنَا " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ مَنَ الغَنَائِمَ لَمَّا رأى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَها لَنَا " مُتَفَقٌ عَلَيهِ مَا الغَلْ الغَنَائِمَ لَمَّا رأَى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَهَا لَنَا " مُتَفَقٌ عَلَيهِ مَا لَا الغَنَائِمُ لَمَا رأى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَهَا لَنَا " مُتَفَقٌ عَلَيهِ مِنَ الغَنَائِمُ لَمَا رأى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَها لَنَا " مُتَقَلًا عَلَيْهُ عَلَيه عَلَيه مِنْ الغَنَائِمُ لَمُ المَا رأى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلُهَا لَنَا الغَنَائِمُ المَا رأى ضَعْفَنا وَعَجْزَنَا فَأَحَلَها لَنَا الغَنَائِمُ المَا رأى الغَنائِهِ عَلَى الفَائِهِ المَا الغَنَائِمُ المَا الغَنَائِمُ المَارَالِي المَالِقُلِي المَا الغَلَا الغَنَائِهِ المُعْرَاقِقَتُ المَالِقِلِي الْعَلَقُلُولُ ا

"الخَلِفَاتُ"بفتح الخَه المعجمة وكسر اللام: جمع خِلفة وهي الناقة الحامِل.

توجمہ: حضرت ابوہر رہ در ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: مخر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے ہتلایا کہ پہلے نبیوں میں سے ایک نبی نے صلوات اللہ علیہ وعلیہم اجمعین۔ ایک مرتبہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرنے کاارادہ کیا تواس نے اپنی قوم (اُمت) میں اعلان کرایا کہ تم میں سے جس شخص نے شادی کی ہو مگر ابھی تک شب زفاف کی نوبت نہ آئی ہو بلکہ اس کی تیاری کر رہا ہو وہ اس جہاد میں شریک نہ ہواور نہ کوئی ایسا شخص ایسا شخص شریک ہوجو مکان تعمیر کرارہا ہو مگر ابھی تک اس کی چھتیں نہ پڑی ہوں اور نہ کوئی ایسا شخص میرے ساتھ اس جہاد میں جائے جس نے گا بھن بھیٹر' بحریاں' او نٹیاں خریدی ہوں مگر ان کے بچ میرے ساتھ اس جہاد میں جائے جس نے گا بھن بھیٹر' بحریاں' او نٹیاں خریدی ہوں مگر ان کے بچ میرے ماتھ اس جہاد میں جائے جس نے گا بھن بھیٹر نہوں کے مالک میں بیدا نہ ہوئے ہوں بلکہ انظار میں ہو' چنانچہ وہ نبی علیہ السلام (ایسے فارغ البالی اور یکسوئی کے مالک مخلص غازیوں کے ہمراہ جن کے لئے طبعی اور فطری طور پر اخلاص میں رخنہ اندازی کرنے والا کوئی امر مانع نہ تھا) د شمنوں سے لڑنے کے لئے روانہ ہوئے تو د شمنوں کی ایک بستی پر عصر کی نماز کے وقت یااس مانع نہ تھا) د شمنوں سے لڑنے نے لئے روانہ ہوئے تو د شمنوں کی ایک بستی پر عصر کی نماز کے وقت یااس کے قریب قریب بہنچ تو انہوں نے سورج سے خطاب کر کے کہا (اے سورج) تو بھی (اپنے نظام حرکت

کو جاری رکھنے پر)مامورہے اور میں بھی (غروب سے پہلے اس بستی کو فٹح کر لینے پر)مامور ہوں (اس کے بعداللہ ہے دعاکی)اے اللہ توسورج کوروک دے (تاکہ میں تیرے حکم کی تعمیل کرسکوں) چنانچہ سورج کوروک دیا گیایہاں تک کہ اللہ نے اس بستی کو ( سورج ڈو بنے سے پہلے ) فتح کرادیا۔ تونی علیہ السلام نے (نماز کے بعد) تمام مال غنیمت (وشمنوں کامال ایک اونچے مقام پر) جمع کر دیا تو (حسب معمول)اس مال غنیمت کو کھاجانے (جلا کررا کھ کردینے) کے لئے (آسان سے) آگ آئی مگراس نے اس مال كونه كھايا (اور چھوڑ كرواپس چلى گئى) تونى عليه السلام نے فرمايا: يقيناتم لوگوں ميں سے كسى نے مال غنیمت میں خیانت کی ہے لہذاتم میں سے ہر قبیلہ کا ایک آدمی (سر داریا نمائندہ) آگر میرے ہاتھ پر بیعت كرے چنانچہ ايك قبيلہ كے آدمى (نمائندے) كالم تھ ان كے ہاتھ سے چيك كيا تو انہوں نے فرمايا: تمہارے قبیلہ میں خیانت ہے لہذا تمہارے قبیلہ کاہر آدمی فردا فردا مجھ سے آگر بیعت کرے "چنانچہ ایک آدمی یادو تین آدمیوں کے ہاتھ چیک گئے (اور چور پکڑا گیا) تبوہ گائے کے سر کے برابر سونے کاسر (ڈلا) لائے تواس سونے کو (مال غنیمت کے اوپر)ر کھاتب آگ آئی اور سب مال کھا گئی (جلاڈالا) نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں ہم سے پہلے کسی اُمت کے لئے مال غنیمت حلال نہیں ہوااللہ تعالیٰ نے محض اپنے قضل و کرم ہے ہاری کمزوری اور عاجزی کی بنا پر ہارے (اُمت محمریہ کے) لئے اموال غنیمت حلال کردیئے ہیں۔

خلفات۔خاء کے زبراور لام کے زبر کے ساتھ۔ جمعنی گابھن او نٹنیاں۔

# جھوٹ بولنے کی عبر تناک سزا

تشریح: جھوٹ بولنے والوں کو اللہ تعالیٰ نے کس طرح رسوا کیا عموماً ایسا ہی ہوتا ہے اللہ تعالیٰ جلد یا بد ہر جھوٹ بولنے والوں کا جھوٹ کسی نہ کسی طرح کھول دیتے ہیں اور رسوا کر دیتے ہیں۔

### یہ نبی کون تھے

اس حدیث میں ان اسرائیل نبی علیہ السلام اور اس بستی کانام مذکور نہیں ہے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث ذیل سے معلوم ہو تاہے کہ یہ نبی غالبًا حضرت یوشع علیہ السلام ہی ہیں اور یہ بستی بیت المقدس ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سورج جب سے یوشع بن نون علیہ السلام کے لئے روکا گیاہے پھراور کسی کے لئے نہیں روکا گیاجب وہ بیت المقدس کی طرف (جہاد کے لئے) گئے تھے۔

## نبى رحمت صلى الله عليه وسلم كى رحمت اور بركت

حضرت ابوہر ریورضی اللہ عنہ کی مذکورہ بالا روایت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: پہلی اُمتوں میں زکوۃ وصد قات کی طرح اموال غنیمت بھی کسی کے لئے حلال نہ تھے بلکہ آگ آتی تھی اور ان کو جلا ڈالتی تھی یہ صرف نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی اُمت بہترین امت 'کی خصوصیت ہے کہ زکوۃ وصد قات (فقراءاور مختاجوں کے لئے اور اموال غنیمت غازیوں اور دوسرے ضرورت مندوں کے لئے یامصارف خیر میں خرج کرنے کے لئے) حلال کردیئے گئے کتنی بڑی رحمت اور نعمت ہے۔

كن لوگوں كوجہاد ميں ساتھ نہيں لے جانا جا ہے اور كيوں

حضرت یوشع علیہ السلام نے مذکورہ بالانتیوں قتم کے لوگوں کواپنے ساتھ جہاد میں چلنے سے اس لئے منع فرمایا تھاکہ ان نتیوں قتم کے لوگوں کے لئے ایک جائزامر اور وقتی عذر سفر کرنے سے مانع موجود تھااگر وہ جہاد میں جاتے بھی تب بھی ان کو فطری طور پر وہ طمانیت اور کیسوئی لیعنی اخلاص اور توجہ الی اللہ میسر نہ آتا جس کی جہاد میں اشد ضرورت ہے فتح و نصرت اللہ تعالیٰ کی جانب سے مخلصین ہی کے لئے آتی ہے مجاہدین کے لشکر میں دوچاریادس پانچ الیے لوگوں کا وجود بھی مصر ہے جو خلوص اور توجہ الی اللہ سے محروم ہوں۔

ہاری اُمت کے لئے علم

شریعت محمریه علی صاحبہاالصلوۃ والسلام میں امیر المسلمین کی طرف سے اعلان جہاد کی دو صور تیں ہیں (۱) ایک نفیر عام۔ جہاد میں چلے کاعام تھم۔ اس صورت میں بجزان دائمی اور مستقل معذور لوگوں کے جولڑائی میں کام آئی نہیں سکتے۔ جیسے ایا بج' نابینا وغیرہ اور ہر بالغ اور توانا و تندرست مرد کے لئے بلااستثناء جہاد میں شرکت ضروری ہے (۲) دوسر نے نفیر خاص۔ جہاد کاخاص تھم۔ اس صورت میں امیر المسلمین اپنی صوابد بداور اختیار سے ضرورت سے زائد بالغ اور توانا و تندرست لوگوں کو بھی جہاد میں شرکت نہ کرنے کی اجازت دے سکتے ہیں۔ تفصیل کے لئے قرآن وحدیث اور کتب فقہ کی مراجعت کیجئے۔

### سورج كارُك جانا

ایک قادر مطلق خالق کا نئات اللہ تعالیٰ کی قدرت و حکمت پر ایمان رکھنے والے مسلمان کے نزدیک سورج کاز مین کے سردی کاز مین کاسورج کے گردگھو منااور حرکت کرنا یعنی "وقت کی رفتار" محض اللہ تعالیٰ کے حکم سے جاری ہے وہ اس کو مستقل طور پر بیاو قتی طور پر جب چاہے روک سکتا ہے اس لئے کہ اس مدبر کا نئات اللہ تعالیٰ کے جس امر تکو بی کے تحت یہ نظام سٹسی حرکت کررہاہے اس کی شان یہ ہے ارشاوہے:

انما امره اذا اراد شيئا ان يقول له كن فيكون (يسين ع ٥)

اس کے سوانہیں کہ ہماراامر (عکم) کسی چیز کے (وجود میں آنے کے) لئے جب ہم اس کا ارادہ کر لیں تو (صرف) پید (ہو تا)ہے کہ ہم اس کو کہہ دیں"ہو جا"وہ فور اُہو جاتی ہے۔

یہ لفظ کن کہنا بھی انسانوں کو سمجھانے کے لئے ہے ورنہ ''کن کہنے'' کی بھی گنجائش نہیں صرف آنکھ کااشارہ ہی کافی ہو تاہے ارشاد ہے۔

وما امرنآ الا واحدة كلمح بالبصر (القمرع ٣)

اور ہماراام (عمم) تو (بس) ایک (اشارہ) ہوتا ہے جیسے نگاہ اُٹھا کر دیکھے لینا۔ لہذااس نظام سمسی کی حرکت کو وقتی طور پریامستقل طور پر روک دینے کے لئے خالق کا نئات کا اشارہ کافی ہے۔ اور صادق مصدوق علیہ الصلوٰۃ والسلام کی وہ وحی ترجمان زبان مبارک 'یوشع علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لئے سورج کے رک جانے کی خبر دے رہی ہے جو بغیر وحی الہٰی کے ہلتی ہی نہیں ارشادہے۔

وماينطق عن الهوى ان هو الاوحى يوحى (النجم ع١)

اور وہ (تمہارے نبی) اپنی طرف سے مطلق نہیں بو گتے وہ (جو کچھ بو لتے اور کہتے ہیں وہ) تو وحی ہوتی ہے جوان کے پاس بھیجی جاتی ہے۔

لہذا خالق کا نئات کی عقل انسانی کی رسائی سے خارج قدرت پر اوراس کے معصوم القول (جس کی بات جھوٹ اور غلطی سے پاک ہو)رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث پر سپچ دل سے ایمان رکھنے والے" خدا پر ستوں" کے لئے اس نظام سمسی کی حرکت یعنی وقت کی رفتار کے رک جانے کو تسلیم کرنے میں ذرہ برابر شک وشبہ یاز دد نہیں ہوسکتا جواس میں شک یاز دو کرے وہ خدا کا پر ستار نہیں بلکہ عقل کا پر ستار ہے اس سے ہمیں واسطہ نہیں۔

د نیوی معاملات خرید و فروخت وغیر ه میں بھی سچ بولناضر وری ہے

السادس: عن أبي خالد حَكيم بن حزام رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " البَيِّعَان بالخِيَار مَا لَمْ يَتَفَرُّقَا . فَإِنْ صَدَقا وَبِيَّنَا بُورِكَ لَهُمَا في بيعِهمَا ، وإنْ كَتَمَا وَكَذَبَا مُحِقَتْ بركَةً بَيعِهما " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

توجمه: حضرت ابو خالد تحکیم کن حزام رضی الله عنه سے روایت ہے کہ: رسول الله صلی الله علیه وسلم نے (قاعدہ مقرر) فرمایا ہے کہ: بالع اور مشتری (بیچنے والا اور خرید نے والا) دونوں کو (بیچنے نہ بیچنے ' خرید نے نہ خرید نے کا) اختیار رہتا ہے جب تک کہ وہ ایک دوسر سے سے الگ نہ ہوں پس اگر ان دونوں نے بولا (اور مال کے عیب داریا ہے عیب ہونے کو ظاہر کردیا) اور بتلادیا (کہ یہ مال ایساہے) توان کے اس سودے میں دونوں کے لئے برکت عطا فرمادی جائے گی اور اگر (عیب کو)چھپایا (اور جھوٹ بولا) تو ان دونوں کے سودے کی برکت مٹادی جائے گی۔

## د نیوی معاملات میں جھوٹ بولنا گناہ در گناہ ہے

تشویح: اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جس طرح دینی امور میں بچے بولنا ضروری ہے اس طرح دینوی امور اور معاملات میں کبین دین میں 'خرید و فروخت و غیرہ میں اور معاملات میں لین دین میں 'خرید و فروخت و غیرہ میں حجموث تو صرف جھوٹ ہی نہیں بلکہ دھو کہ دہی اور ضرر رسانی بھی ہے اور حقوق اللہ سے متعلق نہیں کہ توبہ واستغفار سے معاف ہو جائے بلکہ حقوق العباد سے تعلق رکھتا ہے اس لئے جب تک متعلقہ ہخض یا اشخاص کا حق ادانہ کیا جائے اور نقصان کی تلافی نہ کی جائے یا معاف نہ کرایا جائے اس وقت تک اس کی سز اسے بچنا ممکن نہیں۔

## ہمارے معاشرہ کی حالت

ہمارے موجودہ معاشرہ میں ویسے تو تمام ہی دنیاوی امور خصوصاً لین دین خرید وفروخت وغیرہ سر تاسر جھوٹ دھوکے اور فریب پر چل رہے ہیں مگر بد قشمتی سے جولوگ روزہ نماز کے پابند ہیں اور دیانتدار و پر ہیزگار کہلاتے ہیں وہ بھی ان معاملات میں جھوٹ بولنے کو جھوٹ ہی نہیں سمجھتے۔ چیز دکان پر ہوگی اور کہہ دیں گے نہیں سے نقلی چیز ہوگی بلا تکلف اس کواصلی بتلادیں کے علی ہذاالقیاس۔

#### اس حدیث سے کیاسبق لیناجا ہے

اس حدیث سے ہماری آئھیں کھل جانی چا ہمیں اور عہد کر لین چاہئے کہ کسی بھی معاملہ میں کسی بھی صورت میں جھوٹ ہر گزنہ بولیس کے چاہے تھے بولنے میں کتنا ہی نقصان ہو د شواریاں پیش آئیں نقصان اٹھانے پڑیں 'ناراضگیاں مول لینی پڑیں اگر ہم صدق دل سے یہ عہد کریں گے اوراس پر قائم رہیں گے تواللہ تعالی ضرور ہماری مدد فرمائیں گے یا نقصانات سے بالکل ہی بچادیں گے یاان کی تلافی فرمادیں گے یہی مطلب ہے حدیث کے فقرہ ہو دک لھمافیہ کا۔

# باب المراقبة مراقبہ (گرانی) کے بیان میں

مراقبہ کے معنی اور اس کی تشر تک نیز آیات واحاد بیث کامراقبہ سے تعلق مراقبہ کے معنی اور اس کی تشر تک نیز آیات واحاد بیث کامراقبہ سے تعلق مراقبہ کے لفظی معنی ہیں ''گرانی کرنا'' یعنی کسی کے ہر نیک وبد' ایتھے ہُرے' قول و فعل اور نقل وحرکت ہے پوری طرح باخبر رہنا اور ان کو محفوظ رکھنا تاکہ اچھے اور نیک کا موں کا صلہ اور جزائے خیر دی جاسکے اور برے اور بدکا موں کی سزادی جاسکے اس گرانی کے مؤثر اور ختیجہ خیز ہونے کے لئے گرانی کرنے والے میں تین وصف پائے جانے ضروری ہیں (ا) اول اس محض پر گرانی کرنے والے کا کا ال استحقاق ہو'جس کی وہ گرانی کرتا ہے کر تا ہے (۲) دوسرے اس محف کے ہر ہر قول و فعل اور نقل وحرکت کا اس گران کو ایسا پختہ اور لیتی علم ہواور وہ ایسا باخبر ہو کہ کتنا ہی چوری چھچے تنہا ئیوں' پر دوں اور تہہ خانوں میں چھپ کر بھی کچھ کیا جائے اس لیتین کے ماتھ کہ یہاں نہ کوئی دیکھے والا ہے نہ ہی کسی کو اس حرکت کی کسی طرح خبر ہو سکتی ہے تب بھی اس گرانی ماتی کرنے والے کو ہر اچھے ساتھ کہ یہاں نہ کوئی دیکھے والا ہے نہ ہی کسی کو اس حرکت کی کسی طرح خبر ہو سکتی ہے تب بھی اس گرانی کرنے والے کو ہر اچھے سرے نیک وبد کام اور فرمانی داری ونا فرمانی کی جزااور سزا دینے کی کا مل قدرت اور مملل اختیار حاصل ہو اس برے نیک وبد کام اور فرمانی کونان کی فرمانی ونران میک ہونی اس خوف اس محض پر غالب اور مسلط ہوگائی قدر سر وافی قبل درکہ وقت اور ہر کام میں پوری احتیاط رکھے گا کہ بری قول و فعل اور نقل و حرکت گران کی نافرمانی ونارا ضگم کے خلاف سر زدنہ ہوجائے۔

خدائے قدوس کی ذات و صفات پر اعتقاد وا بمان رکھنے والے ہر مسلمان کا عقیدہ اور ایمان ہے کہ یہ تینوں و صف اللہ تعالیٰ کی ذات سے بڑھ کر کسی اور ہستی میں تصور بھی نہیں کئے جاسکتے وہ نہ صرف انسانوں کا بلکہ تمام کا سُنات کا خالق ومالک۔مالک الملک رب العالمین ہے فعال لمایوید (جو بھی ارادہ کرے فور اُکر گزرے) اس کی شان ہے وہ نہ صرف انسانوں کے قول و فعل 'بلکہ دل میں چھپے ہوئے خیالات 'نیتوں اور ارادوں سے بھی رتی رتی مثان ہے وہ نہ صرف انسانوں کے قول و فعل 'بلکہ دل میں چھپے ہوئے خیالات 'نیتوں اور ارادوں ہے بھی رتی رتی مقال اور باخبر ہے اس کو دنیااور آخرت دونوں میں جزااور سزاد سے کی ایس کامل قدرت حاصل ہے کہ اس کے

دائرہ اختیار اور حدود قدرت سے کوئی بھی انسان 'کسی بھی صورت میں باہر نہیں ہو سکتااس کے قہرو غضب سے نہ زمین میں بناہ مل سکتی ہے نہ آسان میں نہ ہی کوئی کسی کواس کے قہرو غضب سے بچاسکتا ہے اللہ تعالیٰ کے بہی تینوں اوصاف مندرجہ ذیل آیات واحادیث میں نہ کور ہیں اسی لئے اللہ تعالیٰ کے مقدس ناموں میں ایک نام رقیب بھی ہے جس کے معنی ہیں 'دگران 'یا گرانی کرنے والا'' قرآن کریم کی متعدد آیات میں بینام آیا ہے۔

قرآن عظیم

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ وَتَقَلَّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ ﴾ [الشعراء: ٢١٠ ٢١٩] ترجمه ـ وه (تيرارب) جو تخجے ويکھار ہتاہے جب تو (نماز میں) گھڑا ہو تاہے اور سجدہ کرنیوالوں میں تیری نقل وحرکت (رکوع و سجود) کو بھی۔

تفیر۔ پہلی آیت میں ﴿وتقلبك فی المسجدین﴾ ساجدین ہے مراد حضرت عبداللہ بن عباس، عکرمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہمااور مقاتل رحمہ اللہ وغیرہ کے نزدیک نماز ہے مطلب یہ ہے کہ اللہ سجانہ آپ کواس وقت بھی دیکھتے ہیں جب آپ تنہا نماز میں ہوتے ہیں اور اس وقت بھی آپ کو دیکھتے ہیں جب آپ سحابہ کرام کے ساتھ باجماعت نماز میں ہوتے ہیں۔ یا یہ جب آپ تنجد کے لیے اٹھتے ہیں اور متوسلین کی خبر لیتے ہیں کہ یادِ اللی میں ہیں یا غافل یا جب آپ نماز کے لیے کھڑے ہوتے ہیں اور متوسلین کی خبر لیتے ہیں کہ یادِ اللی میں ہیں یا غافل یا جب آپ نماز کے لیے کھڑے ہوتے ہیں اور جماعت کی نماز میں رکوع و سجود کرتے اور مقتدیوں کی دیکھ بھال فرماتے ہیں۔ (تفییر عثانی)

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُم ﴾ "" [ الحديد : ٤ ]

ترجمه۔اوروہ (تمہارا پروردگار) تمہارے ساتھ ہوتاہے جہاں بھی تم ہو۔

دوسری آیت میں فرمایا کہ اللہ تعالی تمہارے ساتھ ہے تم جہاں کبھی ہواور جس حال میں بھی ہو کہ اللہ ہی جس کی قدرت اور مشیت پر نظام عالم قائم ہے اس معیت کی حقیقت اور کیفیت کسی مخلوق کے احاطہ علم میں نہیں آسکتی مگر اس کا وجود یقینی ہے اس کے بغیر انسان کا وجود نہ قائم رہ سکتا ہے نہ کوئی کام اس سے ہو سکتا ہے اس کی مشیت و قدرت ہی سے سب پچھ ہو تا ہے جو ہر حال میں اور ہر جگہ انسان کے ساتھ ہے (معارف القرآن: ۲۹۳/۸)

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللهَ لا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلا فِي السَّمَاء ﴾ [آل عمران: ٦] بشك (ال سر تش انسانوں) الله سے كوئى چيز بھى چھيى نہيں رہتى نہ زمين ميں اور نہ آسان ميں۔ تيسرى آيت ميں فرمايا ہے كہ جس طرح نظام عالم كى كوئى شئے الله تعالى كى قدرت اوراس كى مشكيت سے باہر نہيں ہے اى طرح اس عالم كى كوئى چھوئى سے چھوئى چيز اور كوئى ذرہ اس كے احاطے علم سے خارج نہيں ہے۔ سب مجرم وہرى اور تمام جرموں كى نوعيت ومقد اراس كے علم ميں ہے اس ليے كوئى فارج نہيں ہے۔ سب مجرم وہرى اور تمام جرموں كى نوعيت ومقد اراس كے علم ميں ہے اس ليے كوئى فارج نہيں ہے۔ سب مجرم وہرى اور تمام جرموں كى نوعيت ومقد اراس كے علم ميں ہے اس ليے كوئى فارج نہيں ہے۔ سب مجرم وہرى اور تمام جرموں كى نوعيت ومقد اراس كے علم ميں ہے اس ليے كوئى

مجرم روبوش ہو کر کہاں جاسکتا ہے اور کس طرح اس کے قبضہ قدرت سے نکل سکتا ہے۔ (تغیر عانی) وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَبِالْمِوْصَادِ ﴾ [الفجر: ١٤] ترجمہ۔ بے شک (اے سرکش انسان) تیرارب (تیری) گھات میں (لگاہوا) ہے۔ حریقے ہیں۔ میں بیالہ میں جس طرح کر فیصل کے میں دیث سے ہیں نہاں کی خ

چوتھی آیت میں ارشاد ہواکہ جس طرح کوئی شخص گھات میں پوشیدہ رہ کر آنے جانے والوں کی خبر رکھتا ہے کہ فلاں کیو کلر گزرااور کیا کرتا ہوا گیااور فلاں کیا لایااور کیا لے گیا پھر وقت آنے پر اپنی معلومات کے موافق کام کرتا ہے۔ ای طرح سمجھ لو کہ حق تعالیٰ انسانوں کی آنکھوں سے پوشیدہ رہ کر سب بندوں کے ذرّہ ذرّہ احوال واعمال کود کھتا ہے کوئی جرکت وسکون اس سے مخفی نہیں۔ ہاں سزاد بنے میں جلدی نہیں کرتا۔ غافل بندے سمجھتے ہیں کہ بس کوئی دیکھنے والا پوچھنے والا نہیں جو چاہو بے دھڑک کیے جاؤ۔ حالا نکہ وقت آنے پر ان کاسر اکچا چھاکھول کر کھ دیتا ہے اور ہر ایک سے انہیں اعمال کے موافق معاملہ کرتا ہے جو شروع سے اس کے زیر نظر تھے اس وقت پتہ لگتا ہے کہ وہ سب ڈھیل تھی اور بندوں کا متحان تھا کہ دیکھیں کن حالات میں کیا کچھ کرتے ہیں اور ایک عارضی حالت پر نظر کر کے آخری انجام کو تو نہیں بھولتے۔ (تنبر عانی)

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ يَعْلَمُ خَائِنَةَ الأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ ﴾ [ غافر : ١٩ ]

ترجمه \_ وہ (خالق کا ئنات) جانتا ہے آئی تھوں کی خیانتوں (چوریوں) کو اور (ان نیتوں اور اراد وں کو

بھی)جو سینوں میں چھپے ہوتے ہیں۔

یانچویں آیت میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کاعلم ہر چھوٹی سے چھوٹی بات کو محیط ہے بعنی وہ جانتا ہے کہ مخلوق سے نظر بچاکر چوری چھپے کسی پر نگاہ ڈالی ایکن انکھیوں سے دیکھایادل میں کچھ نیت کی ایسی بات کاارادہ یا خیال آیاان میں سے ہر چیز کواللہ جانتا ہے۔

د نيوى امور ميس محاسبه كاعظيم فائده

یہ محاسبہ جس طرح اللہ کی عبادت وطاعت اور دینی فرائض کے انجام دینے میں 'اور ان کے ذریعہ قرب خداو ندی حاصل کرنے میں ہے حد نافع اور مفید ہے اس طرح دنیوی معاملات اور کار وباری امور مثلاً تجارت ' خداو ندی حاصل کرنے اور نقصانات سے بچنے یاان کر اور اور نقصانات سے بچنے یاان کی تلافی کرنے کے بارے میں بھی غایت درجہ مفید ہے۔

#### روزانه محاسبه كاطريقه

روزانہ سونے سے پہلے بستر پرلیٹ کر آنکھیں بند کر کے اپنے دن بھر کے گئے ہوئے دینی اور دنیوی کا موں کا جائزہ لے کر اور دوسرے دن اس جائزہ کی روشنی میں کام کر کے دیکھئے ان شاءاللہ تعالیٰ دنیااور آخرت دونوں کے اعتبار سے اس" عمل"کوانتہاور جہ مفید پائیں گے۔

#### صوفیا کے ہاں مراقبہ

حضرات صوفیااورار باب باطن کے ہاں چو نکہ دل میں غیر اللہ کا خیال اور تصور بھی مانع قرب الہی ہے اس لئے تصوف کی اصطلاح میں قلب کو غیر اللہ۔اللہ کے ماسوا۔ سے فارغ اور پاک کرنے کی غرض سے مراقبہ ایک اہم ترین ریاضت وعبادت ہے۔

# تصوف کی اصطلاح میں مراقبہ کے معنی

تصوف کی اصطلاح میں مراقبہ کے معنی یہ بیں کہ: زیادہ سے زیادہ یکسوئی کے وقت 'تنہائی میں آٹھیں بند کر کے ہمہ تن وہمہ شعور اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہو کراس طرح بیٹھنا کہ پورے یقین کے ساتھ یہ باور کرے کہ میں اللہ تعالیٰ کے حضور میں بیٹھا ہوں اور وہ مجھے اور میرے دل کو دیکھ رہے ہیں اور میر اول اللہ اللہ کہہ رہاہے اس کانام ذکر قلبی ہے یہ قلبی اور روحانی ریاضت یعنی یہ مراقبہ جس قدراور جتنی دیر میسراور ممکن ہوروزانہ کرناچاہئے۔

#### مشابده

ال مراقبہ کی مواظبت اور روزانہ پابندی ہے رفتہ رفتہ ترقی کر کے سالک مقام شہود پر پہنچ جاتا ہے یعنی ہر ہر عبادت خصوصاً مراقبہ کے وقت پورے یقین کے ساتھ یہ محسوس کرتا ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کو دیکھ رہا ہوں اور وہ میرے سامنے ہے پہلے مرتبہ کانام مراقبہ ہے اور دوسرے مرتبہ کانام مشاہدہ ہے احادیث کے بیان میں آپ حضرت جرائیل علیہ السلام کی حدیث کے ذیل میں ان دونوں مرتبوں کاذکر پڑھیں گے ظاہر ہے کہ یہ عبادت میں اخلاص کا آخری اور انتہائی مقام ہے جس کو حدیث جریل میں احسان کے عنوان سے تعبیر کیا ہے۔

طريقت اور شريعت

واضح ہو کہ تصوف اور طریقت'شریعت سے کوئی علیحدہ اور جدا چیز نہیں ہے بلکہ شریعت کے آخری اور مطلوب مقام اخلاص تک وینچنے کے طریقوں اور ریاضتوں کانام تصوف یا طریقت ہے یہ جملہ معترضہ تھااب ہم مراقبہ کے مضمون اور آیات قرآن عظیم سے اس کے ربط و تعلق پرروشنی ڈالناچاہتے ہیں۔

## ايمان اسلام احسان اور علامات قيامت كابيان

وأما الأحاديث ، فالأول : عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، قَالَ : بَيْنَما نَحَّنُ جُلُوسُ عِنْدَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَومٍ ، إِذْ طَلَعَ عَلَينا رَجُلُ شَديدُ بَياضِ الثِّيابِ ، شَديدُ سَوَادِ الشَّعْرِ ، لا يُرَى عَلَيهِ أَثَرُ السَّفَرِ ، وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتِهِ إِلَى رُكْبَتِهِ ، وَوَضَعَ كَفَيهِ عَلَى فَخِذَيهِ ، وَقالَ : يَا مُحَمَّدُ ، أَخْبرني عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتِهِ إِلَى رُكْبَتِهِ ، وَوَضَعَ كَفَيهِ عَلَى فَخِذَيهِ ، وَقالَ : يَا مُحَمَّدُ ، أَخْبرني

عَنِ الإسلامِ ، فَقَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " الإسلامُ : أَنْ تَشْهِدَ أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ اللهِ "" وَأَنَّ مُحمَّداً رسولُ الله ، وتُقيمَ الصَّلاةَ ، وتُوتِيَ الزَّكاةَ ، وتَصومَ رَمَضَانَ ، وتَحُجَّ البَيتَ إِنَ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ". قَالَ : صَدَقْتَ . فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقهُ ! قَالَ : فَأَخْبرنِي عَنِ الإَيْسَانِ ، وَاليَوْمِ الآخِر ، وتُؤْمِنَ بالقَدَر خَيرِهِ وَشَرَّةٍ ". قَالَ : " أَنْ تُؤمِنَ باللهِ ، وَمَلائِكَتِهِ ، وَكُتُبهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَاليَوْمِ الآخِر ، وتُؤْمِنَ بالقَدَر خَيرِهِ وَشَرَّةٍ ". قَالَ : " أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فإنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فإنَّهُ يَرَاكَ ". قَالَ : فَأَخْبرنِي عَنِ السَّاعَةِ . قَالَ : " أَنْ تَعْبُدُ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فإنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فإنَّهُ يَرَاكَ ". قَالَ : فَأَخْبرنِي عَنِ السَّاعَةِ . قَالَ : " مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ". قَالَ : " مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ". قَالَ : " مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ". قَالَ : " مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ". قَالَ : " مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ ". قَالَ : " مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلُ ؟ " قَلْتَ اللهُ ورسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ : " فإنَّهُ جَبْرِيلُ أَتَاكُمْ يعْلَمُكُمْ أَمْرَ دِينكُمْ ". السَّائِلُ ؟ " قُلْتُ السَّيلِ وَمَعنَى السَّيلِ وَقِيلَ غَيْرُ ذَلِكَ . وَ" العَالَةُ ": الفُقَرَاءُ . وقولُهُ: " مَلِيّاً " أَيْ رَمَناً طَويلاً وَكَانَ ذَلِكَ ثَلاثاً . وقيلَ غَيْرُ ذَلِكَ . وَ" العَالَةُ ": الفُقَرَاءُ . وقولُهُ: " مَلِيّاً " أَيْ رَمَناً طَويلاً وَكَانَ ذَلِكَ ثَلاثاً .

 ارشاد فرمایا 'احسان (حسن عمل) بیہ ہے کہ تم اللہ کی اس طرح عبادت کروجیسے تم اسے دیکھ رہے ہو (اور وہ تہمیں دیکھ رہاہے)اور اگرتم اس کونہ دیکھ یاؤ (لیعنی اگرتم کو یہ مشاہدہ کامر تبہ میسرنہ آئے کہ تم اسے دیکھ رہے ہو) تو(کم از کم اتنا توول سے) یقین رکھو کہ وہ حمہیں ضرور دیکھ رہاہے (اور تمہاری مگرانی کررہاہے ) پھراس نووار دنے کہا: تواب آپ مجھے قیامت کے بارے میں بتائے (کہ وہ کب آئے گی؟)اس پر آپ نے ارشاد فرمایا: اس کا توجواب دینے والے کو بھی سوال کرنے والے سے زیادہ علم نہیں ہے ( یعنیٰ نہ تم جانتے ہونہ میں کہ قیامت کب آئے گی؟اس کو توخدا کے سواکوئی نہیں جانتا)اس پراس نے کہا: تو آپ کچھ قرب قیامت کی علامتیں تو ہتلاد یجئے آپ نے ارشاد فرمایا قرب قیامت کی علامت بیہ ہے کہ کنیزیں ایخ آ قاوُل كؤجننے لكيس كى (يعنى خانگى روابط و تعلقات ميں ايساا نقلاب آ جائے گااور مال باپ كى نا فرمانى اس قدر بڑھ جائے گی کہ اولاد ماں باپ کے ساتھ ایسابر تاؤ کرے گی کہ مائیں اپنی لڑکیوں کے سامنے ان کی لونڈیاں معلوم ہوں گی اور باپ اینے لڑکوں کے سامنے ان کے غلام محسوس ہوں گے )اور بید کہ تم نظے پاؤں 'نظے بدن بحریاں چرانے والے گذریوں کو دیکھو کے کہ وہ ایک دوسرے سے بردھ چڑھ کر شاندار عمار تیں (کو تھی 'بنگلے) بنانے لگیں گے (یعنی ایساا نقلاب آجائے گاکہ ننگے بھو کے اور نان شبینہ تک کے مختاج لوگ اس قن وولت منداور مالدار بن جائیں گے کہ جہالت کی وجہ سے مال ودولت کا مصرف ان کے ہاں اس کے سوانہ رہے گاکہ وہ ایک دوسرے پراپنی بڑائی جتلانے اور شیخی بگھارنے کی غرض سے شاندار عمار تیں بنوانے ہی میں دولت صرف کریں گے نہان کو مخلوق خدا کی حاجت بر آری ہے مطلب ہو گانہ تومی اوراجماعی زندگی کی ضرور بیات اور رفاه عام کے کاموں سے) پھروہ نووار دسائل اُٹھ کر چلا گیاعمر فاروق رضى الله عنه كہتے ہيں ميں پچھ دن حضور صلى الله عليه وسلم كى خدمت ميں حاضر نه ہوسكا تو (ايك دن جب میں حاضر ہوا تو) حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے عمر تنہیں معلوم ہے کہ (وہ نووار دعجیب وغریب حلیہ اور انداز والا) سائل کون تھا؟ میں نے عرض کیا:اللہ تعالیٰ اور اس کارسول ہی جانیں (مجھے تو معلوم نہیں) تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: وہ جبرائیل علیہ السلام تھے 'تم کو دین کی تعلیم دینے کی غرض سے آئے تھے (اور دین کے اہم ترین بنیادی اصول واحکام کے سوالات کئے تھے تاکہ میں جواب دول وہ تصديق وتائيد كرين اورتم سنواوريادر كھو۔

صحیح مسلم کی ایک روایت میں ہے: تم تو مجھ سے سوال کرتے نہیں (ڈرتے ہو) اس لئے وہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے سائل بن کر آئے تھے دین (کے بنیادی امور) کی تعلیم کی غرض سے (کہ ایسے اہم امور کے متعلق سوال کرنے چا ہمیں اور ایسے ادب کے ساتھ 'اس میں کچھ حرج نہیں)

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: لونڈیاں اپنے ماؤں کو جننے لگیں گی"اس کے معنی یہ ہیں کہ قیامت کے قریب لوگوں میں اپنی لونڈیوں کو" داشتہ"کے طور پراستعال کرنے کارواج عام ہو جائے گا توان داشتہ کنیزوں سے جواولاد ہوگی وہ اپنے باپ کی طرح آزاد بھی ہوگی اور اپنی ماؤں کی مالک بھی ہوگی وائے ہیں۔ فرماتے ہیں اس کے علاوہ بھی علاء حدیث نے اس فقرہ کے معنی بیان کئے ہیں۔ العالمۃ کے معنی ہیں۔ فقراء۔ملیا کے معنی ہیں زمانہ طویل جواس حدیث میں تین دن ہیں۔

#### دین کے معنی اور اس کے بنیادی ارکان

قشریح: دین عقائد واعمال کے مجموعے کانام ہے عقائد کا تعلق قلب سے ہے اور اعمال کا تعلق جوار ح۔
اعضاہاتھ 'پاؤں' آنکھ کان زبان وغیرہ۔ سے ہے اور کتاب کے پہلے باب میں آپ تفصیل کے ساتھ پڑھ چکے ہیں
کہ اخلاص خالص عبادت کی نیت۔ کے بغیر کوئی بھی عبادت وطاعت حتی کہ ایمان بھی۔اللہ کے ہاں مقبول و معتبر
اور ذریعہ نجات نہیں بن سکتی اس لئے شریعت کی اصطلاح میں" مجموعہ عقائد" اللہ کی ذات و صفات پر 'اس کے
فرشتوں پر 'کتابوں پر' رسولوں پر' یوم آخر (آخرت) پر اچھی بری تقدیر کے برحق ہونے پر سچے دل سے اعتقاد
ر کھنے اور ماننے۔کانام ایمان ہے اور مجموعہ اعمال۔زبان سے شہاد تیں (توحید ورسالت کی گواہی)کا اقرار کرنا' نماز'
ز کوۃ' روزہ اور جج اداکرنے کانام اسلام ہے اور اخلاص نیک نیتی کے ساتھ صرف اللہ تعالی کے لئے عبادت کرنے
کانام احسان ہے یعنی اللہ تعالی کو حاضر و ناظریقین کرکے صرف اس کے لئے عبادت کرنا۔

#### وین کے بنیادی ارکان

لہذادین کے اساسی ارکان اور جوہری اصول تین ہیں (۱) ایک ایمان (۲) دوسر ااسلام (۳) اور تیسر ااحسان کہنے اسلام ہے پورے دین کانام بھی اسلام ہے

یاد رکھئے اسلام کے مذکورہ بالا معنی اس صورت میں ہیں جبکہ اسلام کا لفظ ایمان کے مقابلہ پر استعال ہو ور نہ "پورے دین" یعنی مجموعہ عقائد واعمال واخلاص کانام بھی اسلام ہے اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

ان الدين عندالله الاسلام (آل عمران: ع ٢)

بیشک اللہ کے نزد یک (پسندیدہ)دین اسلام ہے

### احسان کا تعلق مراقبہ ہے

سادہ لفظوں میں حدیث جبرائیل علیہ السلام کی روشنی میں۔احسان کا معنی ہیں پورے یقین کے ساتھ اللہ کو حاضر و ناظر اور بندوں کے اعمال کا نگران جان کر' پورے خلوص کے ساتھ 'اس کی عبادت کرنا'اس احسان کے دو مرتے ہیں (۱) ایک اعلیٰ مرتبہ مشاہدہ ہے جو حدیث جر ئیل میں کانك تو اہ۔ گویا (اُر دومیں 'گویا'' اور عربی میں کان
کا لفظ اس لئے لایا گیاہے کہ اس مادی دنیا میں اللہ تعالیٰ کو دیکھنا انسانی قدرت سے قطعاً ہم ہے حضرت موکیٰ علیہ السلام
کا واقعہ اس کا قطعی ثبوت ہے اس طرح مشاہدہ کا مطلب بھی اس کے انوار و تجلیات کا مشاہدہ ہے ) تو اس کو دیکھ رہاہے
کے عنوان سے مذکورہ سے یہ مرتبہ سالہاسال کی عباد توں اور ریاضتوں کے بعد بھی خال خال عارفین کو میسر آتا ہے
(۲) دوسر امرتبہ مراقبہ ہے جو حدیث جرئیل میں فانه یو اگ پس بیشک وہ تجھ کو ضرور دیکھ رہاہے کے عنوان سے
مذکورہے اس مرتبہ کا حصول صرف کامل توجہ الی اللہ پر موقوف سے جو ہر اس مومن مسلمان کو میسر آسکتا ہے جو
عبادت کے وقت نفس اور شیطان کی مزاحمتوں خیالات اور وسوسوں سے خود کو محفوظ کرلے لینی عبادت کے وقت
اپنے خیال کو ادھر اُدھر نہ بھنگنے دے اور اس یقین کے ساتھ عبادت کرے کہ میں اللہ کے سامنے ہوں اور وہ مجھے
د کیھ رہاہے جیسا کہ آپ قرآن کریم کی آتیت کریمہ نمبر (۱) و (۲) و (۳) کے تحت پڑھ بچے ہیں یہی اس حدیث کامراقبہ سے تعلق ہے اور اس غرض سے امام نووی اس حدیث کو باب مراقبہ کے تحت لائے ہیں۔

مراقبہ کابیہ درجہ حاصل کرنے کی تدبیر

کم از کم احسان کا بیہ مرتبہ جس کانام مراقبہ ہے عاصل کرنے کی ہر مسلمان کو کوشش کرنی چاہئے اس کے حصول کے لئے علاوہ روزانہ جس قدر بھی ممکن ہواس طریق پر مراقبہ میں بیٹھنے کے جس کاذکر آپ مراقبہ کی تشر تکے کے ذیل میں پڑھ بچکے ہیں بیہ تدبیر بھی نہا بیت کارگرہے کہ اٹھتے بیٹھتے چلتے پھرتے ہر حالت میں اللہ تعالیٰ کے ذکر میں خواہ زبان سے ہویادل سے مویادل سے مصروف رہان سے پوراکلمہ طیبہ یاصرف اللہ اللہ 'یاکوئی اور ذکر 'سجان اللہ یا لحمد للہ وغیرہ کرتا رہے اور خاموشی کے وقت دل سے اللہ اللہ کرتا رہے بہت وؤثر تدبیر ہے آپ بھی چندروز تجربہ کر کے دیکھئے۔

اس حدیث کی جامعیت اور حضرت جبرئیل کے آنے کی وجہ

اس تفصیل کے بعد آپ باسانی سمجھ سکیں گے جرئیل علیہ السلام کی یہ حدیث نہ صرف دین کے انہی متیوں بنیادی اصول دار کان پر مشمل اور جامع ترین حدیث ہے بلکہ مراقبہ اور مشاہدہ اور ان کے باہمی فرق سے متعلق واحد حدیث ہے۔ حضرت جرئیل کواللہ تعالی نے بھیج کران متیوں ار کان کے سوالات کرتے ہوئے ڈرتے تھے اللہ تعالی نے کثرت سوالات کی ہدایت اس لئے فرمائی کہ اول تو صحابہ کرام آپ سے سوالات کرتے ہوئے ڈرتے تھے اللہ تعالی نے کثرت سوالات سے منع فرمادیا تھا۔ علاوہ ازیں شاید وہ اس قدر جامع وہ انع سوالات نہ کر سکتے اور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے وجی اللی کے ذریعہ جو ابات دیئے اور آخر میں فرمادیا: تم تو سوال کرتے نہیں تھے اس لئے اللہ تعالی نے جرئیل کو تمہیں دین کے بنیادی ارکان کی تعلیم دینے کے لئے بھیجا تھا تا کہ صحابہ کرام اور اُمت اس حدیث کی اہمیت کو سمجھیں اور یاور کھیں۔

## قرب قیامت کی عظامات کی تشریخ

اس حدیث میں قرب قیامت کی علامات کے سلسے میں مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے دواہم ترین چیزیں بیان فرمائی ہیں (۱) ایک یہ کہ عقوق۔ ماں باپ کی نا فرمائی۔ اس درجہ بڑھ جائے گی کہ لڑکے تو لڑکے لڑکیوں کے سامنے بھی ماں لونڈی بن کر رہ جائے گی ان کی نقل وحرکت' آ مدور فت' میل جول اور چال چلن کی نگر انی اور روک ٹوک توکیا کرتی اپنی آبر و کے ڈرسے لونڈیوں کی طرح ان کی ہاں میں ہاں ملانے پر مجبور ہو جائے گی اسی طرح کروں کے سامنے باپ کی حیثیت خانہ زار غلام یا نوکر کی ہو جائے گی اس لحاظ سے آخر زمانہ میں گویا میں اولاد جننے کے بجائے اپنے آ قاؤں کو جنم دینے لگیں گی چنانچہ علامات قیامت کی اور احادیث میں و یکٹر العقوق اور ماں باپ کی نافر مانی بہت زیادہ عام ہو جائے گی کی تقریح کے موجود ہے۔

امام نووی علیہ الرحمة کی تشریح پر کلام

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے امدة اور بد کے الفاظ ان کے حقیقی معنی لونڈی اور مالکن میں رکھ کراس فقرہ کے معنی سے بیان کئے کہ لوگ اپنی زر خرید لونڈی کو ''داشتہ'' کے طور پر استعال کرنے لگیں گے عربی میں سریہ اس ذر خرید لونڈی کو کہتے ہیں جے مالک ہمبسر ی کے لئے مخصوص کرلے اس فقرہ کے اس معنی پر گوناگوں اشکال وار دہوتے ہیں اور تمام اشکالات کے علاوہ جن کی تفصیل شروح حدیث میں موجود ہے سب سے بڑااشکال بیہ ہے کہ قیامت توابھی معلوم نہیں کب آئے گیزر خرید لونڈ یوں اور غلا موں کا وجود اب سے صدیوں پہلے مفقود ہو چکا قیامت کی علامت تو اس الی عالمگیر چیز ہونی چاہئے کہ جوں جوں قیامت قریب آئی جائے وہ برابر بڑھتی رہے عقوق والدین کی نافر مائی 'بیشک الی عالم اللہ بین کہی اور دنیا کے دوسرے ممالک میں علی میں بھی اور دنیا کے دوسرے ممالک میں علی میں بھی اور دنیا کے دوسرے ممالک میں بھی۔ (۲) دوسری علامت کا حاصل ہے ہے کہ آخر زمانہ میں دولت سمٹ کرایے بھو کے نظے اور ناائل لوگوں کے پاس چلی جائے بھو کے نظے اور ناائل لوگوں کے پاس چلی جائے بھو کے فیامت کو اس کے سی جو کہ آخر زمانہ میں دولت سمٹ کرایے بھو کے نظے اور ناائل لوگوں کے پاس کی جائے ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر صرف شیخی اور خود نمائی کے کا موں میں صرف کریں گے اس کا مشاہدہ بھی روز افزوں ہے آج کل کے کروڑ پتیوں کے ماضی اور حال کا جائزہ لے کردیکھے حقیقت کھل جائے گ

دولت کے چندہاتھوں میں سمٹ کر آ جانے کاعظیم تر نقصان

دولت و ثروت کے ان نااہلوں کے ہاتھ میں سمٹ کر آ جانے کا نقصان صرف اتنائی نہیں کہ وہ بے محل اور بے مصرف خرج ہونے لگتی ہے بلکہ ایک طرف بیہ نااہل نودولئے اس دولت کے زور سے ملک و قوم کے تمام وسائل معاش اور ذرائع آمدنی پر قابض ہو کریاخودافتذار اعلی اور حکومت پر قبضہ کر لیتے ہیں یاار باب افتذار اور حکمر ان ان کے اشاروں

195

پر چلنے پر مجبور ہو جاتے ہیں اور اس طرح بلاواسطہ یا بالواسطہ افتدار اعلیٰ انہی چند کروڑ پتیوں اور ارب پتیوں کے ہاتھ آ جاتا ہے مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم علامات قیامت کے سلسلہ میں اسی خطرہ سے آگاہ فرماتے ہیں ارشاد ہے: اذاو سدالا مرالی غیر اہلہ فانتطر الساعة

جب کام نااہلوں کے سپر د کر دیئے جائیں تواس وقت تم قیامت کا نظار کرنے لگنا۔

دوسری طرف یہ مسلم اور آزمودہ حقیقت ہے کہ دولت وٹروت کی فراوانی اور ریل پیل لازمی طور پرزبردسی نفس پرسی عیاشی' بے لگام شہوت رانی کو اپنے ساتھ لاتی ہے چنانچہ یہ نااہل نودولتیے حرام وحلال کے فرق وامتیاز اور شرم وحیا کو بالائے طاق رکھ کر'شر اب خوری'حرام کاری'ر قص وسر ور اور عیاشی کی ہمت افزائی کرنے لگتے ہیں سود خوری' تمار بازی وغیرہ محرمات شرعیہ کو اپنا قابل فخر کارنامہ سمجھنے لگتے ہیں ملک اور قوم کے افلاس زدہ عوام میں اول اول تو ان کی نفسانی خواہشات حرام کاریوں اور بدمستوں کو بادل نخواستہ پورا کرنے اور ان کاساتھ دینے پر مجبور ہوتے ہیں بعداز ان رفتہ رفتہ انہی حرام کاریوں اور عیاشیوں کے خود بھی عادی ہو جاتے ہیں کاساتھ دینے کہ پورامعاشرہ تباہ اور پوری قوم روحانی اور اخلاقی اعتبار سے ہلاک ہو جاتی ہے۔

رحمت عالم صلى الله عليه وسلم كى اپنى أمت كونفيحت

مخبر صادق فداہ ابی وامی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی اُمت کے متعلق اسی تباہ کاری اور ہلا کت کے خطرہ کا اظہار خیال کے الفاظ میں فرمایا ہے۔

لااخشى عليكم الفقرولكن اخشى عليكم الدنيا اذاهى حيزت لكم فتنا فسوا فيهاكماتنا فس من كان قبلكم فتهلككم كمااهلكت من كان قبلكم.

جھے تہہارے متعلق فقر اور تنگدستی (سے ہلاکت) کا خطرہ نہیں بلکہ جھے تہہارے متعلق دنیا (کی دولت و ثروت)
سے ڈر لگتاہے جبکہ وہ سمٹ آئے تمہارے پاس پھر تم ایک دوسر سے سے (زراندوزی میں) بڑھنے کی دھن میں لگ جاؤ
جیسے تم سے پہلی قوموں نے کیااور پھر وہ دنیا (کی دولت و ثروت) تم کو ہلاک کرڈالے جیسے تم سے پہلوں کو ہلاک کرڈالا۔
یہ تمام تر ہلاکت اور تباہ کاری اس نااہلوں کے ہاتھ میں دولت و ثروت سمٹ آنے کا نتیجہ ہے جس کو حدیث
جر کیل علیہ السلام میں قرب قیامت کی علامت قرار دیاہے یہ وہ حقیقیں ہیں جن کا ہم آج علانیہ مشاہدہ کر رہے ہیں
کاش کم از کم مسلمان قوموں ہی کی آئے میں کھل جائیں اور وہ اپنے رؤف ورحیم نبی صلی اللہ علیہ و سلم کی احادیث اور شوا کم شفقت آمیز تعلیمات سے سبق حاصل کرلیں اور خود کو اس آخر زمانہ کی ہلاکت اور تباہی سے بچالیں و فقنا اللہ و ایا کم بلاکت اور تباہی سے بچالیں و فقنا اللہ و ایا کم بلاکت اور تباہی سے بچالیں و فقنا اللہ و ایا کم بلائے ہو اس حدیث جر کیل علیہ السلام کی اہمیت کی بنا پر اس تشر سے کی طوالت میں معذور سمجھیں گے۔
بالمخیر اُمید ہے کہ اس حدیث جر کیل علیہ السلام کی اہمیت کی بنا پر اس تشر سے کی طوالت میں معذور سمجھیں گے۔

# نکیاں بدیوں کو مٹادیتی ہیں خوش اخلاقی بہت بروی نیکی ہے

حدیث کامراقبہ اور محاسبہ سے تعلق

تشویح: بیر حدیث بھی ہر جگہ اور ہر وقت اللہ تعالیٰ کے حاضر وناظر ہونے اور بندے کے ہر وقت اور ہر حالت میں اس کے زیر نگرانی ہونے کو ثابت کرتی ہے اور آیت نمبر(۲) سے ماخوذ ہے نیزیہ حدیث بھی آیت کریمہ نمبر(۱۳) کی طرح اپنے اعمال کا جائزہ لیتے رہنے کی طرف اشارہ کرتی ہے اس کئے کہ اپنی بدکاریوں اور کو تاہیوں کے احساس کے بعد ہیں ان کے ازالہ کے لئے نیکو کاری خصوصا خوش اخلاقی 'اختیار کرنے کا جذبہ پیدایا تیز تر ہو تا ہے قرآن کریم کی آیت کریمہ ان الحسنات یدھین السینات آپ پڑھ ہی چکے ہیں یہی اس حدیث کا مراقبہ کے مضمون سے تعلق ہے۔ کریمہ ان الحسنات یدھین السینات آپ پڑھ ہی جگے ہیں یہی اس حدیث کا مراقبہ کے مضمون سے تعلق ہے۔ مسلم کی ایمان افر وزو صیت

الثالث: عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قَالَ : كنت خلف النّبيّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُوماً ، فَقَالَ : " يَا غُلامً ، إنّي أعلّمك كَلِمَاتٍ : احْفَظِ الله يَحْفَظُك ، احْفَظِ الله تَجدْهُ تُجدُهُ تُجاهَك ، إِذَا سَأَلْت فَاسْأَل الله ، وإِذَا اسْتَعَنْت فَاسْتَعِنْ بِاللهِ ، وَاعْلَمْ : أَنَّ الأُمَّة لَوْ اجْتَمَعُوا اجْتَمَعُوا اجْتَمَعُوا الله عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بَشَي عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بَشَي عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَي عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بَشَي عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَي عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ بِشَي عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ بِشَي عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ الله عَلَيْك ، رُفِعَتِ الأَقْلاَمُ وَجَفَّتِ الصَّحِي الله عَلَيْك ، رُفِعَتِ الأَقْلامُ وَجَفَّتِ الصَّحِي الله عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَي وَقَالَ : "حديث حسن صحيح)

وفي رواية غير الترمذي:"احْفَظِ الله تَجِدْهُ أَمَامَكَ ، تَعرَّفْ إِلَى اللهِ في الرَّخَاء يَعْرِفكَ في الشَّدَّةِ ، وَاعْلَمْ : أَنَّ مَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبكَ ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ ، وَاعْلَمْ : أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ ، وَأَنَّ الفَرَجَ مَعَ الكَرْبِ ، وَأَنَّ مَعَ العُسْرِ يُسْراً ".

قوجمہ: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ہے روایت ہے کہ: میں ایک دن نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے (پیچھے چل رہا) تھا تو آپ نے مجھ سے خطاب کر کے فرمایا اے لڑکے! میں تمہیں چند (ضروری) ہاتیں بتلا تاہوں (انہیں ہمیشہ یادر کھنا)

(۱) تم الله کی (عبادت وطاعت کی) حفاظت کرو توالله (دینی اور دنیوی آفتوں سے) تمہاری حفاظت کریگا۔ (۲) تم الله (کے حاضر وناظر ہونے کے یقین) کی حفاظت کرو تو تم الله تعالیٰ کو (ہر وقت) اپنے سامنے یاؤگے (اور مراقبہ کے مرتبہ سے ترقی کرکے مشاہدہ کے مرتبہ پر پہنچ جاؤگے)

(۳)اور جب بھی سوال کرو تو اللہ تعالیٰ ہے ہی سوال کرنا(وہی تمہارے سوال کو پورا کرتا ہے کوئی دوسر ااگر کرتا بھی ہے تووہ بھی اسی کے تھم ہے پورا کرتا ہے)

(۳)اور جب بھی مدد مانگو تواللہ تعالیٰ ہے ہی مدد مانگنااللہ تعالیٰ ضرور تمہاری مدد کرے گا (یااپنے کسی بندے ہے کرادے گا)

(۵)یادر کھو! تمام مخلوق بھی اگرتم کو کوئی نفع پہنچانے پر متفق ومتحد ہو جائے تو وہ تمہیں اتناہی نفع پہنچا سکیں گے جتنااللہ تعالیٰ نے (تمہارے مقدر میں) لکھ دیاہے۔

(۲) اور اگر تمام مخلوق بھی تم کو کوئی نقصان پہنچانے پر متفق و متحد ہو جائے تو وہ تہہیں اتناہی نقصان پہنچا سکیں گے جتنااللہ تعالی نے (تمہارے مقدر میں) لکھ دیاہے (اس لئے نوشتہ نقد بر پر ہی یقین وا بمان رکھواور قناعت کرو مخلوق کی نفع رسانی یا نقصان رسانی کی طرف قطعاً انتفات نہ کرواور کسی کو مور دالزام نہ تھہراؤ) (۷) یاد رکھو! نقد بر کے قلم (جو لکھناتھا) لکھ بچے اور نوشتہ ہائے نقد بر خشک ہو بچے (اب نہ اس میں کسی تغیر و تبدل کاامکان ہے اور نہ مثنے مثانے کا) مام نووی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں یہ جامع ترمذی کی روایت ہام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں یہ جامع ترمذی کی روایت ہام ترمذی رحمۃ اللہ تعلیہ نے اسکو صحیح اور حسن کہا ہے ترمذی کے علاوہ اور کتب حدیث میں اس حدیث کے الفاظ یہ ہیں۔ (۱) تم اللہ تعالی کو ہر و قت یادر کھو تو اس کو ہر و قت اپنے سامنے پاؤ گے (وہ ہر و قت تمہارے ساتھ ہے) تو (۲) تم فراخی اور خوشحالی سی میں تمہیں بہانے گا (کہ یہ میر او ہی شکر گزار بندہ ہے جس نے فراخی وخوشحالی اللہ تعالی کو خوشحالی سی میں تمہیں بہانے گا (کہ یہ میر او ہی شکر گزار بندہ ہے جس نے فراخی وخوشحالی میں جھے یادر کھا تھا اور تنگد سی میں تمہیں بھیانے گا (کہ یہ میر او ہی شکر گزار بندہ ہے جس نے فراخی وخوشحالی میں بھی یہ کی اور تنگد سی میں تمہیں بھی نے گا ورور کر دے گا)

(۳) یادر کھو! جس مصیبت سے تم نچ گئے وہ (دراصل) تم پر آ ہی نہیں سکتی تھی اور جو مصیبت تم پر آئی اس سے تم (کسی طرح) نچ ہی نہیں سکتے تھے (لیعنی جو مقدر میں ہے وہ ہو کرر ہتا ہے اور جو نہیں ہے وہ کبھی ہو ہی نہیں سکتا) (۴) اور یہ بھی یادر کھوا کہ مددیقینا صبر کے ساتھ ہے (جو صبر کرتا ہے اس کی ضر در مدد کی جاتی ہے) اور کشائش یقینا سختی کے ساتھ ہے اور آسانی یقینا د شواری کے ساتھ ہے (یعنی ہر تکلیف کے بعد راحت اور ہر د شواری کے بعد آسانی ضر ور میسر آتی ہے صبر و مخل کے ساتھ انظار کرناچاہئے گھبر انااور واویلا نہ کرناچاہئے نہ کوئی مصیبت اور تکلیف دائی ہوتی ہے اور نہ ہی کوئی مشکل اور د شواری ہمیشہ رہتی ہے نہ کرناچاہئے نہ کوئی مصیبت اور تکلیف دائی ہوتی ہے اور نہ ہی کوئی مشکل اور د شواری ہمیشہ رہتی ہے ان و صیبت کس باب سے متعلق ہے تشویح: اس حدیث کی پہلی روایت میں سات و صیبت کس باب سے متعلق ہے تشویح: اس حدیث کی پہلی روایت میں سات و صیبت کس باب سے متعلق ہے تشویح: اس حدیث کی پہلی روایت میں سات و صیبتیں نہ کور ہیں ان میں ہے اس کے جس کا تفصیلی بیان انگے باب میں آتا ہے

۲- مراقبہ اور اللہ کی گھرانی سے متعلق ہے ای جزو کی وجہ سے امام نووی رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث کو مراقبہ کے باب میں لائے ہیں

۳-۳- کا تعلق استعانت باللہ۔اللہ ہی سے مددمانگئے سے ہے۔جو توکل کے تحت داخل ہے اور باب الیقین والتوکل کے خت داخل ہے اور باب الیقین والتوکل کے ذیل میں اس کابیان آتا ہے اس استعانت باللہ کاماخذ سورۃ فاتحہ کی آیت کریمہ ایاك نعبدو ایاك نستعین ہے۔ تیری ہی ہم عبادت كرتے ہیں اور تجھی سے ہم مددمانگتے ہیں۔

3-۱-۵ کا تعلق ایمان بالقدرہے ہے جس کاذکر آپ حدیث جبر ئیل علیہ السلام کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں۔ دوسری روایت میں چاروصیتیں مذکور ہیں ان میں سے (۱) کا تعلق مراقبہ سے ہے جس کا تفصیلی بیان اسی باب میں آپ پڑھ چکے ہیں اور نمبر (۲) کا تعلق شکر سے ہے اور اس کاماخذ آیت کریمہ ذیل ہے۔

لئن شكرتم لازيدنكم ولئن كفرتم ان عذابي لشديد (ابراهيم: ع ٢)

بخدااگرتم شکراداکرو گے تو یقیناً میں تم کواور زیادہ (نعتیں) دوں گااور بخدااگرتم نے ناشکری کی تو (یادر کھو) میرا عذاب بہت ہی سخت ہے۔ نمبر (۳) کا تعلق ایمان بالقدر سے ہے اور نمبر (۴) کا تعلق صبر سے ہے جس کا تفصیلی بیان آپ مستقل باب کے تحت پڑھ چکے ہیں۔

## اس حدیث کی اہمیت اور مسلمانوں کی ان زریں تعلیمات سے افسوس ناک بے خبری

اس حدیث پاک میں مراقبہ اللہ کی نگرانی اور ذکر اللہ 'اللہ کی یاد' کی اہمیت ضرورت اور منفعت کی تعلیم کے علاوہ شفق اعظم 'ہادی برحق نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی اُمت کو استعانت باللہ 'ایمان بالقد راور صبر و شکر سے متعلق ایسی زریں وصیتوں اور بیش بہانصیحتوں کی بھی تعلیم دی ہے کہ اگر مسلمان ان کو اپنے دلوں پر پھر کی کیے متعلق ایسی زریں وصیتوں اور بیش بہانصیحتوں کی بھی تعلیم دی ہے کہ اگر مسلمان ان کو اپنے دلوں پر پھر کی کیر کی طرح نقش کرلیں تو ایک طرف اللہ تعالی کی رضاوخو شنودی اور آخرت کی فلاح و کامر انی ان کے لئے بھینی

ہو جائے دوسری طرف نہ صرف دنیوی زندگی کی تمام دشواریاں آسان اور مشکلات حل ہو جائیں بلکہ دنیا میں مصائب و تکالیف مصائب و تکالیف جن سے اس زندگی میں کوئی نہیں پچ سکتا کا باو قار مر دانہ وار مقابلہ کر کے نہایت عزت وعظمت اور فلاح و کامرانی کی زندگی بسر کر سکیس نہ کسی تکلیف ومصیبت میں کسی کے بزد لانہ گلہ وشکوہ کی نوبت آئے اور نہ کسی کواپنی مصیبت و تکلیف کاذمہ دار قرار دے کر برا بھلا کہنے کی حماقت ان سے سر زد ہو۔

ہاری بے حسی یابد قسمتی

یہ ہماری بے حسی یابد قسمتی ہے کہ ہم اپنے مشفق اعظم نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات سے سرے سے بے خبر ہیں اگر اتفاق سے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثیں پڑھنے یا وعظ خطبہ وغیرہ میں سننے کی توفیق بھی ہوتی ہے تو محض عقیدت واحترام کی نیت سے پڑھ یاس لیتے ہیں ان پر عمل کرنے یازندگی میں ان سے فائدہ اٹھانے کی طرف توجہ مطلق نہیں ہوتی کتنی بڑی محرومی ہے اللہ رحم کرے۔

بچوں کواوا ئل عمر میں ہی ہیہ و صیتیں یاد کرادینی جا ہئیں

راوی حدیث حفرت ابن عباس جن کی عمراس وقت صرف ۹یا ۱۰سال کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یاغلام 'اے لڑے 'کے شفقت بھرے الفاظ سے خطاب فرماکر ان زریں نصائح کو بیان کرنے کا منشایہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ اُمت محمدیہ علی صاحبہاالصلوۃ والسلام کے نوعمر لڑکوں اور لڑکیوں کو اوائل عمر سے ہی یہ نصیحتیں یاد کرادینا چاہتے ہیں تاکہ ان کے دلوں میں بچپن سے ہی رائخ ہوجائیں اور ایمان واعتقاد کا جزو بن جائیں اور ساری عمر دوان کی روشنی میں کامیاب و کامر ان زندگی بسر کر سکیں اور دین و دنیا کی فلاح حاصل کر سکیں۔

#### غلط فهمى اوراس كاازاليه

اس حدیث کی پہلی روایت کے فقرہ نمبر (۵) اور دوسری روایت کے فقرہ نمبر (۳) کا یہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ عالم اسباب میں مصائب و آفات اور تکالیف و نقصانات سے بیخے کی ظاہری تدابیر واسباب نہ اختیار کے جائیں اور سعی و کوشش کو چھوڑ بیٹھیں اس لئے کہ اس تدبیر اور جدو جہد کے توہم شرعاً ما مور اور مکلف ہیں بلکہ مقصد یہ ہے کہ اپنی تدبیر وں اور کوششوں پر نیز ظاہری اسباب پر بھروسہ اور اعتاد نہ کریں اور کامیابی کی صورت میں مغرور اور خدا فراموش نہ بن جائیں اور ناکامی کی صورت میں خداکی رحمت سے مایوس اور اس سے بد ظن نہ ہوں نیز ہمت نہ ہاریں خود کویا کی دوسرے کو مور دالزام ناکامی کاذمہ دار 'نہ تھہرائیں تقدیر کونہ کوسیں بلکہ صدق ول سے یقین واطمینان رکھیں کہ جو بچھ ہوایا ہو رہا ہے سب منجانب اللہ ہے اس میں مصلحت ہے گوہم نہ سمجھیں دل سے یقین واطمینان رکھیں سووہ تو صرف لتمیل حکم کے لئے تھیں اور ہیں جو کامیابی ہوئی وہ محض اللہ تعالیٰ کا رحمت پر بھروسہ رکھیں اور اس سے انعام واحسان ہے اس پر شکر اداکریں اور ناکامی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی رحمت پر بھروسہ رکھیں اور اس سے انعام واحسان ہے اس پر شکر اداکریں اور ناکامی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی رحمت پر بھروسہ رکھیں اور اس سے انعام واحسان ہے اس پر شکر اداکریں اور ناکامی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی رحمت پر بھروسہ رکھیں اور اس سے انعام واحسان ہے اس پر شکر اداکریں اور ناکامی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی رحمت پر بھروسہ رکھیں اور اس سے انعام واحسان ہے اس پر شکر اداکریں اور ناکامی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کی رحمت پر بھروسہ رکھیں اور اس

کامیابی بانکامی کے نعم البدل بہترین بدلہ 'کی اور رحم وکرم کی دعا مانگیں یہی اچھی بری نقذیر پر ایمان جس کاذکر آپ حدیث جبرئیل علیہ السلام میں پڑھ بچکے ہیں رکھنے کا مطلب ہے خود ہاتھ پاؤں توڑ کر بیٹھ رہنا اور دنیاوی اسباب و تدابیر کو چھوڑ بیٹھنانہ ایمان بالقدرہے اور نہ ہی صبر و توکل ہے خود رحمت عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے تدابیر اور اسباب کو اختیار کرنے کا حکم دیا ہے چنانچہ ایک ون ایک شتر سوار دیہاتی آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور دریافت کیایار سول اللہ! میں اس اونٹ کو کھلا چھوڑ دوں اور اللہ تعالی پر بھروسہ کروں یا اس کے گھٹے باندھ دوں اور پھر اللہ تعالی پر بھروسہ کروں یا اس کے گھٹے باندھ دوں اور اللہ تعالی پر بھروسہ کروں یا سے باندھ دواور پھر اللہ تعالی پر بھروسہ کرو لیعن اسباب و تدابیر ضرورا ختیار کرو مگران پر بھروسہ ہر گزنہ کرو بھروسہ صرف اللہ تعالی پر کرو۔

ائی طرح پہلی روایت کے فقرہ نمبر (۳) اور (۴) کا یہ مطلب ہر گز نہیں ہے کہ اللہ تعالی خود آکر تمہارے سوال کو پوراکرے گایا دو کرے گابکہ مطلب یہ ہے کہ غیر اللہ سے کوئی بھی ہوسوال کرنے یا دوما نگنے کے بجائے جس میں کفرو شرک لازم آجانے کا قوی اندیشہ ہے اللہ تعالی سے ہی سوال کروای سے مدد ما نگووہ اپنے کی بندے کے ول میں ڈال دے گاوہ تمہار اسوال پوراکر دے گایا مدد کرے گااس کے بعد جو بھی تمہار اسوال پوراکرے یا مدد کرے دل سے یقین کرو کہ یہ کار سازی دراصل اللہ تعالی کی ہے اس پراول اللہ تعالی کا شکر دل و جان سے اواکرو اس کے ساتھ ہی اس محض کا بھی شکر یہ اواکرواس لئے کہ شریعت کا تھم ہے کہ جو تم پر احسان کرے یا تمہاری مدد کرے تم اس کا شکریہ ضرور اواکرو من لم یشکو اللہ جس نے (احسان کرنے والے) لوگوں کا شکر نہ اواکرواس نے کہ شریعت کا تھم ہے کہ جو تم پر احسان کرنے والے) لوگوں کا شکر نہ اواکی اس کے اللہ جس نے (احسان کرنے والے) لوگوں کا شکر نہ اواکی اس کے اللہ جس نے (احسان کرنے والے) لوگوں کا شکر نہ اواکی اس نے اللہ تعالی کا شکر تھی اوا نہیں کیا۔

### خطاؤں اور گناہوں کی جر اُت پیداہونے کا سبب

الرابع: عن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : إِنَّكُمْ لَتعمَلُونَ أَعْمَالاً هي أَدَقُّ في أَعيُنِكُمْ مِنَ الشَّعْرِ ، كُنَّا نَعُدُّهَا عَلَى عَهْدِ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ المُوبِقاتِ . رواه البخاري . وقالَ : " المُوبِقاتُ " : المُهلِكَاتُ .

قوجهة: حضرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے فرماتے ہیں بیشک تم آج کل بہت سے ایسے کام کرتے ہو جو تمہاری نظروں میں بال سے بھی زیادہ باریک حقیر اور معمولی ہیں اور ہم رحمت عالم صلی الله علیہ وسلم کے عہد مبارک میں انہی کا موں کو ہلاک کر دینے والے کا موں میں سے شارکیا کرتے تھے (یعنی خداکی نگرانی سے غفلت اور اس کے محاسبہ کاخوف دلوں میں نہ رہنے کی وجہ سے تمہاری نظروں میں خطاؤں اور چھوٹے موٹے گناہوں کی وہ اہمیت باتی نہیں رہی جور سول الله صلی الله علیہ وسلم کے فیض صحبت اور خوف خداکے غلبہ کی وجہ سے ہماری نظروں میں تھی اس لئے کہ اول تو صغیرہ گناہ کو معمولی اور حقیر سمجھناخود کبیرہ ہے علاوہ ازیں یہی صغیرہ گناہ بڑھتے بڑھتے کہیرہ گناہوں کے صغیرہ گناہ بڑھتے بڑھتے کہیرہ گناہوں کے صغیرہ گناہ کو معمولی اور حقیر سمجھناخود کبیرہ ہے علاوہ ازیں یہی صغیرہ گناہ بڑھتے بڑھتے کہیرہ گناہوں کے

ار تکاب کا سبب بن جاتے ہیں اس لئے ہم ان صغیرہ گناہوں کو ہلاک کرنے والا سبحھتے تھے غرض خوف خدااور محاسبہ اعمال کا حساس باقی نہ رہنے کی وجہ سے ہی تم خطاوُں اور گناہوں کے ار تکاب پر اس قدر جری ہوگئے ہو۔الموبقات کا معنی ہے ہلاک کرنیوالی۔

## ہماری حالت اور اس کی وجہ 'اور اس کے سدھارنے کی تدبیر

تشویع: جب حضرت انس رضی الله عنہ کے زمانہ میں کہ پوری ایک صدی بھی نہ گزری تھی اتنا ہوا فرق پڑکیا تھااور خدا کے قہر و غضب ہے بے خوتی و غفلت اور اس کی گرانی ہے لا پر وائی اور اس کے بتیجہ میں گنا ہوں کی جرائت کا بیا عالم تھا تو آج چودہ صدیوں کے بعد کا تو کہنا ہی کیا ہے اسی وجہ ہے ہم دیکھتے ہیں کہ مسلمانوں میں غیبت 'دھو کہ وہی 'جھوٹی شہادت' در وغ حلفی 'سودی کار وبار' ناجائز لین دین جیسے مہلک بمیرہ گناہ اور کھلے ہوئے حرام کام نہ صرف بید کہ پچھ برے نہیں سمجھے جاتے بلکہ فخر یہ بیان کے جاتے ہیں اس کی وجہ صرف خدا ہے بعد اس کے محاسبہ کے خوف اور نگرانی کے یقین کادلوں سے نکل جانا ہے ہر عبادت وطاعت کے وقت تو ہم خدا کے سامنے ہونے اور اس کے محاسبہ کے خوف اور نگرانی کے یقین کادلوں سے نکل جانا ہے ہر عبادت وطاعت کے وقت تو ہم خدا کے سامنے ہونے اور اس کے دیکھنے کو تو کیا باور کرتے ہم تو نماز تک میں یہ نہیں سمجھتے کہ ہم خدا کے سامنے کھڑے ہیں اور وہ ہماری نقل وحرکت کو اور ہمارے دلوں اور ان کے اور اور ہو ہماری خوا عظم صلی خدا کے سامنے کھڑے ہو اور بیا ہو کہ ہم اپنے رب سے مناجات کر رہے ہیں اور وہ من رہا ہے وار اس کار بساس خلال سے خوا الذکہ مشفق اعظم صلی الله علیہ وسلم نے صاف لفظوں میں آگاہ کیا ہے نمازی نماز میں اپنے رب سے مناجات کر تا ہے اور اس کار بساس قادر مطلق الله الله علیہ وسلم نے صاف لفظوں میں آگاہ کیا ہے نمازی نماز میں اپنے اس افر کاخوف ہو تا ہے جس کے متعلق کے اور قبلہ کے در میان لیخی نہیں جو نائے ہو نہوں کی بات ہے کہ ہمارے دلوں میں اس قادر مطلق الله کین بھی نہیں جو نائے ہی نہیں آر ہا مگریقینا وہ کی خفیہ جگہ سے میری گرانی کر رہا ہے طالا نکہ وہ اتحکم الحاکمین بھی اور کار کہ درہا ہے ان دہک لبالمو صاد۔ بیٹک تیر ارب تیری گھات میں ہے۔

ای نباہ کن صورت حال اور اس کے نتیجہ بدسے قرآن عظیم آیت کریمہ نمبر (۱۴) میں متنبہ کر رہا ہے اور اس کی اصلاح کی تدبیر محاسبہ اعمال 'اپنے اعمال کا جائزہ لینا ہتلار ہاہے گر وائے محرومی کہ ہماری آئیمیں نہیں کھلتیں صرف اس لئے کہ مراقبہ اللہ کی نگرانی کا یقین ہے نہیں یانہ ہونے کے برابرہے۔

## ر سول الله صلى الله عليه وسلم كى مقدس صحبت كابدل

یادر کھئے اگرچہ خاتم الا نبیاء نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی کیمیاا ٹر صحبت تو آپ کی وفات کے بعد میسر آنا ممکن نہیں گر آپ کے وہی انفاس قد سیہ کلمات طیبہ اور پورااسوہ حسنہ جس سے صحابہ کرام ہم کی کایا بلیٹ ہوئی تھی محد ثین

رحمہ اللہ کی مساعی جمیلہ کے نتیجہ میں کتب حدیث میں موجود ومحفوظ ہے اگر پختہ ایمان سچی عقیدت اور اصلاح کی مخلصانہ نیت کے ساتھ ہم آج ان احادیث کو پڑھیں یا پڑھوا کر سنیں تووہ ہمارے دلوں سے بھی اس غفلت، وبے خونی اور لا پروائی کے زنگ کو دُور کرنے کے لئے بہت کافی ووافی ہیں بشر طیکہ جبیبا جاہے۔ ہمارے دلوں میں خدا کاخوف روز حساب کاڈراوراس کے بتیجہ میں عذاب آخرت سے نجات کی جنتجواوراصلاح احوال کاعزم مصمم ائل ارادہ ہو۔

الله تعالیٰ کی غیر ت

الخامس : عن أبي هريرةَ رضي الله عنه ، عن النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " إنَّ الله تَعَالَى يَغَارُ ، وَغَيرَةُ الله تَعَالَى ، أَنْ يَأْتِيَ المَرْءُ مَا حَرَّمَ الله عَلَيهِ " متفق عَلَيهِ . و" الغَيْرةُ " : بفتح الغين ، وَأَصْلُهَا الأَنْفَةُ .

ترجمه: حضرت ابوہر رورضى الله عنه سے روایت ہے کہ:رسول الله صلى الله عليه وسلم نے بيان فرمايا: الله کو بھی غیرت آتی ہےاوراللہ کو غیرت اس پر آتی ہے کہ انسان وہ کام کرے جواس نے حرام کئے ہیں۔ غیرہ کے معنی خود داری کے ہیں۔

غیرت کے معنی اور اللہ تعالیٰ کی طرف اس کی نسبت

تشریح: غیرت کالفظار دومیں دومعنی میں استعال ہوتا ہے(۱) ایک بید کہ کوئی مخص بیہ سمجھ کر کہ مجھے کوئی نہیں دیکھ رہاکوئی براکام کرے باایساکام کرے جوخو داگر چہ برانہ ہو مگر دوسر وں کے سامنے وہ کام کرنا معیوب ہواور اس حالت میں کوئی آ جائے یااہے دیکھ لے تواگروہ فور أاس کو چھوڑ دے یا چھپنے کی کو شش کرے توبیہ غیرت ہے اور اگرنہ کرے تو یہ بے غیرتی ہے گویا یہ غیرت شرم وحیا کے معنی میں ہے اور خودانسان کی ذات اور اس کے اعمال وا فعال سے متعلق ہے اس معنی کے اعتبار سے غیرت کی نسبت اللہ تعالیٰ کی حدوث و تغیر کی کیفیات سے مقد س اور منزہ ذات کی طرف ہر گز جائز نہیں اللہ تعالیٰ اس طرح کے نقائص اور کمزوریوں سے پاک اور پاکیزہ ہیں (۲) غیرت کادوسر ااستعال بیہ ہے کہ کوئی باپ اپنی اولاد کویا کوئی آقااینے نو کروں کو سختی کے ساتھ کسی کام ہے منع کرے اور وہ اولا دیانو کر خود اس کے سامنے وہ کام کریں تو اس پر اگر اس باپ یا آ قاکو ان کی بیہ بے پر وائی اور دیدہ دلیری غایت درجہ ناگوار گزرے غصہ آئے اور ان کو سز ادینے کے لئے تیار ہو جائے تو یہ غیرت ہے اور وہ باپ یا آقاغیورہے اگر وہ ایسانہ کرے تو بیہ بے غیرتی بیہ اور وہ باپ یا آقا بے غیر ت اور بے حمیت ہے سادہ لفظوں میں اس غیرت کے معنی ہیں ناگواری نارا ضگی کا اظہارا پنی شفقت ورحمت سے محروم کر دینااور اس کا تعلق دوسر ول کے افعال واعمال سے ہو تاہے اِس فرق کو سمجھنے کے بعد اللہ تعالیٰ کی غیرت کے معنی سمجھئے۔

الله تعالیٰ خالق کا ئنات اور پرور د گار عالم اپنی پرور دہ مخلوق انسانوں کو ان حرام کا موں کو کر تا ہواد یکھتاہے جن کو اس نے انہی انسانوں کے فائدہ کے لئے حرام کیاہے تواس کواس مخلوق کی بید بیباکی اور بے غیرتی سخت نا گوار گزرتی ہے اور شدید غصہ آتا ہے اور پھریاای وقت اس حرام کاری اور حرام خوری کی سز ادیتا ہے اور اگر کسی مصلحت کی وجہ ہے اسی و قت سز انہیں بھی دیتا توان سے ناراض ضرور ہو جاتا ہے اور اپنی شفقت ورحمت سے ان کو محروم کر دیتا ہے الا بیہ کہ وہ اپنے اس گناہ اور نا فرمانی کی معافی ما نگیں اور آئندہ کے لئے توبہ کریں تووہ غفور ورجیم پر ور د گاران کو معاف کردیتاہے اور پھر رحمت و شفقت سے نواز ناشر وع کر دیتاہے مخضر اور سادہ لفظوں میں اللہ تعالیٰ کی غیرت کے معنی ہیں محرمات 'حرام کاموں کاار تکاب کرنے والوں سے ناراض ہو جانا بینی ان کواپنی رحمت سے محروم کردینا۔

حدیث کامراقبہ سے تعلق

یہ حدیث ثابت کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے ہر ہر قول اور فعل کی سخت نگرانی کرتے ہیں خاص کر حرام کام کرنے والے نافرمان بندوں کی 'اگر چہ وہ یہی سمجھتے رہیں کہ ہمیں کوئی نہیں دیکھے رہاچنانچہ آپ آیت کریمہ نمبر (۳) میں پڑھ چکے ہیںان ربك لبالموصار

یہ واقعہ ہے اگر کسی سیچے مومن بندے کو بڑے سے بڑے گناہ کاار تکاب کرتے وقت یہ خیال آ جائے یا کوئی خیال دلادے کہ خدامجھے دیکھ رہاہے تو فور أوہ اس گناہ سے باز آجا تاہے جیسا کہ آپ کتاب کے پہلے باب میں ان تین آدمیوں کے قصہ میں جوا یک غار میں بند ہو گئے تھے دوسرے آدمی کاواقعہ پڑھ چکے ہیں اور ہم اسی خیال کو ہر وقت متحضر رکھنے کی تدبیر مراقبہ کے بیان میں ہتلا چکے ہیں یاد نہ رہی ہو تواس بیان کو دوبارہ پڑھ کیجئے اور اس پر عمل سیجئے تاکہ آپ غیرت خداو ندی کا نشانہ بننے سے محفوظ ومامون رہیں اللہ تعالیٰ آپ کی مدد کرے۔

## الله تعالیٰ کی تگرانی کاایک عجیب واقعه

السادس : عن أبي هريرةَ رضي الله عنه : أنَّه سَمِعَ النَّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يقُولُ : "إنَّ ثَلاثَةً مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ: أَبْرَصَ ، وَأَقْرَعَ ، وَأَعْمَى ، أَرَادَ اللهُ أَنْ يَبْتَلَيَهُمْ فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا ، فَأَتَى الأَبْرَصَ ، فَقَالَ : أَيُّ شَيء أَحَبُّ إلَيْكَ ؟ قَالَ : لَوْنُ حَسنٌ ، وَجلدٌ حَسَنٌ ، وَيَذْهبُ عَنِّي الَّذِي قَدْ قَذِرَنِي النَّاسُ ؛ فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ عَنْهُ قَذَرُهُ وَأُعْطِيَ لَوناً حَسنَاً . فَقَالَ: فَأيُّ المَال أَحَبُّ إليكَ ؟ قَالَ : الإبلُ أَوْ قالَ : البَقَرُ شكَّ الرَّاوي فَأُعطِيَ نَاقَةً عُشَرَاءَ ، فَقَالَ: بَاركَ الله لَكَ فِيهَا . فَأَتَى الأَقْرَعَ، فَقَالَ: أَيُّ شَيء أَحَبُّ إلَيْكَ؟ قَالَ: شَعْرٌ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ عَنِّي هَذَا الَّذِي قَذِرَني النَّاسُ ؛ فَمَسَحَهُ فَذَهبَ عَنَّهُ وأُعْطِيَ شَعراً حَسَناً . قالَ : فَأَيُّ الْمَال أَحَبُّ إليْك ؟ قَالَ : البَقَرُ ، فَأَعْطِيَ بَقَرَةً حَامِلاً ، وَقالَ : بَارَكَ الله لَكَ فِيهَا. فَأَتَى الأَعْمَى ، فَقَالَ : أَيُّ شَيِء أَحَبُّ إِلَيْكَ ؟ قَالَ : أَنْ يَرُدَّ الله إِلَيَّ بَصَرِي فَأَبْصِرُ النَّاسَ؛ فَمَسَحَهُ فَرَدَّ اللهُ إِلَيْهِ بَصَرهُ. قَالَ: فَأَيُّ المَالَ أَحَبُّ إِلَيْكَ ؟ قَالَ : الغَنَمُ ، فَأَعْطِيَ شَاةً والداً ، فَأَنْتَجَ هذَان وَوَلَّدَ هَذَا ، فَكَانَ لِهذَا وَادٍ مِنَ الإبل ، وَلِهذَا وَادٍ مِنَ البَقَر ، وَلِهَذَا وَادٍ مِنَ الغَنَم.

ثُمَّ إِنَّهُ أَتَى الأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهَيئَتِهِ ، فَقَالَ : رَجَّلُ مِسْكِينٌ قَدِ انقَطَعَتْ بِيَ الحِبَالُ فِي سَفَرِي فَلا بَلاغَ لِي اليَومَ إِلاَّ بِاللهِ ثُمَّ بِكَ ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي أَعْطَاكَ اللَّونَ الحَسَنَ ، والجلْدَ الحَسَنَ ، وَالمَللَ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ وَا

وَأَتَى الأَقْرَعَ فِي صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ ، فَقَالَ لَهُ مِثْلَ مَا قَالَ لِهَذَا ، وَرَدَّ عَلَيهِ مِثْلَ مَا رَدَّ هَذَا ، فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِباً فَصَيَّرَكَ اللهُ إِلَى مَا كُنْتَ .

وَأَتَى الأَعْمَى فِي صُورَتِهِ وَهَيْئَتِهِ ، فَقَالَ : رَجُلُ مِسْكِينُ وابِنُ سَبِيلِ انْقَطَعَتْ بِيَ الجِبَالُ فِي سَفَرِي ، فَلا بَلاَغَ لِيَ اليَومَ إِلاَّ بِاللهِ ثُمَّ بِكَ ، أَسَأَلُكَ بِاللَّذِي رَدَّ عَلَيْكَ بَصَرِكَ شَاةً أَتَبَلَّغُ بِهَا فِي سَفري ؟ فَقَالَ : قَدْ كُنْتُ أَعمَى فَرَدَّ اللهُ إِلَيَّ بَصَرِي فَخُذْ مَا شِئْتَ وَدَعْ مَا شِئْتِ فَوَاللهِ ما أَجْهَدُكَ اليَومَ بِشَيء أَخَذْتُهُ للهِ عز وجل . فَقَالَ : أَمْسِكُ مالَكَ فِإِنَّمَا ابْتُلِيتُمْ . فَقَدْ رضي الله عنك ، وَسَخِطَ عَلَى صَاحِبَيكَ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . و" النَّاقة العُشرَاء " بضم العين وفتح الشين وبالمد : هي الحامِل . قوله : " أَنْتَجَ " وفي رواية : " فَنتَجَ " معناه : تولَى نتاجها، والناتج لِلناقة كالقابلة للمرأة . وقوله : " وَلَّدَ هَذَا " هُو بتشديد اللام : أي تولى ولادتها، وَهُو بعنى أنتج في الناقة ، فالمولّد ، والناتج ، والقابلة بمعنى ؛ لكن هَذَا للحيوان وذاك لِغيره . وقوله : " انْقَطَعَتْ بي الجِبَالُ " هُوَ بالحاء المهملة والباء الموحدة : أي وذاك لِغيره . وقوله : " لا أَجْهَدُكَ " معناه : لا أشق عليك في رد شيء تأخذه أو تطلبه من الأسباب . وقوله : " لا أَجْهَدُكَ " بالحاء المهملة والميم ومعناه : لا أحمدك بترك شيء مالي . وفي رواية البخاري : " لا أَحَدُكَ " بالحاء المهملة والميم ومعناه : لا أحمدك بترك شيء عليه ، كما قالوا : لَيْسَ عَلَى طول الحياة ندم : أي عَلَى فواتٍ طولِها .

قوجهد: حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمایا کہ اللہ تعالی نے بنی اسر ائیل کے تین (مصیبت زدہ روگی) آدمیوں کو ان پر ججت قائم کرنے کی غرض سے آزمانا چاہا ایک جذامی دوسر اگنجا تیسر ااندھا تو اللہ تعالی نے ایک فرشتہ کو (انسانی شکل میں) بھیجاوہ جذامی کے پاس آیااور کہا: بتلا تجھے کیا چیز سب سے زیادہ پسندہے ؟اس نے کہا: ول آویزرنگ وروپ اور خوش رنگ (بدن کی) کھال مجھے محبوب ہے اور یہ جذام جس کی وجہ سے مجھے لوگوں نے

گندا(اوراچھوت) بنار کھا ہے اس سے مجھے نجات مل جائے فرشتہ نے اس کے بدن پر ہاتھ پھیرا وہ ساری گندگی (جذام کااثر) ایک وم جاتی رہی اور نہایت حسین رنگ وروپ اور و کش (بدن کی ) کھال اس کو دے دی گئی فرشہ نے کہا: اب بتا تجھے کون سی قتم کا مال سب سے زیادہ پنند ہے ؟ اس نے بتلایا: اونٹ یاگا ئیں راوی کو شک ہے (کہ اونٹ کہایاگا ئیں) چنا نچہ اسے ایک ماہ کی گا بھن او نئمی دے دی گئی اور فرشتہ نے اس کو دعادی فدا نجھے اس میں برکت دے (اوراونٹوں کی نسل میں زیادہ سے زیادہ اضافہ ہو) اس کے بعد صنح کے پاس آیا اور اس سے پوچھا: تجھے کون سی چیز سب سے زیادہ پنند ہے ؟ اس نے کہا فر بسورت (لمب لمبے) بال مجھے سب سے زیادہ محبوب ہیں اور یہ جو گئے ہے جس کی وجہ سے لوگوں نے بھورت (لمب لمبے) بال مجھے سب سے زیادہ محبوب ہیں اور یہ جو گئے فوراً جا تار ہا اور فر بھورت (لمب لمبے) بال اس کو دے دی گئے اس کے بعد فرشتہ نے پوچھا: اب بتا تجھے کون سی فر بسورت (لمب لمبے) بال اس کو دے دی گئے اس کے بعد فرشتہ نے پوچھا: اب بتا تجھے کون سی فر بسورت (لمب لمبے) بال اس کو دے دی گئے اس کے بعد فرشتہ نے پوچھا: اب بتا تجھے کون سی فر بستہ نے دعادی: ابتد ہے اس نے کہا گا ئیں 'چنا نچہ اسی وقت ایک گا بھن گائے اس کو دے دی گئی اور فرشتہ نے دعادی: ابتد تجھے اس میں برکت عطافر مائے۔

اس کے بعد فرشتہ اندھے کے پاس آیا اور اس سے پوچھا کچھے کون سی چیز سب سے زیادہ محبوب ہے؟ اس نے کہا کہ مجھے تو بس خدا بینائی عطا کر دے (اور کچھ نہیں چاہئے) چنانچہ فرشتہ نے اس کے چہرہ پرہاتھ پھیرا تواللہ نے اسی وقت اس کی بینائی واپس کر دی پھر فرشتہ نے پوچھا اب کچھے کون سی قشم کا مال پہندہے؟ اس نے کہا مجھے تو بھیڑ بکریاں پہند ہیں چنانچہ اس کوایک گا بھن بکری دے دی گئی اور فرشتہ نے اس کو بھی برکت کی دعادی اور چلاگیا۔

چنانچہ جذامی' سنجے اور اندھے نتیوں کے ہاں او نٹوں گایوں اور بھیٹر بکریوں کے خوب بیچے ہوئے اور خوب نسلیں بڑھیں اور تتیوں خوب مالدار ہوگئے جذامی کے ہاں او نٹوں (کے گلہ) سے وادی بھر گئی اور سنجے کے ہاں گائیں بھینسوں کے گلے سے وادی بھر گئی اور اندھے کے ہاں بھیٹر بکریوں (کے رپوڑ) سے وادی بھر گئی۔ تو پھر وہی فرشتہ جذامی کے پاس بالکل اسی کی سی (جذامی) شکل وصورت اور حلیہ میں آیا (یعنی ایک جذامی آدمی کی صورت میں) اور کہا: بابا! میں ایک مسکین مختاج آپاہی مسائر ہوں سفر جاری رکھنے کے وسائل (سواری اور سفر خرچ) سے محروم ہو گیا ہوں 'اب میر اسہار االلہ تعالی کے اور پھر تیرے سوا کی نہیں میں تجھ سے اس اللہ تعالی کے نام پر جس نے تجھے یہ دکش رنگ ور وپ اور حسین و جمیل جلد عطاکی ہے اور کثیر مال بھی دیا ہے سوال کر تا ہوں کہ تو مجھے (سواری کے لئے) ایک او نٹ دے دے حسے عطاکی ہے اور کثیر مال بھی دیا ہے سوال کر تا ہوں کہ تو مجھے (سواری کے لئے) ایک او نٹ دے دے حسے میں اپناسفر جاری رکھ سکوں اور پوراکرلوں (وطن پہنچ جاؤں) جذامی بولا: میاں میرے ذمے جسے میں اپناسفر جاری رکھ سکوں اور پوراکرلوں (وطن پہنچ جاؤں) جذامی بولا: میاں میرے ذمے جس سے میں اپناسفر جاری رکھ سکوں اور پوراکرلوں (وطن پہنچ جاؤں) جذامی بولا: میاں میرے ذمے

تواتے بہت سارے حقوق ہیں (جن کے لئے یہ مال کافی بھی نہیں ' تجھے کہاں سے دے دوں) فرشتہ نے کہا کہ: مجھے توابیایاد پڑتا ہے کہ میں تجھے جانتا پہچانتا ہوں تو وہی جذا می نہیں ہے؟ جس کولوگ پلید سجھتے تھے (اور دور بھاگتے تھے) اور کوڑی کوڑی کو تو مختاج تھا پھر اللہ تعالی نے تجھے (محض اپنے فضل سے) یہ (صحت و حسن اور مال و منال) عطا فرمایا ہے جذا می بولا: جا (جا میں ایسا کیوں ہوتا) میں تو باپ داداسے ایسا ہی (حسین و جمیل اور) مالدار چلا آتا ہوں فرشتہ بولا:اگر تو جھوٹ بول رہا ہو تو خدا تجھے پھر ویسا ہی بنادے جیسا تو تھا (چنانچہ وہ اس حالت کو پہنچ گیا جس پر تھا)

اس کے بعد سمنج کے پاس اسی سمنج کی شکل وصورت اور حلیہ میں آیا اور وہی سوال اسی طرح کیا جس طرح جذامی نے دیا تھا اس پر فرشتے نے بھی اس کو وہی جواب دیا جو جذامی نے دیا تھا اس پر فرشتے نے بھی اس کے جواب میں کہا تھا اور اس کے بعد کہا:اگر تو جھوٹ بول رہا ہو (اور منعم و محسن پروردگار کی ناشکری کر رہا ہو) تو خدا تجھے ویسا ہی کر دے جیسا تھا (چنانچہ وہ بھی کفران نعمت کی سز اکو پہنچا اور ویسا ہی ہو گیا جیسا تھا)

اس کے بعد اندھے کے پاس اس اندھے کی شکل وصورت اور حلیہ میں آیااور کہا میں اندھا محتاج مسافر ہوں اور وسائل سفر (سواری اور خرچراہ) سے محروم ہوگیا ہوں اس وقت اللہ تعالیٰ کے اور اس کے بعد تیرے سوا میں سفر (سواری اور خرچراہ) ہیں جھے سے میں اپناسفر (عاری رکھ سکوں) پورا کروں (اور اپنے دیس پہنچوں) میں تجھ سے اس اللہ تعالیٰ کے نام پر جس نے تجھے بینائی واپس کی (اور مال ودولت سے نوازا) چند بحریوں کا سوال کرتا ہوں جن کے ذریعہ میں اپنی منزل مقصود کو چنچ سکوں اندھے نے کہا: بیشک میں نابینا تھا اور اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے مجھے دوبارہ بینائی عطافر مادی (اور اس مال و منال سے نوازا اس کا لاکھ لاکھ شکر ہے) البند اتم ران کوسے بھیٹر بحریوں کے ریوڑ میں سے) جتنی بھیٹر بحریوں چاہو چھوڑ دو (شہیں اختیار ہے) اللہ تعالیٰ کی قتم جو بھی تم اللہ تعالیٰ کے نام پر لوگے میں اس پر مطلق ناگواری کا اظہار نہ کروں گارتم بلا تکلف جو چاہواور جتنی چاہو لاکھ تیوں گارتی کا اظہار نہ کروں گارتم بلا تکلف جو چاہواور جتنیا چاہو ہو لے لو اور جتنی ہو گاری کا اظہار نہ کروں گارتم بلا تکلف جو چاہواور جتنیا چاہو ہو لوگ کی اس اس پر مطلق ناگواری کا اظہار نہ کروں گارتم بلا تکلف جو کی اللہ تعالیٰ کی من میوں (جذا می اور شخری ہو کہ اللہ تعالیٰ کی من شخری میں میار کہ وواقعہ صرف بیہ ہو کہ اللہ تم سے کہ اللہ تعالیٰ کی ناشکری اور جھوٹ ہو لئے پر بادار میں کو گیا (اور اس ناشکری کی سز امیں ان کو ویسائی جذا می اور شخری ہو گیا راور اس ناشکری کی سز امیں ان کو ویسائی جذا می اور تی بیاتھ سے حالمہ او نمٹی سے بیے جنوا سے جیسے عورت کیلئے قابلہ (دایہ)ولہ ھذلہ الناقة العشر اعیس کی پیداوار کا مالک ہوا۔ ناتی وہ وہ نمٹی سے بیے جنوا سے جیسے عورت کیلئے قابلہ (دایہ)ولہ ھذلہ الناقة العشری کی بیداوار کا مالک ہوا۔ ناتی وہ وہ نمٹی سے بیے جنوا سے جیسے عورت کیلئے قابلہ (دائر ایہ کی کورت کیلئے قابلہ (دایہ کی کورت کیلئے قابلہ (دائی کا تھد لا الناقة العشر اعمال کی پیداوار کا مالک ہوا۔ ناتی وہ وہ نمٹی سے بچہ جنوا سے جیسے عورت کیلئے قابلہ (دائی کورت کیلئے کا بلہ دیا کی وہ کی کی کورت کیلئے کا بلہ کورت کیلئے کا بلہ کورت کیلئے کا بلہ کی کورت کیلئے کا بلہ کورت کیلئے کا بلہ کیلئے کا بلہ کی کی کورت کیلئے کا بلہ کی کورت کیلئے کا بلہ کورت کیلئے کا بلہ کی کورت کی کورت کیلئے کی کورت کی کورت کیلئے کی کورت ک

لیعنی بکری سے پیدا ہونے والے بچوں کا مالک ہوا۔ ولتہ ایسے ہی ہے جیسے ناقۃ میں الجج ہے، یعنی مولتہ ناشج اور قابلہ کے ایک ہی معنی ہیں، لیکن قابلہ انسان کیلئے ہے اور باقی دوالفاظ حیوان کیلئے ہیں۔انقطعت بی الحبال حاء مہملہ کیساتھ اور باء موحدہ کیساتھ بعنی اسباب لااجھد ک یعنی میں تمہیں کچھ نہیں کہوں گا کہ تم میرے مال سے کیاطلب کرواور کیا لے لو۔ صحیح بخاری کی ایک روایت میں ہے لااحمد ک حاء مہملہ اور میم کے ساتھ اگر تمہیں کسی شے کی ضرورت ہواور تم نہ لو تو میں تمہاری تعریف نہیں کروں گا (مجھے اچھا نہیں لگے گا) جیسے کہتے ہیں لیس علی طول الحیاۃ ندم یعنی عمر دراز پر کوئی ندامت نہیں۔ یعنی عمر کے لمبانہ ہونے پر۔

# الله تعالیٰ کی نگرانی کاایک عبرت آموز واقعه

اور اُمت محمریہ کواس سے سبق کینے کی ہدایت

تشویح: یه الله تعالیٰ کی اینے بندوں کے صبر وشکر کی نگرانی اور آزمائش سے متعلق کسی پہلی اُمت کا ایک واقعہ ہے مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے مالد ار اور خوشحال لوگوں کی تنبیہ اور عبرت کے لئے بیان فرمایا ہے یہ رحمة للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی رافت ورحت کا نتیجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس اُمت محمریہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام کی اس طرح فرشتوں کے ذریعہ بطورامتحان آزمائش نہیں کرتے اور ہاتھ کے ہاتھ بغیر توبہ کاموقع دیئے ناشکری کی سزانہیں دیتے تاہم حضورا قدس صلی اللہ علیہ وسلم کامنشااس واقعہ کو بیان کرنے سے یہی ہے کہ آپ کی امت کے متمول اور خوشحال لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی اس تگر انی اور آزمائش سے غافل نہ رہنا جا ہے اور جب بھی کوئی حاجمتند سائل ان کے پاس آئے تو فور آیہ سمجھنا جاہئے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی نگر انی اور آز مائش ہے اس نے اس ضرورت مند کو صرف میری آزمائش کے لئے میرے پاس بھیجاہے ورنہ وہ خودا پنے خزانہ غیب سے اپنے بندے کی حاجت کو پورا کر دیتے اور اس نابینا کی طرح نہایت خندہ پیشانی اور فراخ حوصلگی کے ساتھ محض اللہ تعالیٰ کی رضاخو شنودی اور شکر نعمت کی نیت سے کماحقہ 'اور خاطر خواہ اسکی ضرورت کو پورا کرنا چاہئے اور پھر اللہ تعالیٰ كاشكراداكرناچاہئے كه اس نےاس آزمائش میں پورااُئرنے كی توفیق عطا فرما ئی اور اس حاجتمند كاممنون ہوناچاہئے كه اسی کی بدولت ہمیں ہیہ شکر نعمت ادا کرنے اور ر ضاالٰہی حاصل کرنے کا موقع ملا۔

ايناحائزه ينجئ

اس تفصیل کے بعد ذرا جائزہ لیجئے کہ ہم اور ہمارے دولت مند حضرات اس معیار پر کس قدر پورے اتر تے ہیں؟اللہ تعالیٰ ہم سب کواس شکر گزاری کی توفیق عطافرمائیں۔

## ونيامين ہى اينے اعمال كاجائزه لينے كى ہدايت اوراس كافائده

السابع: عن أبي يعلى شداد بن أوس رضي الله عنه،عن النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : "

الكيّس مَنْ دَانَ نَفْسَهُ، وَعَمِلَ لِمَا بعدَ المَوتِ، والعَاجِزُ مَنْ أَتْبَعَ نَفْسَهُ هَواهَا وَتَمنَى عَلَى اللهِ "رواه الترمذي، وقالَ: "حديث حسن". قَالَ الترمذي وغيره من العلماء: معنى "دَانَ نَفْسَهُ": حاسبها. توجهه: حفرت ابو يعلى شداد بن اوس رضى الله عنه سے روايت ہے کہ: نبی رحمت صلی الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا: زیرک (اور عاقبت اندیش) وہ شخص ہے جس نے خود اپنے اعمال کامحاسبہ کیا واور جائزہ لیا) اور مرنے کے بعد (آخرت) کے لئے کام کیا اور عاجزوناکارہ وہ شخص ہے جس نے اپنے الله الله علیہ نفس کی خواہشات اور اغراض کے بیچھے عمر گنوادی (اور آخرت کے لئے بھے نہ کیا) اور (ساری عمر) الله تعالی سے (بغیر کھے گئے) تمنا کیس کر تار ہا (اور مغفرت کی امیدیں باند هتار ہا)
اور امام ترمذی نے کہا ہے کہ بیہ حدیث حسن صحیح ہے امام ترمذی اور دیگر علمانے فرمایا ہے کہ دان نفسہ اور امام ترمذی بیں۔ اپنے آپ کامحاسبہ کرنا۔

یہ خونی روزانہ اپنے اعمال کا جائزہ لینے سے پیدا کی جاسکتی ہے

تشریح: مسلمان اپنے اسلام میں بیہ خوبی ای وقت پیدا کر سکتا ہے جبکہ وہ اپنے شب وروز کے کا موں کا محاسبہ کر تارہے اور جائزہ لیتارہے اس لئے اسے اپنے شب وروز کے اعمال کاروزانہ جائزہ لے کرنہ صرف گناہوں اور معصتیوں کو بالکل ترک کر دینا چاہئے بلکہ ان تمام کا موں کو بھی چھوڑ دینا چاہئے جو آخرت میں کام آنے والے نہ ہوں اور ان کی جگہ سوچ سوچ کروہ کام کرنے چاہئیں جو آخرت میں کام آئیں۔

اس حدیث پر عمل کرنے سے آپ کی عام زندگی میں کوئی تنگی اور د شواری واقع نہ ہو گی

یادر کھئے۔ آپ کے جائز معمولات زندگی میں اس حدیث پر عمل کرنے سے کوئی فرق نہیں پڑتا صرف اتنا کرنا پڑے گاکہ جو کام بھی آپ کریں اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی نیت سے کریں اس طرح آپ کی ساری دنیادین بن جائے گی جس کی تفصیل آپ اس کتاب کے پہلے باب میں نیت کی تشر سے کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں۔ بہرنہ ملہ برنہ بہریں بار بہریں بار بہریں بہریں بہریں بہریں بہریں بہریں بہریں کے تفصیل

آخرت میں کام آنے والے اور نہ کام آنے والے کاموں کی تفصیل

یادر کھئے انسان کی ہر جائز خواہش اور طبعی ضرورت اگر اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی نیت ہے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ اور آپ کی سنت کے مطابق جس کی تفصیل ان شاء اللہ اس پوری کتاب میں پڑھیں گے بوری کی جائے وہ یقیناً آخرت میں 'ہم آنے والی ہے مزید تفصیل کے لئے اور دینی کتابوں کی مراجعت بیجئے خاص کراس کتاب کا پہلا باب بار بار پڑھئے اور یادر کھئے۔

اس حدیث پر عمل کرنے کاعظیم فائدہ

اس طریق کارپر عمل کرنے سے رفتہ رفتہ انسان کی زندگی فرشتوں کے لئے بھی قابل رشک بن جاتی ہے اس لئے کہ فرشتوں کی تمام خوبیاں اور پارسائی فطری اور غیر اختیاری ہے وہ کوئی براکام یااللہ تعالیٰ کی نافر مائی کربی نہیں سکتے اس پران کے لئے کوئی جزاء اور صلہ وانعام نہیں اور اس انسان کی بیہ تمام خوبیاں اور اللہ تعالیٰ کی فرما نبر داری نفس اور شیطان کے علی الرغم بر خلاف اور ضد پر خود اپنے قصد وارادہ سے حاصل کردہ اور کائی مشقتیں برداشت کرنے کے بعد حاصل شدہ ہیں اس لئے ان کے عوض میں آخرت میں جزائے خیر اور جنت الفردوس کی نعتوں کاوعدہ ہے جو ضرور پور اہوگا ایسے ہی انسان اللہ تعالیٰ کے نزدیک عام فرشتوں سے افضل ہیں والحمد للہ علی ذک اللہ تعالیٰ جمیں آپ کواور تمام مسلمانوں کو عمل کرنے کی توفیق عطافر ما کیں آئیں آمین۔ بیوس بیوس بیوس نے ہوگی اور تشکہ دکر نے بی آخرت میں بازیر سنہ ہوگی بیوس بیوس بیوس بیوس نہ ہوگی

الثامن : عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مِنْ حُسْن إسْلام المَرْء تَرْكُهُ مَا لا يَعْنِيهِ " حديث حسن رواه الترمذي وغيرُه .

عضرت ابوہر برہ و من اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا آدمی کے حسن اسلام کی ایک علامت بیہ ہے کہ لا یعنی با توں کو ترک کر دے۔ (تر فدی وغیرہ نے روایت کیا ہے)

حدیث کی شرح: انسان اس دنیا میں عمل کے لیے بھیجا گیا ہے ایساعمل جس میں اس کی دنیااور آخرت کی فلاح مضمر ہو انسان کی زندگی مختصر ہے اور اس کو ایک محدود فرصت عمل دستیاب ہے وہ اگر اسے لا بعنی اور فضول با توں میں صرف کردے گا تو اس محدود مدت میں ان کے اعمال کی کی واقع ہوگی جو اس کی زندگی سنوار نے اور اس کی آخرت کو کامیاب بنانے میں مفید ہو۔ اس لیے تقاضائے فہم ودائش ہے ہے کہ آدمی ان با توں سے احتراز کرے جو غیر مفید اور غیر صروری ہوں خواہ ان کا تعلق افعال سے ہویا عمل سے۔ انسان کے لیے ضروری ہے کہ ان امور مہمہ کو انجام دینے میں اپنی صلاحیت اور وقت کو صرف کرے جن میں اس کی معاش اور معاد کی اصلاح ہو۔ کمالات علیہ اور فضائل علمیہ کے حصول میں مصروف ہواورا عمال صالحہ میں اسپناو قات صرف کرے تاکہ اللہ کے یہاں سر خرواور کامیاب ہواور ہر وقت اپنے نفس کا محاسب کرے کہ اس سے کوئی فضول بات یا غیر ضروری کام تو سر زد نہیں ہو گیا۔ حدیث مبارک جوامع الکام میں سے ہواور دریائے معانی پر مشتمل ہے اور ایک باعمل انسان کے لیے مشعل راہ ہے کہ اسلام کی خوبصورتی اور اس کاحن لا لیعنی اور فضول با توں کا ترک کر دینا ہے۔ (دلیل الفالحین: الے ۱۵)

التاسع : عن عُمَرَ رضي الله عنه ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " لاَ يُسْأَلُ الرَّجُلُ فِيمَ ضَرَبَ امْرَأَتَهُ " رواه أبو داود وغيره . قر جمہ: حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: مشفق اعظم نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: (پابند شریعت) آدمی سے اپنے بیوی (بچوں) کو مار پیٹ کرنے پر (قیامت کے دن) کوئی بازیرس نہ ہوگی۔

# اس باز پرس نہ ہونے کی وجہ 'ان کی نگرانی کا حکم ہے

تشریح: جس طرح اللہ تعالیٰ اپنے مخلوق اور پرور دہ بندوں کے اعمال واخلاق کے خود نگراں ہیں اسی طرح اس نے مسلمان مردول کو اپنے ہیوی بچوں کے اعمال وافعال کا نگران بنایا ہے اور ان سے نماز روزے وغیرہ تمام احکام شرعیہ کی پابندی کرانا اور خلاف شرع کا موں سے بازر کھنے اور ان کو جہنم کے عذاب سے بچانے کی کوشش کرنامر دول پر فرض قرار دیا ہے ارشاد ہے۔

يايهاالذين امنواقواانفسكم واهليكم نارًا (التحريم: ع ١)

اے ایمان والو!تم اپنے آپ کواور اپنے اہل وعیال کو (جہنم کی) آگ ہے بیاؤ۔

خاص طور پر نماز کی پابندی کرانے کے متعلق ارشاد ہے۔

وامر اهلك بالصلواة واصطبر عليها لانسئلك رزقاً (طه: ع ٨)

تم اپنے اہل وعیال کو نماز کا تھم دیا کر واور سختی ہے اس پر قائم رہو ہم تم ہے رزق (دینے نہ دینے) کاسوال نہیں کریں گے(نماز پڑھوانے نہ پڑھوانے کاسوال کریں گے)

اور مگران بنانے کا علان ویل کی آیت کریمه میں فرمایاہے:

الرجال قوامون علی النسآء ہمافضل الله بعضهم علی بعض و ہمآانفقوا (النساء ع: ٦) مردعور توں پر نگران ہیںاس فضیلت کی وجہ سے جواللہ نے بعض کو (مردوں کو) بعض پر (عور توں پر) دی ہےاوراس کئے کہ وہان کا خرچ اٹھاتے ہیں۔

اوراس گران کے تحت بیویوں کو سمجھانے بجھانے اور اخلاقی سزا دینے اور ضرورت کے وقت (بقدر ضرورت)مار پہید کرنے کااختیار ذیل کی آیت کریمہ میں دیاہے۔

والتي تخافون نشوزهن فعظو هن واهجروهن في المضاجع واضربوهن فان اطعنكم فلاتبغوا عليهن سبيلاً (النساء ع:٦)

اور وہ عور تیں (بیویاں) جن کے سرکش بن جانے کا تمہیں اندیشہ ہو تو (پہلے) ان کو نفیحت کر و اور (ضرورت پڑے تو)ان کو بستر پراکیلا چھوڑ دو ( یعنی ساتھ سونا چھوڑ دو)اور (اس پر بھی نہ باز آئیں تو)ان کی (ہلکی سی) پٹائی کردواگر وہ تمہارا کہامانے لگیں تو ان کے خلاف (انقام) کی راہ مت تلاش کرو (جو پچھ کرواصلاح کی نیت سے کرونہ کہ انقام کی نیت ہے)

ای نیت ہے 'اور وہی سزادے سکتا ہے جس کی شریعت نے اجازت دی ہے چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے اور اس نیت ہے 'اور وہی سزادے سکتا ہے جس کی شریعت نے اجازت دی ہے چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ جس مار پیٹ کی اجازت دی ہے اس کی شرطیہ ہے کہ ہاتھ پاؤں توڑد ہے اور کسی عضو کو بیکار کر دینے والی الی سزا ہر گزنہ ہونی چاہئے جو ہڈیوں تک اثر کرے باتی ان کا موں کی جن سے روکنا چاہئے اور ان سزاؤں کی مزید تفصیل جن کی اجازت دی ہے کتب حدیث وفقہ میں موجود ہے معلوم سیجے اور ان سزاؤں کی مزید تفصیل جن کی اجازت دی ہے کتب حدیث وفقہ میں موجود ہے معلوم سیج ہر طال اس مگر انی اور خلاف ورزی پر گرفت کرنے میں نا موافقت نارا فسکی اور عداوت ودشمنی کا جذبہ ہر گزکار فرمانہ ہونا چاہئے شریعت نے سختی کے ساتھ اس سے منع کیا ہے چنانچہ ندکورہ بالا آیت کریمہ میں فلا تبغو اعلیہن سبیلاً میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

# باب في التقوى تقوي كابيان

# تقویٰ کے لفظی اور شرعی معنی اور مصداق اور دبیوی واخر وی فائدے

تفویٰ دین اسلام کاخاص شعار اور امتیازی نشان ہے تقویٰ کے لفظی معنی ہیں کسی چیزیا کام سے باز آنا اور حچوڑ دینایا بچنااور دورر ہنااور شرعی معنی ہیں اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی اور گناہ سے باز آنااور حچوڑ دینایا بچنااور دورر ہنا۔

## تقویٰ کے لفظی معنی اور شرعی معنی میں فرق

کسی کام یا چیز سے باز آنے اور چھوڑ دینے یا بچنے اور دور رہنے کا محرک اور سبب اگر دنیوی ہو لیعنی دنیا میں اس سے جانی یامالی نقصان یا مصرت چہنچنے کااندیشہ 'یا عقوبت وسز اپانے کاڈر 'یا کسی دنیاوی شخصیت یعنی حکمران 'پولیس وغیرہ کے مواخذہ کاخوف' یار سوائی اور بدنامی کااندیشہ اس کام یا چیز سے باز آنے یا بچنے اور دور رہنے کا سبب ہو تو بیہ محض ایک دنیوی دوراندیشی اور احتیاط کوشی ہے" شریعت" میں اسکی کوئی اہمیت' اور دین میں اس کا کوئی مقام نہیں نہ یہ کوئی خاص عبادت ہے نہ طاعت نہ ہی موجب اجروثواب ہے۔

اور اگراس کام یا چیز سے باز آنے اور چھوڑ دینے یا بچنے اور دور رہنے کا محرک اور سبب خدا کاڈر اور آخرت کی کیڑکاخوف ہے لیعنی وہ کام یا چیز شرعاً حرام اور ممنوع ہے اور اس کا اختیار کرنا گناہ اور معصیت ہے خدا کے قہر و غضب یا براضگی اور دنیوی واخر دی عذاب یار حمت الہی سے محر ومی کا موجب ہے اور یقین ہو کہ دنیا میں اگر خدا کی کیڑ سے بھی جائے تو آخرت کے عذاب سے تو 'تو ہہ واستغفار اور خدا کے معاف کئے بغیر'جس کا علم"روز جزا"سے پہلے ممکن نہیں سکتا محض اس خدا کے ڈراور آخرت کے خوف کی وجہ سے اس کام یا چیز سے باز رہتا اور چھوڑ دیتا ہے بہتا اور دور رہتا ہے تو یہ یقینا خدا پر سی اور عبدیت کی بہت بڑی دلیل ہے اور سر اسر عبادت و طاعت ہے اور دین اسلام کاشعار امتیازی نشان' ہے اور شریعت کی اصطلاح میں اس کافام تقویٰ ہے۔ اردو میں اس کو " پر ہیزگاری"کہا جا تا ہے۔ مختمر لفظوں میں شریعت کی اصطلاح میں اخر مائی اور ار تکاب گناہ سے محض خدا کے عذاب یا تارا فسگی اور آخرت کے مواخذہ یار حمت الہی سے محروی کے خوف کی وجہ سے بچنے اور دور رہنے یابلا آنے اور ترک کردینے کانام تقویٰ ہے۔ کے مواخذہ یار حمت الہی سے محروی کے خوف کی وجہ سے بچنے اور دور رہنے یابلا آنے اور ترک کردینے کانام تقویٰ ہے۔ کے مواخذہ یار حمت الہی سے محروی کے خوف کی وجہ سے بچنے اور دور رہنے یابلا آنے اور ترک کردینے کانام تقویٰ ہے۔ مواخذہ یار حمت الہی سے محروی کے خوف کیوں تھوٹ کی کے و و معنی

چو نکہ شریعت میں اس گناہ ومعصیت سے باز آنے یا بچنے کے عبادت وطاعت ہونے کا مدار صرف خدا کے

عذاب بانارا ضگی کے ڈراور محض آخرت کے مواخذہ کے خوف پرہے اس لئے قر آن وحدیث میں تقویٰ کالفظ دو معنی میں استعال ہو تاہے(۱) ایک گناہ و معصیت سے باز آنااور چھوڑ دینایا بچنااور دور رہنا(۲) خداسے 'بعنی اس کے عذاب بانارا ضگی سے 'ڈرنا عام طور پر قر آن وحدیث میں تقویٰ کالفظ ای دوسرے معنی میں خداسے ڈرنے کے معنی میں استعال ہواہے جیسا کہ آپ اس باب کی آیات اور احادیث میں پڑھیں گے۔

خوف خدا کا ثبوت اور دلیل

گراس خداہے ڈرنے کا مطلب کہے ثبوت یہی ہو تاہے کہ اس کی نافرمانی اور گناہ سے بچنایاباز آنااگر کوئی شخص کہتااور دعویٰ کرتاہے کہ میں خداہے ڈرتا ہوں مگر جانتے بوجھتے گناہوں اور اس کی نافرمانیوں کا ارتکاب برابر کرتاہے اور دہاس کہنے اور دعویٰ کرنے میں جھوٹاہے خوداس کا فعل اس کے قول کی تردید کررہاہے اور عمل زبان کو جھٹلارہاہے ایسا شخص در حقیقت "فریب نفس" میں گرفتار اور خود فریب کے مرض میں مبتلاہے اور اس کا علاج صرف تقویٰ اور پر ہیزگاری کی حقیقی زندگی اختیار کرناہے۔

خوف وخشيت الهي اور تقوي ميں فرق

خوف وخشیت الہی کے معنی ہیں اللہ تعالیٰ کی عظمت و کبریا ئی اور جلال وجروت کے تصور سے دل پر رعب وہیبت اور خوف ودہشت کی کیفیت طاری ہونا اور اس کے نتیجہ میں انسان کے اندر ظاہری اور باطنی خشوع و خضوع' عاجزی اورانکساری کی صفت پیدا ہونا عارضی اور وقتی طور پریامستقل اور دائمی طور پر۔

اور تقویٰ کے معنی جیساکہ آپ پڑھ چکے ہیں قہر وغضب الہی نے خوف اور عذاب کے ڈرسے اس کی نافر مانی اور ادر تقویٰ کے معنی جیساکہ آپ پڑھ چکے ہیں قہر وغضب الہی نے خوف و خشیت الہی سبب بنتا ہے انسان میں اس فرق کو یوں سبجھ کہ خوف و خشیت الہی سبب بنتا ہے عاجزی اور انکساری کی کیفیت پیدا ہونے کا خصوصاً نماز روزہ وغیرہ عباد توں کے اداکر نے کے وقت اور تقویٰ سبب بنتا ہے اللہ تعالٰی کی نافر مانی سے باز آنے یا بجنے کا خصوصاً دنیوی امور اور معاملات میں مصروف ہونے کے وقت اس بیان سے آپ بخوبی سبجھ گئے ہوں گے کہ جیسے ان دونوں کے مفہوم اور سبب الگ الگ ہیں ایسے ہی ان کا موقع اور محل بھی الگ الگ ہے۔ ورسی الگ الگ ہیں ایسے ہی ان کا موقع اور محل بھی الگ الگ ہیں۔ ورسی کا ورسی کا ورسی کا ورسی کا ورسی کی کی کیفی کے دونوں کے مفہوم اور سبب الگ الگ ہیں ایسے ہی ان کا موقع اور محل کی الگ الگ ہیں۔

شریعت کی اصطلاح میں ایک اور لفظ ورع بھی استعال ہو تاہے اس کے معنی ہر الیی چیزیا کام سے بچنااور دور سے دور ترر ہنا جس میں خدا کی ناپیندیدگی کاشائبہ بھی ہو ایسے"صاحب ورع" مسلمان کو متورع کہتے ہیں۔ گویا ورع تقویٰ ہی کاایک اعلیٰ مرتبہ ہے۔

تقویٰ کے مختلف مراحل ومدارج

اسی طرح خود تقویٰ کے بھی گوناگوں اور مختلف مراحل ومراتب ہیں چنانچہ علماء دین نے قر آن اور حدیث کے مختلف استعالات کے پیش نظر تقویٰ کے شرعی معنی اور تعریف پیربیان کی ہے۔ التقوي هوالتخلي عن الرذآئل والتحلي بالفضآئل

نفس پرچڑھ ہی نہیں سکتااور مسلمان کہلا ہی نہیں سکتا۔

تفویٰ کے معنی ہیں 'ر ذیلوں سے علیحد گی اختیار کرنا یعنی ان سے بچنایا باز آنااور فضیلتوں سے آراستہ ہونا یعنی ان کو اپنانااور اختیار کرنا۔

رذائل میں کفروشرک' نفاق وریاءاور تمام اعتقادی گمراہیوں سے لے کر تمام حرام' مکروہ اور ممنوع افعال واقوال اور حرکات و سکنات تک سب شامل ہیں ای طرح اخلاقی رذیتوں میں بغض وعناد' ظلم وجور' حسد و کینہ' بخل واسراف ممکز بیافت و سکنات تک سب شامل ہیں اور فضائل میں ایمان واخلاص اور تمام اعتقادات حقہ و کمالات روحانیہ سے لے کرتمام عبادات و طاعات' اقوال وافعال حسنہ 'اعمال صالحہ اور اخلاق فاضلہ تک سب شامل ہیں۔

#### تفویٰ کے دودر ہے

اس لئے علماء نے کہاہے کہ تقویٰ کے علی التر تیب دودرجے اور اس کو حاصل کرنے کے دو مرحلے ہیں(ا) اول میہ کہ انسان تمام اعتقادات باطلہ و فاسدہ' منکرات شرعیہ اور اخلاق رذیلہ سے بچنے اور پاک وصاف رہنے کی کو حشش کرے(۲)اس کے بعداعتقادات حقہ 'اعمال صالحہ اور روحانی کمالات حاصل کرنے کی سعی کرےاس لئے کہ تطہیر قلب اور تزکیہ نفس کے بغیراعمال صالحہ اور اخلاق فاضلہ اختیار کرنے کی سعی بے سود ہے۔ مثال: بالكل اسى طرح جيسے كسى سفيد مگر ميلے كچلے اور گندے كپڑے كود ككش اور لطيف رنگ ميں ريكنے اور اس پر حسین و جمیل نقش و نگار پھول پیتاں 'بیل بوٹے بنانے کے لئے ضروری ہے کہ پہلے اس کپڑے کو صابون یا سوڈا کاسٹک وغیرہ لگاکراس طرح دھویااور نکھارا جائے کہ تمام میل کچیل کٹ جائے اور وہ سفید براق نکل آئے پھر خشک ہونے اور استری کرنے کے بعد آپ جس لطیف اور ملکے سے ملکے دل آویزرنگ میں جا ہیں رنگ کر اس پر زیادہ سے زیادہ حسین وجمیل نقش و نگار بناسکتے ہیں بالکل اس طرح نفس انسانی کوجواصل فطرت کے لحاظ سے صاف اور سادہ کورے کپڑے کی مانندہے سب سے پہلے کفروشر ک جلی و خفی' نفاق اور ان کے علاوہ باطل و فاسد عقائد سے پاک وصاف کرناضروری ہے جس کانام ایمان ہے اور اس کی تفصیل آپ حدیث جبریکل علیہ السلام میں پڑھ چکے ہیں یہ نفس انسانی کی وہ آلود گی گند گی اور میل کچیل بلکہ زنگ اور سیاہی ہے کہ اس کو دور کئے بغیر کوئی بھی عبادت وطاعت کار آمد نہیںاوراخلاقی فضائل روحانی کمالات حاصل کرنے کی کوشش بیکاراور سعی لاحاصل ورائیگاں ہے۔ الله کارنگ:اس میل کچیل'زنگ وسیاہی کو دور کئے بغیر نفس انسانی پراسلام کارنگ'جس کے متعلق ارشاد ے: صبغة الله و من احسن من الله صبغة (البقره ع: ١٦) بيراسلام الله تعالى كارنگ ب اور الله تعالى كرنگ ہے بہتر اور کس کارنگ ہو سکتاہے۔

اس کے بعد نفس کو پنجگانہ بنیادی اصول عبادت 'کلمۂ شہادت 'نماز' روزہ' زکوۃ' جج اور ان کے علاوہ اعمال صالحہ کے حسین سے حسین تر نقش و نگار سے آراستہ کرنے کی کوشش توساری عمر جاری رہتی ہے حدیث جبرئیل علیہ السلام میں اسی تزئین و آرائش کانام اسلام ہے۔

قاعدہ ہے کہ کسی سفید و براق کپڑے کو نقش و نگار سے آراستہ کرنے کے لئے کسی لطیف رنگ میں رنگنے کی بھی ضرورت ہوتی ہے جتنالطیف بیر رنگ ہو تا ہے اسی قدر حسین و جمیل نقش و نگار زیادہ روش 'نمایاں اور دل آویز بنتے ہیں اور ان کا حسن دوبالا ہو جاتا ہے اور جس قدر ڈارک اور گہرا بیر رنگ ہو تا ہے اسی قدر رنگ اور نقش و نگار ماند پڑجاتے ہیں اس لطیف رنگ کانام شریعت میں اخلاص ہے بینی زیادہ سے زیادہ حضور قلب کے ساتھ صرف اللہ تعالی اور محض اس کی رضا کے لئے اس کی عبادت و طاعت کرنا اور اعمال صالحہ واخلاق فاصلہ اختیار کرنا "حدیث جبر ئیل علیہ السلام میں اسی اخلاص کو احسان (حسن عمل) سے تعبیر فرمایا ہے جس قدر بیا اخلاص اور احسان زیادہ پاک و صاف ہوگا اسی قدر عبادات و طاعت 'اعمال صالحہ اور اخلاق فاضلہ کی قدر و منز لت عنداللہ و عند الناس اللہ کے نزدیک بھی اور لوگوں کے نزدیک بھی نزیادہ سے زیادہ ہوگی اور اخلاق فاضلہ کی قدر و منز لت عنداللہ و عند الناس اللہ کے نزدیک بھی اور لوگوں کے نزدیک بھی 'زیادہ سے زیادہ ہوگی اور اخلاق کی انوار و تجلیات الہی کازیادہ سے زیادہ مظر ہوگی اور وہ مختص اللہ تعالیٰ کے ان مقرب بندوں میں شامل ہو جائے گاجن کی بہجان حبیب رب العالمین صلی اللہ علیہ و سلم نے بیریان فرمائی ہے۔

ان کود مکھ کر خدایاد آئے

احتیاط: گریادر کھے جس طرح سفید شفاف کپڑے کو بے احتیاطی سے رنگنے اور بے پروائی سے نقش و نگار کے ساتھ آراستہ کرنے کے دوران بے احتیاطی کی بنا پر دھبے اور داغ پڑجاتے ہیں اوراس کو بدنما اور داغدار بنادیتے ہیں اوراگریہ داغ دھبے زیادہ ہو جائیں تورنگ اور نقش و نگار سب کو مسخ کر ڈالتے ہیں اسی طرح نفس کو عبادات وطاعات اعمال صالحہ اور اخلاق فاصلہ سے آراستہ کرنے کے دوران کبیرہ وصغیرہ گناہوں اور شرعاحرام اور ممنوع اقوال وافعال اور نافرمانیوں کے ارتکاب سے بازنہ رکھنے اور نہ بچنے کی وجہ سے پر ہیزگاری کا چہرہ داغدار ہو جاتا ہے اور بڑھتے بڑھتے بالکل ہی مسخ ہو جاتا ہے اس لئے انتہائی احتیاط اور دیکھ بھال کی ضرورت ہے اگر غفلت بے احتیاطی بھول چوک سے بالکل ہی مسخ ہو جاتا ہے اس لئے انتہائی احتیاط اور دیکھ بھال کی ضرورت ہے اگر غفلت بے احتیاطی بھول چوک سے کوئی گناہ یا بداخلاقی سر زد ہو جائے تو فور آتو بہ اور استغفار سے اور بطور کفارہ اس کے مقابل اعمال صالحہ اور اخلاق حسنہ پر عمل کرنے سے اس کا تدارک کرنااز بس ضروری ہو تاہے ورنہ ساری محت اکارت جاتی ہے۔

طریق کار: اس لئے ہمیں چاہئے کہ تقویٰ کے "مقام شرف" تک چنچنے کے لئے سب سے پہلے اپنے عقائد کا جائزہ لیں اور اللہ تعالیٰ کی تعلیمات قرآن اور اللہ تعالیٰ کے سب سے بڑے متقی اور پر ہیزگار بندے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیر ت طبیبہ اور اس و حسنہ احادیث کے معیار پر پر کھیں اور دیکھیں کہ ہمارے عقائد کھرے اور صحیح اللہ علیہ وسلم کی سیر ت طبیبہ اور اس و تو فور آاس کی اصلاح کریں اور اللہ تعالیٰ سے تو بہ واستغفار کریں اور اس کے اصلاح کریں اور اللہ تعالیٰ سے تو بہ واستغفار کریں اور اس کے

بعدا پی عبادات وطاعات اعمال واخلاق کا جائزہ لیں اور تمام بداعمالیوں 'بداخلا قیوں یا کو تاہیوں کار فتہ رفتہ الاہم فالاہم ضروری اور اس سے بردھ کر ضروری کے اصول پر ان کا ازالہ کریں مثلاً عبادات میں سب سے پہلے نمازی اخلاق میں سب سے پہلے صدق اور عدل وانصاف کی اعمال میں سب سے پہلے کھلی ہوئی نا فرمانیوں اور بدکاریوں کی اصلاح کریں اور اس کے ساتھ ساتھ ہمہ وفت چلتے پھرتے اٹھتے بیٹھتے تو بہ واستغفار کرتے رہیں یا در کھئے اچھے کام بھی برے کاموں کو مثاویتے ہیں ان المحسنات بدھبن المسینات اس لئے زیادہ سے زیادہ اچھے اور نیک کام اس نیت سے کہ یہ ہماری برائیوں یا کو تاہیوں کا کفارہ کرتے رہیں اور آخری مرحلہ میں تمام عبادات وطاعات اور اعمال واخلاق میں زیادہ سے زیادہ اخلاص پیدا کرنے کی کو شش کریں اور اس کی تدبیر وہی ہے جو آپ مراقبہ کے بیان میں پڑھ چکے ہیں یعنی سے زیادہ اخلاص پیدا کرنے کی کو شش کریں اور اس کی تدبیر وہی ہے جو آپ مراقبہ کے بیان میں پڑھ چکے ہیں یعنی اللہ تعالی کو ہمہ وقت حاضر وناظر اور نگران یقین کر کے ہرکام کریں ان شاء اللہ ضرور اخلاص پیدا ہوگا۔

## شريف ترين انسان بننے كاطريقه

یہ ہے طریقہ تقویٰ کے مراحل طے کر کے ارشاد باری تعالیٰ ان اکر مکم عنداللہ اتقاکم 'یقیناً تم میں سب سے زیادہ ٹر ہیزگارا نسان ہے۔ کے تحت متقی بعنی دنیااور آخرت میں شریف ترانسان ہے۔ کے تحت متقی بعنی دنیااور آخرت میں شریف ترانسان بننے کا'آپ بھی اس کا تجربہ سیجئے ان شاء اللہ العزیز آپ ضروریہ سعادت اور شرف حاصل کرلیں گے اللہ تعالیٰ اینے وعدہ کا خلاف کبھی نہیں کرتے۔

#### شرط

گر تقوی اور پر ہیزگاری کے بیہ تمام مراحل صرف ای وقت طے ہو سکتے ہیں جبکہ تقویٰ کا حقیق محرک کار فرما ہو لیعنی آپ کے دل پر اللہ تعالیٰ کا ڈراور آخرت کا خوف اس قدر غالب ہو کہ آپ نفس امارہ لیعنی بہت بہکا نے والے نفس کی شدید ترین مخالفتوں اور مزاحمتوں کو اپنے راستہ سے پر کاہ تنکے کی طرح ہٹادیں ورنہ یادر کھئے آپ کا سب سے بڑاد شمن آپ کا نفس ہے جو ہر وقت آپ کے پہلو میں موجود ہے اور طرح طرح کے دھو کے اور فریب کے جال بچھا کراور قتم قتم کے رحمت و مغفرت کے سبز باغ دکھا کر آپ کو تقویٰ اور پر ہیزگاری کے راستہ سے روکنے یا ہٹانے پر اُدھار کھائے بیٹھا ہے ارتم الرحمٰن اپنے بندوں کو اس خطرہ سے متنبہ فرماتے ہیں اور اس کے فریب سے بیخے کی تدبیر بھی بتلاتے ہیں اور اس کے فریب سے بیخے کی تدبیر بھی بتلاتے ہیں ارشادہے:

وامامن خاف مقام ربه و نهی النفس عن الهوی فان الجنة هی الماوی (النازعات ع: ۲) اورجو فخص بھی اپنرب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈر اور نفس کو (اسکی)خواہشات سے بذر ہاتویقیناً جت بی اس کا ٹھکاتا ہے۔ بيحيان

د نیا کے سب سے بڑے پر ہیز گار نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم ازراہ شفقت اپنی اُمت کو ایک اور پیچان بتلاتے ہیں ارشاد ہے۔

حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات

جنت کو مکروہات (نفس کو بری لگنے والی چیزوں) سے گھیر دیا گیا ہے اور جہنم کو شہوات (دل لبھانے والی خواہشات) سے گھیر دیا گیاہے۔

اس لئے ہرکام کو اختیار کرتے وقت ہمارا" معیارا متخاب" یہ ہونا چاہئے کہ مکروہات نفس یعنی نفس کو برے لگنے والے کا موں کو لبیک کہیں اور زیادہ سے زیادہ اختیار کریں بعنی ایسے کا موں کو زیادہ سے زیادہ کرنے کی کو حشش کریں جو نفس کو برے لگنے والے اور مرغوب نفس کو بیت بین تاکہ جنت بعنی مقام قرب الہی میں پہنچیں اور شہوات نفس 'نفس کو اچھے لگنے والے اور مرغوب کاموں اور چیزوں سے زیادہ بھا گئے اور دور رہنے کی کو شش کریں تاکہ جہنم سے مقام قہرالہی سے محفوظ رہیں۔

#### اصول شہوات

الله تعالى نے ان شہوات نفس نفس خواہشات كے "اصول" سے بھى اپنے بندوں كو آگاہ فرماديا ہے ارشاد ہے: زين للناس حب الشهوات من النسآء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والحيل المسومة والانعام والحرث: (ال عمران ع٢)

لوگوں کے لئے خواہشات (نفس) کی محبت آراستہ کردی گئی ہے بعنی عور توں کی اولاد کی سونے جاندی کے نتہ بتہ انبار وں کی اعلیٰ در جہ کے گھوڑوں کی مویشیوں کی اور کھیتوں کی (پیداوار کی) محبت۔

ہارے زمانہ میں خیل مسومہ 'اعلیٰ در جہ کے گھوڑوں 'کی جگہ نیوماڈل۔ تو بنو۔ کاروں نے لے لی ہے۔

#### ضروري تنبيه

گریادر کھے اس "محبت" ہے وہی "اندھی" محبت مرادہ جو حرام و حلال 'جائزاور ناجائز کے فرق اور گناہ و تواب کی تمیز کو ختم کردے ورنہ شرعی حدود کے اندررہ کران فطری اور طبعی مرغوب چیزوں سے وابستگی اور تعلق اسی نسبت سے کہ اللہ تعالی نے اپنی رحمت سے ان کو ہمارے لئے حلال فرمادیا ہے رکھنے میں کچھ حرج نہیں بلکہ موجب اجرو ثواب ہے اس لئے کہ اسلام میں رہبانیت 'ترک د نیا اور نفس کشی کی اجازت بالکل نہیں ہے قرآن کریم میں اس رہبانیت کے متعلق ناپندیدگی کا اظہار فرمایا ہے اور خاتم الا نبیاصلی اللہ علیہ وسلم نے توصاف لفظوں میں اعلان فرمایا ہے:

لار ھبانیة فی الاسلام: ۔۔۔۔۔۔اسلام میں رہبانیت مطلق نہیں ہے۔

د نیوی زندگی میں پر ہیز گاری کا فائدہ

یہ بھی پیش نظررہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کاڈراور آخرت کاخوف اوراس کے بتیجہ میں پر ہیزگاری کی شریفانہ زندگی صرف آخرت میں بھی بی کام آنے والی اور حصول جنت بی کاذریعہ نہیں ہے بلکہ ہماری اس دنیاوی زندگی میں بھی خصوصا اس زمانے میں بیحد کار آمدہ اوران تمام بدکاریوں اور جرائم کے زہر کو اتار نے والا تریاق یعنی اتارہے اور معاشرہ کی "وبائی بیاریوں" سے بچانے والا انجکشن ہے جواس وقت وبائی امراض کی طرح پھیل رہے ہیں آزماکر دیکھئے۔ دعا اللہ تعالیٰ ہمیں آپ کو اور تمام مسلمانوں کو پر ہیزگاری کی زندگی بسر کرنے اور تقویٰ کاشرف حاصل کرنے کی حصوب فرمائیں اور خدااور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات پر عمل کرنے کی توفیق عطافر ہائیں آمین سے معادت نصیب فرمائیں اور خدااور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات پر عمل کرنے کی توفیق عطافر ہائیں آمین سے معادت نصیب فرمائیں اور خد خالی اس پڑھنے پڑھانے سے بچھ نہیں بنتا آپ کے شاعر حکیم 'جن کے کلام پر آپ سر دھنتے ہیں رحمۃ اللہ فرماگئے ہیں۔

عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی ہے خاکی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے ہم مسلمانوں کی بڑی بدنصیبی ہے کہ اقبال جیساشاعر حکیم ہم میں پیداہوا مگر وہ اور اس کا کلام بھی ہماری کایانہ بلیٹ سکااللہ تعالیٰ ہی ہم پررحم فرمائیں آمین۔

بهرحال مذكوره بالاتفصيل كى روشنى مين تقوى مين تعلق آيات واحاديث كامطلب سجھے الله تعالیٰ آپ كى مدد كريں۔

قرآن عظيم

(۱) الله تعالی اہل کتاب ' یہودونصاریٰ کی گمراہ کن باتوں میں نہ آنے کی ہدایت فرما کر اللہ سے جیسا چاہئے ڈرتے رہنے اور مرتے دم تک اسلام پر قائم رہنے کی تاکید فرماتے ہیں ارشاد ہے:

(تقویٰ کے مفہوم اور اس کے ثمرات و برکات پر روشنی ڈالنے کی غرض سے ترجمہ سے پہلے ہر آیت کے سیاق و سباق اور تقویٰ کے متعلق امور کو بھی مختصر بیان کر دیاہے تاکہ قار کین پوری بھیرت کے ساتھ ان آیات میں تقویٰ کے معنی اور محل استعال کو سمجھ سکیس و باللہ التوفیق)

ماتھ ان آیات میں تقویٰ کے معنی اور محل استعال کو سمجھ سکیس و باللہ التوفیق)

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢] اے ایمان والوا ورتے رہواللہ سے جیسااس سے ورنے کا حق ہے اور (یادر کھو) تمہیں موت نہ آئے مگراس حالت پر کہ تم مسلمان ہو۔

(۲) اللہ تعالیٰ اہل وعیال کی تکلیف دہ" بے عنوانیوں" پرشر عی حدود میں رہتے ہوئے صبر و صبط سے کام لینے کے ساتھ ہی ہر معاملہ میں مقدور کھر اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے اور ان کے حقوق اوا کرتے رہنے کی نیزتمام احکام الہیہ کودل سے سننے اور ان پر عمل کرنے کی ہدایت فرماتے ہیں ارشاد ہے۔ وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ [ التغابن :١٦]

پس جتنامقدور ہواللہ سے ڈرتے رہواور (اللہ کے احکام دل سے) سناکر واور ان پر عمل کیا کر واور (اہل وعیال پر) خرچ کرتے رہو 'اس میں تمہاری بھلائی ہے۔

نوٹ: امام نووی رحمہ اللہ دوسری آیت کو پہلی آیت کا بیان قرار دیتے ہیں یعنی حق تقاته جتنا ڈرنے کا حق ہے کا مطلب یہ ہے کہ مااستطعتم جتنا تمہارے مقدور میں ہو۔ (اس کی تحقیق ابھی تشر تے کے ذیل میں آپ پڑھیں گے)
(۳) اس آیت کریمہ میں حضرت موئ علیہ السلام کی قوم بنی اسرائیل کی طرح نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور تمام مسلمانوں کو منع فرمانے کے بعد ہر قول و فعل میں اللہ تعالی سے ڈرتے رہنے کی تاکید فرماتے ہیں اور اس کا فائدہ بھی ہتلاتے ہیں ارشاد ہے:

وهذه الآية مبينة للمراد مِنَ الأُولى. وَقالَ تَعَالَى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ [ الأحزاب:٧٠]

اے ایمان والو! اللہ سے ڈرا کرو اور (ہمیشہ) حق (اور درست) بات کہا کرو تواللہ تمہارے اعمال کی اصلاح کردے گااور تمہارے گناہوں کو بخش دے گا۔

(۴) گواہوں کو نفع نقصان یا مشکلات کی پرواہ کئے بغیر تچی اور بے لاگ گواہی دینے کا حکم فرمانے کے بعد ہمہ وفت اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے پر مشکلات اور نقصانات کو دور کرنے 'آسانیاں پیدا کرنے 'کو تاہیوں اور برائیوں کا کفارہ کردینے اور اجر عظیم عطافرمانے کا وعدہ فرماتے ہیں ارشادہے:

وَالآيات في الأمر بالتقوى كثيرة معلومة ، وَقالَ تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ [ الطلاق: ٣٣ ]

(الف)اور جواللہ سے ڈرتارہے گااللہ اس کے لئے (مشکلات سے نکلنے کا)راستہ پیدا کر دے گااور اس کو وہاں سے روزی دے گاجہاں اس کا گمان بھی نہ ہو گا۔

(ب)ومن يتق الله يجعل له من امره يسرًا:

(ب)اورجواللہ سے ڈرتارہے گااللہ اس کے کام میں آسانی پیدا کردے گا۔

(ج)ومن يتق الله يكفرعنه سياته ويعظم له اجرًا:

(ج)اور جواللہ سے ڈرتارہے گااللہ اس کی برائیوں کا کفارہ کردے گااور اس کو بڑاا جردے گا۔

(۵)ہر معاملہ میں اللہ تعالیٰ ہے ہمیشہ ڈرتے رہنے پر حلال وحرام 'جائز ونا جائز حق وباطل اور خیر وشر میں فرق وامتیاز کرنے والی بصیرت عطافر مانے کاوعدہ فرماتے ہیں ارشادہے: وَقالَ تَعَالَى : ﴿ إِنْ تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْل الْعَظِيم ﴾ [ الأنفال :٢٩ ] والآيات في البابِ كثيرةٌ معلومةٌ .

اگرتم اللہ سے ڈرتے رہو گے تواللہ تمہیں (حق) وباطل 'خیر وشر میں) فرق کرنے والی" بصیرت "عطا فرمادے گااور تمہاری برائیوں کا کفارہ کر دے گااور گناہ بخش دے گا۔

### مٰد کورہ بالا آیات کی تفسیر

تشریح: امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے تقویٰ سے متعلق جوپانچ آیات پیش کی ہیں ان میں تقویٰ کالفظ اللہ سے ڈرنے اور اس کے نتیجہ میں گناہوں اور نافر مانیوں سے بچنے یا باز آنے اور پر ہیزگاری کی زندگی اختیار کرنے کے معنی میں استعال ہواہے چنانچہ

پہلی آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ مرتے دم تک اسلام پر قائم رہنا یعنی پر ہیز گاری کی زندگی بسر کرنا اللہ تعالیٰ سے کماحقہ 'ڈرتے رہنے کا ثمرہ ہے۔

دوسری آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے احکام دل سے سننے اور ان پر عمل کرنے کی توفیق لیعنی پر ہیز گاری کی زندگی بسر کرنے اور فلاح دارین حاصل کرنے کی سعادت بھی مقدور بھر اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے کا ثمرہ ہے۔

تیسری آیت سے معلوم ہوا کہ حق اور درست بات کہنے کی توفیق'جس کے نتیجہ میں اللہ تعالیٰ نے اصلاح اعمال اور گناہوں کی مغفرت کا وعدہ فرمایا ہے تقویٰ کے بینی اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے کے برکات میں سے ہے۔

چوتھی آیت سے معلوم ہوا کہ ہر سختی اور د شواری میں سہولت و کشائش کاراستہ میسر آناغیر متوقع جگہ سے روزی نصیب ہونا ہر کام میں آسانی اور سہولت میسر آنا نیز برائیوں اور کو تاہیوں کا کفارہ فرمادیۓ اور اجر عظیم سے نوازنے کاوعدہ جو ضرور پورا ہوگایہ سب مقدور بھراللد تعالی سے ڈرتے رہے کے بے مثل برکات و ثمرات ہیں جن سے تقویٰ کی اہمیت اور عظمت ظاہر ہوتی ہے

پانچویں آیت سے معلوم ہوا کہ ہر معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے مقدور بھر ڈرتے رہنے کا عظیم تراور بے نظیر فائدہ اور شر نظیر فائدہ اور شمرہ 'حلال وحرام 'حق و باطل خیر وشر کے در میان فرق وامتیاز کرنے کی وہ نورانی بصیرت و فراست عطا فرمادینے کاوعدہ جو در حقیقت ولایت کے اس اعلیٰ مرتبہ پر پہنچادینے کا وعدہ اور خوشخری ہے جس کے متعلق ارشادہے۔

ان اوليآء ٥ الاالمتقون : الله كولى توصرف يربيز گارلوگ بى بوت بين ـ

دیکھا آپ نے! بیہ ہے دین میں تقویٰ کاشر ف واہمیت اور مرتبہ ومقام اللہ تعالیٰ سے صدق ول سے دعا کیجئے۔ اللهم ات نفسی تقوهاوز کھافانك خرمن ز کلهآانت وليها ومولها:

اے اللہ تومیرے نفس کو پر ہیزگاری نصیب فرمااوراس کو (تمام آلودگیوں سے) پاک وصاف کر دے اس کے کہ تو بی اس کا بہترین تزکیہ کرنے والاہے تو بی اس کا "ولی" ہے تو بی اس کا مولی ہے۔

#### خلاصه آیات

ان پانچوں آیتوں کا حاصل اور خلاصہ بیہ ہے کہ پر ہیزگاری کی زندگی جس کی تفصیل آپ تقویٰ کی تشر سے میں پڑھ چکے ہیں کا میسر آنااللہ تعالیٰ سے کماحقہ 'اور مقد ور بھر ڈرتے رہنے پر موقوف ہے۔ ایک سطحی شبہ کااز الہ

یہاں ایک شبہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے کماحقہ ڈرنا 'جیسا کہ پہلی آیت میں تھم ہے کہ کس کے بس کی بات ہے؟ خطااور نسیاں 'جول چوک سے مرکب بیچارہ انسان اور اللہ تعالیٰ سے اس کے شایان شان ڈرے انسان کی قدرت سے باہر ہے ہاں اپنے مقدور بھر اللہ تعالیٰ سے ڈرنا جیسا کہ دوسری آیت میں تھم ہے کہ بیشک انسان کے لئے ممکن ہے۔
لہذا پہلی آیت ناممکن العمل ہے نیز دوسری آیت پہلی آیت سے متعارض ہے۔

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ دوسری آیت کو پہلی آیت کابیان قرار دے کراس شبہ کاازالہ بھی فرماتے ہیں اور اس تعارض کو بھی دور کرنا چاہتے ہیں لیعنی دوسری آیت نے بتلا دیا کہ کماحقہ ڈرنے کے معنی مقدور بھر ڈرنا ہیں اور یہ انسان کی قدرت میں داخل ہا اس لئے ناممکن العمل ہونے کااعتراض بھی دور ہو گیااور دونوں آیتوں کا تعارض بھی رفع ہو گیا۔ در حقیقت نہ پہلی آیت پرناممکن العمل ہونے کااعتراض صحیح ہاور نہ دوسری آیت پہلی آیت سے متعارض ہا اس کئے اللہ تعالی پہلی آیت میں اپنے بندوں کو کماحقہ ڈرنے کا حکم دے رہے ہیں اور بندوں کو وہی حکم دیا جاسکتا ہے جوان کے مقدور میں ہواس لئے کماحقہ ڈرنے کے معنی مقدور بھر ڈرنا ہی ہیں بالفاظ دیگر اگر دوسری آیت نہ بھی ہو تب بھی کماحقہ ڈرنے کے معنی مقدور بھر ڈرنا ہی کہ دوسری آیت نے پہلی آیت کی وضاحت کردی۔

### تفویٰ کے مختلف مراحل سے متعلق آیات

لام نووی علیہ الرحمۃ نے جن پانچ آیات کو پیش کیاہے وہ سب تقویٰ کے دوسرے معنی اللہ کاڈر اور آخرت کے خوف سے متعلق متعلق ہیں تقویٰ کے پہلے معنی گناہوں اور معصتیوں سے باز آنا بچنااور دور رہنا سے اور تقویٰ کے ان تین مراحل سے متعلق کوئی آیت پیش نہیں کی جن کاذکر ہم تشر تک کے ذیل میں کر چکے ہیں آپ کویاد ہوگا کہ وہ تین مرحلے حسب ذیل ہیں۔ کوئی آیت پیش نہیں کو جمام رذیاتوں حیوانی خصلتوں گناہوں اور معصتیوں سے پاک و صاف کرنا۔

دوم: نفس کو تمام روحانی کمالات و فضائل اعتقادات حقه عبادات وطاعات اعمال صالحه واخلاق فاصله سے آراسته کرناله سوم: اخلاص یعنی اللہ تعالیٰ کو ہمہ وقت حاضر وناظر اور نگران باور کر کے صرف اور محض اللہ تعالیٰ کے لئے سب کچھ کرنااگرچہ امام نوویؓ کی انتخاب کردہ پانچ آیات میں اللہ تعالیٰ سے کماحقہ ڈرتے رہنے کے ضمن میں مکمل یر ہیز گاری کی زندگی کے میسر آنے کاذ کراجمالاً آگیاہے لیکن ہم پر ہیز گاری کے ان تینوں مرحلوں سے متعلق الگ الگ كم از كم ايك ايك آيت كامزيد ذكر كردينا مناسب سجھتے ہيں ورنہ تو قرآن عظيم ميں پر ہيز گارى كے ان تینوں مر حلوں سے متعلق علیحدہ علیحدہ آیات بکثرت موجود ہیںاوراہل علم خوب اچھی طرح جانتے ہیں۔ (۱) تخلى عن الرذائل: نفس كورذيتون عياك كرنا 'اس سلسله مين الله تعالى كارشاد : كتب عليكم الصيام كماكتب على الذين من قبلكم لعلكم تتقون (البقره ع ٢٣) تم پرروزے ای طرح فرض کئے گئے ہیں جیسے تم ہے پہلی اُمتوں پر فرض کئے گئے تھے تاکہ تم پر ہیز گار بن جاؤ۔ یہ حقیقت ہے کہ روزہ ایک ایسی عظیم عبادت ہے کہ خواہشات نفس کی سر کوبی اور رذا کل نفس کھانے پینے اور جماع کرنے کی حدسے متجاوز خواہش اور ان متیوں کے سامان ولواز مات کے لئے مال ودولت جمع کرنے کی حرص و طمع اور بخل واسر اف اور اس کے نتیجے میں حسد وعداوت وغیر ہ ر ذائل نفس کی بیخ تنی کرنے میں روزہ بالخاصہ موثر ومفیدہے خصوصاً مسلسل ایک ماہ کے روزے رکھنے اور ان کے ساتھ ساتھ بفترر مقدرت رمضان کی را توں میں شب بیداری اختیار کرنے اور کم از کم کامل وس دن تک اعتکاف میں بیٹھنے کا حکم دینے اور اس سنت قیام کیل اور اعتکاف کو قائم فرمانے کامنشاہی در حقیقت نفس کورذائل نفس سے پاک کرنے کی غرض سے تین ملکی خصلتوں کاعادی بناناہے اول کم خوری دوم کم خوابی سوم کم گوئی و کم اختلاطی و آن وحدیث اور شریعت کی تعلیمات کے علاوہ حکماءاخلاق بھی تشلیم کرتے ہیں کہ نفس کی تمام رذیلتیں پرخوری 'پرخوابی اور پُر گوئی کی پیداوار ہوتی ہیں۔ خالق کا ئنات ' حکیم مطلق الله تعالی نے مذکورہ بالا آیت کریمہ میں انہی تینوں خصلتوں کی بیخ کنی کرنے کی حكمت كے تحت اپنے بندوں كوا يك ماہ 'ر مضان المبارك كے روزے ر كھنے كا حكم دیاہے اور مثقی اعظم ' نبی رحمت صلی الله علیہ وسلم نے قیام لیالی رمضان 'رمضان کی را توں میں تراو یک اور نوا فل پڑھنے اور کم از کم رمضان کے آخری دس دن رات اعتکاف میں بیٹھنے کی سنت قائم کی ہے تاکہ وہ پر ہیز گاری کا پہلا مرحلہ بآسانی طے کرسکیں۔ شرط:بشر طیکہ وہ روزے حقیقی معنی میں روزے ہوں نہ کہ قتم قتم کے لذیذ سے لذیذ تر نفس کو فر بہ کرنے والی کھانے پینے کی چیزوں کے حصول کاذر بعہ اور بہانہ جیسے کہ ہم روزے رکھتے ہیں اور پھر صرف ایک ماہ کے روزوں پراکتفانہ ہو بلکہ سب سے بڑے پر ہیز گار صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور اسوہ حسنہ کے مطابق ہر مہینے میں کم از کم تین روزے برابر رکھتے رہیں اور رمضان المبارک کی پڑی ہوئی عادت کے تحت تہجد کی نماز بھی پڑھتے رہیں

اوراعتکاف کی عادت کے تحت دن یارات کے کسی نہ کسی حصہ میں دنیاوما فیہا سے بے تعلق ہو کر ذکر اللہ اور مراقبہ کے ور دکو بھی نہ چھوڑیں تواللہ کے ارشاد کے مطابق انسان کے لئے متقی اور پر ہیزگار بننا ضرور آسان ہو جائے گا اور آیت کریمہ ان اولیآء ہ الاالمتقون اللہ کے ولی تو صرف پر ہیزگار لوگ ہی ہوتے ہیں۔ کے تحت اولیاء اللہ کے مقدس زیمرہ میں شامِل ہونے کی سعادت میسر آ جائے گی ان شاء اللہ العزیز

(۲) کی بالفضاکل: نفس کوانیانی فضاکل و کمالات سے آراستہ کرنااس سلسلہ میں ارشاد ہے۔

لیس البران تولواوجو هکم قبل المشرق والمغرب ولکن البر(۱) من امن بالله والیوم

الاخروالملائکة والکتاب والنبیین (۲)واتی المال علی حبه ذوالقربی والیتامی

والمساکین وابن السبیل والسآئلین وفی الرقاب (۳) واقام الصلوة (٤)واتی الزکوة

(٥)والموفون بعهدهم اذاعاهدوا (٦) والصابرین فی الباسآء والضرآء وحین الباس

اولئك الذين صدقوا و اولئك هم المتقون:.

یکی پچھای میں مخصر تہیں ہے کہ تم مشرق یا مغرب کی طرف اپنامنہ (رخ) کرلوبلکہ (اصل) نیکی تواس مخف کی ہے جو (۱) اللہ (اور اس کی صفات) پر روز قیامت پر ، فرشتوں پر ، (آسانی) کتابوں پر اور (تمام) نبیوں پر (دل وجان سے) ایمان لے آئے (۲) اور جو مال کی محبت کے باوجو داس کو رشتہ داروں پر ، نتیبموں پر ، مختاجوں پر ، اگفے والوں پر اور قرض وغیرہ سے) گرد نیں چھڑانے میں (حسب ضرورت و مصلحت) ٹرچ کرے (۳) جو نماز کو قائم رکھے ، زکو قادا کیا کرے (۳) اور جو لوگ عہد کر لینے کے بعد عہد کو پوراکریں اور شکلہ سی میں ختیوں میں اور (اللہ کی راہ میں) لڑا ئیوں میں صراور ثابت قدمی افتیار کریں بہی نہ کورہ بالالوگ (خدا پر سی کے وعوے میں) سے بیں اور (اللہ کی راہ میں) لڑا ئیوں میں فرر ماوی فرراغور فرمایئے بیہ آیت کریمہ اعتقادات حقہ 'اعمال صالحہ اور اخلاق فاضلہ کے اصول پر کس قدر ماوی اور جامع آیت ہوں سچا پر بیز گار بالیا گیا ہے بلکہ اور جامع آیت ہوں سچا پر بیز گار بالیا گیا ہے بلکہ اور جامع آیت ہوں سچا پر بیز گار کو گون میں مخصر اور انہی کے ساتھ مخصوص کردیا گیا ہے۔

ور بیت کے قاعدہ کے تحت پر بیز گاری کو آئی کو گوں میں مخصر اور انہی کے ساتھ مخصوص کردیا گیا ہے۔

ور بیت کے قاعدہ کے تحت پر بیز گاری کو آئی سے بیال اور فضائل سے آراستہ کرنے کی شکیل اخلاص سے ہوتی ہوتی سے جس کو نہ کورہ سابق حدیث جر ئیل علیہ السلام میں احسان سے تجیر کیا گیا ہے آیت کر یمہ ذیل میں اس اظلاص کے الجی رنگ سے مزین پر بیز گار مومنوں کو محسین کے وصف سے موصوف فرمایا ہے اور تقویل کے اس مرتبہ کواحسان سے تجیر فرمایا ہے اور تقویل کے اس مرتبہ کواحسان سے تجیر فرمایا ہے اور تقویل کے اس

ليس على الذين امنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموآ اذا مااتقوا وامنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وامنوا ثم اتقوا واحسنوا والله يحب المحسنين: جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک کام کئے ان پر کوئی گناہ نہیں (ان) چیزوں کے کھانے (پینے) میں (جواس وقت حلال تھیں) جبکہ وہ (اس وقت تک کی حرام چیزوں سے) بچتے رہے اور ایمان پر قائم رہے اور نیک کام کرتے رہے پھر (اور زیادہ ترقی کی اور) پر ہیزگاری مار ایمان پر قائم رہے پھر (اور زیادہ ترقی کی اور) پر ہیزگاری اور ایمان اور ایمان کی کاری اور احدان (اخلاص) پر قائم ہے اور اللہ (ایسے مخلص اور) نیکوکاروں سے ہی محبت کر تاہے۔

دیکھے اس آیت کریمہ میں تقویٰ پر ہیز گاری کے تین مرتبوں کی تصر تک ہے پہلا مرتبہ عمل سے متعلق ہے دوسر اایمان سے اور تیسر ااخلاص سے تفصیل اس کی حسب ذیل ہے۔

(۱) اذامااتقو او امنو او عملو االصالحات: پہلام تبہ: محرمات شرعیہ اور کبیرہ وصغیرہ گناہوں سے کلی طور پر اجتناب کرنااور فرائض وواجبات شرعیہ کوپابندی کے ساتھ اداکرنا۔

(۲) ثم اتقوا وامنوا: دوسرامر تنه:مشتبه امور 'جن میں حرام اور ممنوع ہونے کاشائبہ بھی ہو 'ان سے بھی اجتناب کرنااورا بیان کی شکیل کرنے والی مسنون اور مستحب عبادات وطاعات کی بھی پابندی کرنا۔

(۳) ثم اتقواواحسنوا: تیسرامرتبه: شرعاً جائزادر مباح مگرنا پسندیده امور اور توجه الی الله میس دخنه اندازی کرنے والی چیزول 'سے بھی اجتناب کرنا اور کامل یقین کے ساتھ ہمہ وفت الله کواپنے سامنے باور کرنا کہ وہ ہمیں ضرور دیکھ رہاہے۔ حضرت شخ الہند مولانا محمود الحسن رحمة الله علیه کے ترجمہ قرآن مجید کے فوائد کے ذیل میں حضرت مولانا شبیراحمہ عثانی رحمة الله کھتے ہیں۔

محققین نے لکھاہے کہ: تقویٰ دینی مصر توں سے بیخے 'کے کئی درجے ہیں اور ایمان ویقین کے مراتب بھی قوت اور ضعف کے لحاظ سے متفاوت (مختلف) ہیں تجربہ اور نصوص شرعیہ (شریعت کی تصریحات) سے ثابت ہے کہ جس قدر آدمی اللہ تعالیٰ کے خوف ذکر فکر عمل صالح اور جہاد فی سبیل اللہ (اللہ کی راہ میں مجاہدہ) میں ترقی کر تاہے اسی قدر اللہ کے خوف اور اس کی عظمت وجلال کے تصور سے (اس کا) قلب معمور (آباد) اور ایمان ویقین اور مضبوط اور مشحکم ہو تار ہتا ہے۔ مراتب سیر الی اللہ (سلوک کے مرتبول) کی اسی ترقی اور عروج کی طرف اس آیت میں تقویٰ اور ایمان کی تکر ار (بار بار ذکر کرنے) سے اشارہ فرمایا ہے اور سلوک کے آخری مقام احسان اور اس کے ثمرہ (اللہ کے محبت کرنے) پر متنبہ فرمایا ہے۔

### اس آیت کاشان نزول

ال آیت کریمہ کاتر جمہ اور مطلب کماحقہ سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ اس کاشان نزول واقعہ جس سے متعلق بیہ آیت نازل ہوئی بیان کردیا جائے واضح ہو کہ بیہ آیت کریمہ تحریم خمر شراب کی حرمت 'کے بعد صحابہ کرام کے ایک شبہ کاجواب دینے کی غرض سے نازل ہوئی ہے وہ شبہ بیہ ہے کہ وہ مسلمان 'جو شراب کے حرام ہونے سے پہلے شراب پینے کاجواب دینے کی غرض سے نازل ہوئی ہے وہ شبہ بیہ ہے کہ وہ مسلمان 'جو شراب کے حرام ہونے سے پہلے شراب پینے

رہاور شراب کے حرام ہونے سے پہلے ہی وہ و فات پاگئان کی شراب نوشی پر آخرت میں مواخذہ ہو گایا نہیں؟جواب بالکل واضح ہے کہ انکی زندگی میں جو چیزیں حرام تھیں جب وہ زندگی بھران سے بچتے اور اجتناب کرتے رہے توان سے شراب چینے پر مواخذہ کا سوال پیداہی نہیں ہو تااس لئے کہ شراب اس وقت حلال تھی اور اس کا پینا گناہ نہ تھا حرام توان کی و فات کے بعد ہوئی ہے گاوہ ضرور گنہگار ہو گاور تو بہ نہ کی تو آخرت میں اس پر ضرور مواخذہ ہو گا۔

ا یک ضروری تنبیه 'انباع سنت کے بغیرنه کوئی متقی بن سکتاہے نه ولی الله

تقوی اور پر ہیزگاری کے ان مراصل کو طے کرنے کے دوران اور متی لینی اللہ کاولی اور محبوب بننے کی جدو جہد کے اثنا ہیں متی اعظم سب سے بڑے پر ہیزگار محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت مقد سہ اور آپ کے اسوہ حسنہ کو ہر ہر قدم پر پیش نظر رکھنا از بس ضر وری ہے اور اس کا علم آپ کو احادیث پڑھے اور جانے بغیر نہیں ہو سکتا آپ کی سنت اور سیر ت سے ایک انچ بھی ادھر ادھر قدم نہ پڑنا چاہئے اس لئے کہ متی یعنی اللہ کا ولی اور محبوب بننے کی پہلی اور لا بدی شرط محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ و سلم کی سنت کا اتباع اور آپ کے اسوہ حسنہ کی پیروی ہے اللہ تعالی اللہ علیہ و سلم کی زبان مبارک سے ہی اعلان کر اتے ہیں: قل ان کنتم تعجبون اللہ فاتبعونی یعجبہ کم اللہ ویغفر لکم ذنو بکم (آل عمران: ۳) (اے نبی تم) کہہ دو:اگر تم اللہ سے مجت کرتے ہو تو میری پیروی کے دو:اگر تم اللہ سے مجت کرتے ہو تو میری پیروی کے معلوم ہوا کہ ایک مومن مسلمان کے لئے اللہ تعالی کی طرف ہو صفح میں اللہ تعالی کی محبت کر یہ ہے ہو میں معلوم ہوا کہ ایک مومن مسلمان کے لئے اللہ تعالی کی طرف ہو صفح میں اللہ تعالی کی محبت ہوتی بھی معلوم ہوا کہ ایک مومن مسلمان کے لئے اللہ تعالی کی طرف ہو صفح میں اللہ تعالی کی محبت ہوتی بھی دو طرفہ بی بی غیرت اللہ کا تقاضہ ہے۔

### قار تدین سے استدعا

ہمیں یقین ہے کہ اس کتاب کے پڑھنے والے تقویٰ کی ان تفصیلات کو پڑھنے اور سجھنے کے بعد اسلام کے اس عظیم ترشعار اور انسانیت کے اس سب سے بڑے شرف کی حقیقت اور فوا کدسے واقف ہو کر جس پر آیت کریمہ ان اکو مکم عند اللہ اتقاکم بیشک اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ شریف سب سے زیادہ پر ہیزگار مسلمان ہے کے تحت د نیااور دین دونوں میں بزرگی اور بڑائی کا مدار ہے اس شرف کو بتلائے ہوئے طریق پر حاصل کرنے کی کو شش کریں گے تواللہ تعالی ان کی ضرور مدو فرمائیں گے اور ان کو متقی و پر ہیزگار بنادیں گے اللہ تعالی ہم سب کواس کی توفیق اور متقی بننے کی سعادت نصیب فرمائیں آمین دعاکیا کیجئے۔

اللہم ات نفسی تقو ہاو زکھا فانگ خیر من زکھآ انت و لیھاو مو لھا:

اے اللہ تومیرے نفس کو پر ہیزگاری نصیب فرمادے اور اس کو (تمام آلودگیوں ہے) پاک وصاف کر دے اس لئے کہ تو ہی اس کا بہترین تزکیہ کرنے والاہے تو ہی اس کا والی (وارث) ہے تو ہی اس کا مولی ہے۔ سب سے زیادہ شریف کون ہو تاہے

وأما الأحاديث : فالأول : عن أبي هريرةَ رضي الله عنه ، قَالَ : قِيلَ: يَا رسولَ الله ، مَنْ أكرمُ النَّاسِ؟ قَالَ : " أَتْقَاهُمْ " . فقالوا : لَيْسَ عن هَذَا نسألُكَ ، قَالَ : " فَيُوسُفُ نَبِيُّ اللهِ ابنُ نَبِيِّ اللهِ ابن نَبِيِّ اللهِ ابن خليل اللهِ ""٣" قالوا : لَيْسَ عن هَذَا نسألُكَ ، قَالَ : " فَعَنْ مَعَادِنَ الْعَرَبِ تَسْأَلُونِي ؟ خِيَارُهُمْ فِي الجَاهِليَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الْإِسْلامِ إِذَا فَقُهُوا " مُتَّفَقُ عَلَيهِ . و" فَقُهُوا " بضم القافِ عَلَى المشهور وَحُكِيَ كَسْرُها : أيْ عَلِمُوا أَحْكَامَ الشَّرْع . توجمه: حفرت ابوہر رورضی الله عنه سے روایت ہے کہ: (ایک مرتبہ) فخر کا نات نبی رحت صلی الله عليه وسلم سے دريافت كيا گيا: يار سول الله!لو گول ميں سب سے زيادہ شريف كون ہو تا ہے ؟ حضور صلى الله عليه وسلم نے جواب دیا"جو سب سے زیادہ پر ہیز گار ہو" تو صحابہ "نے عرض کیا ہم آپ سے یہ تو دریافت نہیں کرتے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ شریف کون ہے؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا تو(نسب کے اعتبار سے تو)سب سے زیادہ شریف سیدنایوسف علیہ السلام ہیں جو خود بھی نبی ہیں اور اللہ تعالیٰ کے نبی یعقوب علیہ السلام کے بیٹے بھی ہیں جوخود بھی نبی ہیں اور اللہ تعالیٰ کے خلیل سید ناابر اہیم علیہ السلام کے بیٹے بھی ہیں (یعنی یوسف علیہ السلام خود بھی نبی ہیں ان کے باپ بھی نبی ہیں دادا بھی نبی ہیں اور پر دادا'نہ صرف نبی ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے خلیل بھی ہیں تو یوسف علیہ السلام سے بڑھ کر شریف النسب اور كون ہوسكتا ہے) صحابہ في غرض كيا: ہم يہ بھى آپ سے دريافت نہيں كرتے (توبيرانبياء كرام علیہم السلام ہیںان کا تو کہنا ہی کیاہم توعام انسانوں کے متعلق دریافت کرتے ہیں) تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا توتم عرب کی گانوں ( قبیلوں ) کے متعلق دریافت کرتے ہو؟ تویادر کھو!جولوگ عہد جاہلیت میں (اسلام سے پہلے زمانہ میں)اچھے اور بہتر تھے وہ اسلام میں (داخل ہونے کے بعد) بھی اچھے اور بہتر ہیں بشر طیکہ وہ دین کی سمجھ (یعنی شرعی احکام و تعلیمات میں بصیرت) حاصل کرلیں۔ فقہوا۔ ق کے ضمہ کیساتھ۔ سرہ کیساتھ بھی ہے۔ یعنی جس نے شریعت کے احکام کی فہم حاصل کرلی۔

اسلام میں شرافت کامعیار پر ہیز گاری ہے

تشریح: اس حدیث پاک میں تقوی پر ہیزگاری کے معنی میں استعال ہوا ہے اس حدیث کا تقویٰ کے باب سے تعلق بظاہر صرف پہلے جو اب کے اعتبار سے ہے لیعنی شرف اور کرم کامدار تو صرف پر ہیزگاری پر ہے جو جتنا

زیادہ پر ہمیزگار ہوگا اتنا ہی زیادہ شریف ہوگا اور آپ کا بیہ جو اب قرآن کریم کی آیت کریمہ ذیل سے ماخو ذہے۔ یابھا الناس انا خلفنا کم من ذکر وانشی و جعلنا کم شعوباً وقبآئل لتعارفوا ان اکرمکم عنداللہ اتقاکم (الحجرات ع ۲)

اے لوگو(انسانو)ہم نے تم کوایک مرد(آدم)اورایک عورت(حوا) سے پیداکیا ہے اور تم کو کنبوں اور قبیلوں میں (صرف)اس لئے تقسیم کر دیا ہے کہ تم ایک دوسرے کو (قرابت کے اعتبار سے) پیچانو (اوررشتہ داری کے حق اداکرو) بیشک تم میں سب سے زیادہ شریف آدمی اللہ کے نزدیک وہ ہے جو تم میں سب سے زیادہ پر ہیزگار ہے۔

یعنی کرم اور شرف کا تعلق قبیلوں اور خاندانوں یعنی سلسلہ نسب سے مطلق نہیں ہے کرم اور شرف کامدار تو صرف اعتقادات حقہ 'اعمال واخلاق اور فضائل و کمالات پرہے جس قدر کوئی شخص اعتقادات حقہ 'اعمال صالحہ اور اخلاق فاضلہ کازیادہ مالک ہوگاہی قدروہ زیادہ شریف اور کریم (لا ئق احترام) ہوگا۔

### اسلام میں نسبی شرافت

لیکن صحابہ کرام نے دوسری مرتبہ سوال کر کے اپنے مدعا" نسبی شرافت" کی طرف اشارہ کیا تواس کے جواب میں بھی ہادی عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے سید ناپوسف علیہ السلام اور ان کے آباؤاجداد کا جو سب کے سب انبیاء کرام علیہم السلام ہیں ذکر فرما کر پھر اسی کی طرف اشارہ فرمایا کہ انسان کی نسبی شرافت اسی وقت قابل ذکر اور لا کُق فخر ہے جبکہ وہ روحانی کمالات و فضائل اور مکارم اخلاق کے ساتھ بھی آراستہ ہواور ظاہر ہے کہ نبوت اور وہ بھی مسلسل جارپشتوں میں اس سے بڑھ کردین 'روحانی اور اخلاقی کمال و شرف اور کیا ہو سکتا ہے گویا آپ نے دوسر سے پیرا یہ میں پہلے جواب کو ہی دہرایا۔

صحابہ کا مدعا پھر بھی پورانہ ہواوہ عام دنیوی'نسبی اور خاندانی شرافت کے متعلق دریافت کرنا چاہتے تھے تو تنیسری مرتبہ آپ نے ان کے مدعافعن معاون العرب تسکونی کی تعیین فرما کر جو جواب دیااس میں بھی اس امرکی تقیر کی مرتبہ آپ نے اسلام اور اس کی اعتقادی'عمل اور اخلاقی تعلیمات کی واقفیت اور بھیرت سے کوری اور معرانسبی اور خاندانی شرافت اسلام میں کوئی چیز نہیں وہ تو صرف تعلقات قرابت کے معلوم کرنے کا ایک ذریعہ ہے۔ شرف اور کرم دین و دنیادونوں میں انہی لوگوں کا قابل ذکر اور لا کئی قدر ہے جو خاندانی شرافت کے ساتھ ساتھ اسلام اور اس کی تعلیمات نیز اخلاق فاضلہ کی واقفیت و بھیرت کے بھی علماء عملاً مالک ہوں۔

### خالص خاندانی شرافت توانسان کو شیطان بنادیتی ہے

ورنہ تونری خاندانی شرافت تو صرف رعونت و تکبر اور نخوت و غرور ہی پیدا کرتی ہے اور بڑھتے بڑھتے شیطان کی طرح مر دودوملعون بنادی ہے شیطان نے بھی مادی شرافت اور برتری کو ہی اپنی برتری اور آدم کی ممتری کی دلیل قرار دیا تھاوہ کہتا ہے

اناخيرمنه خلقتني من نارو خلقته من طين (اعراف: ع٢)

میں آدم سے بہتر وبرتر ہوں اس لئے کہ تونے مجھے آگ سے پیدا کیا ہے اور آدم کو پانی ملی سیاہ مٹی (گارے کیچڑ)سے پیدا کیا ہے۔

ادرای بنیاد پراس نے خوداپنے خالق کے علم آدم کو سجدہ کرنے کے علم کو بھی ٹھکرادیا تھا کہ یہ علم میری شان کے خلاف ہے میں اسے نہیں مان سکتا چنانچہ اللہ تعالی فرماتے ہیں اببی و است محبواس نے (آدم کو سجدہ کرنے سے) صاف انکار کر دیااور اس کواپنی شان کے خلاف قرار دیااس سے معلوم ہوا کہ تنہا نسبی اور خاندانی شرافت نہ صرف یہ کہ کوئی قابل فخر چیز نہیں بلکہ انہادرجہ خطرناک اور تباہ کن چیز ہے۔

خاندانی شرافت کس صورت میں اللہ تعالیٰ کاانعام ہے

ہاں اگر نسبی شرافت اسلام کی تعلیمات اور تفقہ فی الدین' دین کی فہم اور بصیرت سے بھی آراستہ ہواور پر ہیز گاری کی زینت سے مزین ہو تو یقیناً خاندانی شرافت اللہ تعالیٰ کا بہت بڑاا نعام اور دور رس احسان ہے۔

اس انعام کاشکریه کیاہے

اوراس انعام واحسان کا شکرید اواکرناانسان کا فرض ہے اور وہ یہ ہے کہ خالق کا کنات اللہ تعالیٰ کی تمام مخلوق کو خواہ وہ شریف النسب ہوں یا غیر شریف النسب یکساں انسان 'اور آدم و حواکی اولاد ہونے کے اعتبار سے اپنا بھائی اور برابر سمجھے اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے نزدیک جولائق عزت واحترام ہوں بعنی مسلمان اور پر ہیزگار ہوں ان کی ول سے عزت واحترام کرے اگرچہ وہ خاندانی اعتبار سے کتنے ہی کمتر کیوں نہ ہوں اور جولوگ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک مردود و ملعون (کافر) فاسق و فاجر' بدکار ہوں ان سے بیزار کی کا ظہار کرے اگرچہ وہ کتنے ہی عالی نسب اور شریف خاندان کیوں نہ ہوں۔

کوری نسبی شرافت کس کاور ثہ ہے

عاصل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے نتیوں جوابوں کا یہی ہے کہ اسلام اور دینی بصیرت یعنی پر ہیزگاری جس کی تفصیل آپ پڑھ بچکے ہیں سے محروم نسبی اور خاندانی شرافت تو فرعون' نمرود اور ابو جہل وابولہب بلکہ شیطان کاور ثہ ہے۔ جن کا ٹھکانہ جہنم ہے۔

### د نیاوالوں کے نزدیک شرافت کامعیار

اہل دنیا بھی انسان کے شخصی کر دار اور اخلاق ہی کو معیار شرف واحترام سیجھتے ہیں اور شریفوں کی بد کر دار وبداطوار اولاد کو حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں اور ان کے اپنے باپ دادا پر فخر کرنے اور ان کی بدولت اپنی عزت کرانے کے جذبہ کو باپ دادا کی ہڈیوں کی تجارت سے تعبیر کرتے ہیں۔

بزر گوں کی بد کر دار اولاد کی کون لوگ عزت کرتے ہیں

وہ لوگ در حقیقت بزدل یاخود غرض خوشامدی اور لالچی ہوتے ہیں جو محض اپنی اغراض کے لئے بزرگوں کی بد کر دار اور بداطوار اولاد کو جانتے ہو جھتے سروں پراٹھائے پھرتے ہیں یا فاسق و فاجر اور بدکر دار وبداطوار افسروں یا حکمر انوں یا مالداروں کی تعریفوں میں زمین آسان کے قلابے ملاتے رہتے ہیں نمائشی عزت واحترام میں سرتشلیم خم کئے رہتے ہیں نمائشی عزت واحترام میں سرتشلیم خم کئے رہتے ہیں محض اپنی ناجائز اغراض کے لئے یہ انسانیت کی موت ہے۔

بد کر دار لوگوں کی تعریف اور عزت واحترام سے عرش بھی لرز جاتا ہے

یادر کھئے!رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم متنبہ فرماتے ہیں۔

اذامدح الفاسق غضب الرب تعالى واهتزله العرش.

جب بد کار و بد کر دار شخص کی تعریف کی جاتی ہے تو پرور د گار عالم حد در جہ غضب ناک ہو جاتے ہیں اور عرش عظیم بھی ان کے غضب سے لرزا مھتا ہے۔

خاندانی شرافت کی حقیقت اسلام کی نظر میں

نیزهادی دوجهال صلی الله علیه وسلم ار شاد فرماتے ہیں۔

ان الله قداذهب عنكم عبية الجاهلية وفخرهابالابآء انماهو مومن تقى اوفاجرشقى الناس كلهم بنوآدم وادم من تراب.

بیشک اللہ تعالیٰ نے تمہارے اندر سے (ایمان واسلام کی بدولت) جاہلیت (اسلام سے پہلے زمانہ) کی نخوت ورعونت اور باپ داداپر فخر کرنے (کی جاہلانہ عادت) کو دور کر دیا ہے اب تو آدمی یا پر ہیزگار مومن ہو تا ہے یابد کار مردود ہو تا ہے سب لوگ آدم کی اولاد ہیں اور آدم (کا خمیر) مٹی سے بنا ہے۔ یعنی اپنی اصل و نسل کے اعتبار سے تو آدم کی اولاد کو کسی فخر و شرف کی گنجائش ہو ہی نہیں سکتی اس لئے کہ (سب کی اصل و نسل ایک ہے ہاں دیندار ی اور پر ہیزگاری بیشک انسان کو لا کت عزت واحترام بناسکتی ہے۔

### خاندانی شرافت پراس طویل تبصره کی وجه اور معذرت

دینداری اور پر ہیزگاری سے محروم خاندانی شرافت اور اس پر فخر اور بد کار وبد چلن لوگوں کی عزت واحترام اور مدح سرائی کی وبااس زمانہ میں بہت زیادہ پھیلی ہوئی ہے اس لئے ہم نے ذرا تفصیل سے اس پرروشنی ڈالنے کی کوشش کی ہے ہم قار ئین سے معذرت خواہ ہیں بارگاہ رب العالمین میں دست بدعا ہیں کہ وہ اپنی رحمت سے ہم سب کواس وبائی بیاری سے محفوظ رکھیں آمین بجق طہ ویلیین

### ير ہيز گارى كے كئے سب سے براخطرہ

الثَّاني: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ، عن النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : "إِنَّ الدُّنْيَا حُلْوَةً خَضِرةٌ ، وإِنَّ اللهَ مُسْتَخْلِفُكُمْ فِيهَا فَيَنْظُرَ كَيفَ تَعْمَلُونَ ، فَاتَّقُوا الدُّنْيَا وَاتَّقُوا النِّسَاء ؛ فإِنَّ أُوَّلَ فِتْنَةِ بَنِي إسرائيلَ كَانَتْ في النِّسَاءِ " رواه مسلم.

و سواہ مسلمہ عن اون علیہ اسلام نے مسلم کے مسلم کے مسلم کے توجمہ: حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے آگاہ فرمایا کہ: بیشک دنیا (کی نعمیں) بے حدشیریں و لکش اور نظر فریب ہیں اور یقینا اللہ تعالی (اپنے وعدہ کے بموجب اسلامی فتوحات کے بعد) ان پر تمہیں قابض (ومتصرف) فرمائیں گے (اور دنیا بھر کے سامان عیش و تعیش کا تمہیں مالک بنادیں گے) پھر دیکھیں گے تم کیا کرتے ہو؟ پس تم ان دنیا کی نعموں (میں منتغرق ہونے اور کھو جانے) سے بچنا اور دور رہنا اور (خاص طور پر) عور توں (کی محبت نعمی اندھے بننے) سے تو بہت ہی ڈرتے اور بچتر ہنا اس لئے کہ (حضرت موسی علیہ السلام کی قوم) بنی اسر ائیل کی پہلی آزمائش عور توں ہی (کے بارے) میں ہوئی تھی (اور وہ عور توں کی محبت میں ہی اندھے ہو کر تمام گر ابیوں اور حرام کاریوں میں مبتلا اور تباہ ہوئے تھے)

عورت کی اندھی محبت پر ہیز گاری کی سب سے بردی دستمن ہے

تشویح: اس دنیااوراس کی تقوی شکن نفسانی خواہشات اور دنیاوی نعمتوں کی تفصیل آپ تقوی کے بیان میں آیت کریمہ زین للناس حب الشہوات من النسآ الآیہ کے تحت پڑھ چکے ہیں اور اس اندھی محبت کا حال بھی پڑھ چکے ہیں جو پر ہیزگاری اور خدا پر ستی کی سب سے بڑی دشمن ہے اور جوانسان کو دنیااور آخرت دونوں میں ہلاک کر ڈالتی ہے۔ بہتر ہے کہ آپ اس بیان کو پھر پڑھ لیس دیکھئے ان نفسانی خواہشات اور انسان کواندھا بنادیے والی نعمتوں میں سر فہرست اول نمبر پر عور توں کی محبت ہے اس لئے تقوی سے متعلق اس حدیث پاک میں بھی نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو نفسانی خواہشات اور دنیا کی تمام نعمتوں سے پر ہیز کرنے کے ساتھ ساتھ ساتھ

خاص طور پر عور توں کی محبت سے بیخے اور دور رہنے کی ہدایت فرمائی اور بنی اسرائیل کی جاہی کی مثال یاد دلاکر عور توں کے فتنہ سے ڈرتے اور بیخے رہنے کی تاکید فرمائی ہے اسکی وجہ یہ ہے کہ نفس کی وہ خواہش اور لذت جنسی لذت 'جو بڑے سے بڑے عاقبت اندلیش اور ہو شمندانسان کو بھی بالکل اندھابناد بی ہے وہ مر دوں کو عور توں سے اور عور توں سے ہی حاصل ہوتی ہے بھر ای لذت کی شکیل کے لئے شراب بھی پی جاتی ہے سور کا گوشت بھی کھایا جاتا ہے اور گانے بجانے بر ہنہ رقص وسر ور اور عریانی و فحاشی کی محفلوں کلبوں سے اس آگ کو اور بھڑ کایا جاتا ہے اور اس شیطانی خواہش اور لذت کا بھوت سروں پر سوار ہو کر پیکیل عیش اور مزید ہو سرانی کی اور بھر کی این اندھاد ھندمال ودولت بچھ کرنے پر مجبور کرتا ہے اور انسان مال ودولت کی غرض سے حرام وطال کی تمیز کئے بغیراندھاد ھندمال ودولت بچھ کرنے پر مجبور کرتا ہے اور انسان مال ودولت کی عرص وہوں میں گرفتار ہو کر سختے اندہ ہو کہ وہی تو معمولی بات ہے اس لحاظ سے یہ نفسانی خواہش ولذت اور مردول کے جاتا ہے خیانت 'بددیا نتی اور دھو کہ وہی تو معمولی بات ہے اس لحاظ سے یہ نفسانی خواہش ولذت اور اس کے لئے مردوں کی یہ اند ھی محبت تمام بدکاریوں حرام کاریوں اور جرموں کے از کاب کی جڑہے اور برہیزگاری یعنی اعلی کردار 'بلند اخلاق اور پاکیزہ فطری اقدار کی سب سے بڑی دشمن ہو اس کے حیوانی خواہش ولذت اور اس کے متیجہ میں عورت کی محبت کا سب سے زیادہ برااور خطرناک متیجہ باہمی رقابت میں دیک وصد اور بغض و کینہ ہے جس کے متیجہ میں عورت کی محبت کا سب سے زیادہ برااور خطرناک متیجہ باہمی رقابت میں دیک وصد اور بغض و کینہ ہے جس کے متیجہ میں عورت کی فتنہ کار فرماہوتا ہے۔

عورت کا فتنه صرف شخصی زندگی کو ہی تباہ نہیں کرتا

یہ عورت کا فتنہ صرف ایک انسان ہی کی شخصی تاہی کا سبب نہیں بنآ بلکہ بڑھتے بڑھتے ملکوں قوموں اور حکومتوں کی تاہی کا سبب بنتا ہے تاریخ کے صدم واقعات اس کے شاہد ہیں اس لئے یہ ایک نا قابل انکار وتر دید حقیقت ہے کہ سب سے بڑا فتنہ عورت کی اندھی محبت ہے اور اس کا توڑ کہتے یا اس"نر ہر"کوا تار نے والا"تریاق" صرف اسلامی تقوی اور پر ہیزگاری ہے۔

یر ہیز گاری کادوسر ادستمن

اس کے بعد دوسرے نمبر پر پر ہیز گاری کا دستمن" حب مال "کما فتنہ ہے لیعنی بے حساب مال ودولت کے انبار جمع کرنے کی حرص وہوس اسی لئے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو اس خطرناک فتنے ہے بھی آگاہ اور خبر دار فرمایا ہے ارشادہے:

لكل امة فتنة وفتنة امتى المال:

ہر (نبی کی) اُمت کی ایک آزمائش کی چیز ہوئی ہے اور میری اُمت کی آزمائش کی چیز مال ہے۔

تقوی کی تشری کے ذیل میں بیان شدہ مذکورہ سابق آیت کریمہ ذین للناس حب الشهوات الآیہ میں اس اس کووالقناطیو المقنطوۃ من الذهب والفضۃ سونے چاندی کے تہبتہ لگائے ہوئے انبار 'سے تعبیر فرمایاہے دنیا کے تجربات وواقعات شاہد ہیں کہ ہوس مال وزر تقوی اور پر ہیزگاری تورہی ایک طرف بیاند هی محبت اور ہوس تو کوئی بھی ایسا برے سے براحرام کام اور حرام مال حاصل کرنے کاذر بعہ نہیں جس کوافقیار کرنے پرانسان کو مجبور نہ کرتی ہواور اس کے نتیجہ میں ونیااور آخرت دونوں میں ذلیل وخوار اور رسواور وسیاہ نہ کردیتی ہو قرآن کریم میں اس زراندوزی پر بڑی شدید وعید آئی ہے جس کوس کر بدن کے رو تکٹے کھڑے ہو جاتے ہیں نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی فہ کورہ ذیل حدیث میں اللہ تعالی کی قتم کھا کراس تباہ کن خطرہ سے خبر دار کیا ہے ارشاد ہے:

و سلم نے بھی فہ کورہ ذیل حدیث میں اللہ تعالی کی قتم کھا کراس تباہ کن خطرہ سے خبر دار کیا ہے ارشاد ہے:

فوالله لااخشى عليكم الفقرولكن اخشى عليكم ان تبسط عليكم الدنيا كما بسطت على من كان قبلكم فتنافسوافيها كماتنافسوا فتهلككم كمآ اهلكتهم:

پی خدا کی قتم فقروافلاس کا مجھے تمہارے متعلق کوئی اندیشہ نہیں (تم اس سے تباہ نہ ہو گے) لیکن میں تو تہارے بارے میں صرف اس سے ڈرتا ہوں کہ دنیا (کی مال ودولت) کے دروازے تم پر کھول دیئے جائیں جیسے پہلی قوموں پر کھول دیئے گئے تھے پھرتم ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کراسکی حرص وہوس میں ایسے ہی گر فتار ہو جاؤجسے وہ گر فتار ہو جائے جیں اور پھر وہ دنیاتم کواسی طرح ہلاک کرڈالے جیسے ان کوہلاک کر چکی ہے۔

اس حرص وہوس مال وزر کے سم قاتل 'مہلک زہر کا تریاق بھی یہی تقویٰ اور پر ہیزگاری ہے۔یاور کھئے! شریعت کی تعلیمات کے مطابق حلال اور جائز آمدنی کے ذرائع سے مال ودولت حاصل کرنا اور پھر خدا اور رسول کے بتلائے ہوئے مصارف میں اس کو خرچ کرتے رہناوہ" نسخہ شفاء ربانی" ہے کہ اس کو استعمال کرتے رہنے اور پر ہیزگاری کے اصول کی پیروی کرتے رہنے کی صورت میں حب مال اور ہوس زراندوزی کا مرضیاس بھی نہیں پھٹک سکتا۔

ير هيز گاري کا تيسر او سمن

پرہیزگاری کا تیسراو شمن نفس انسانی کی تیسر کی بھوک جوع الارض یعنی زمین جائیداد کی ہوس ہے عورت اور دولت کے بعد تیسر افتنہ جاگیر داری اور ملک گیری کا فتنہ ہے اس مرض میں مبتلا اور اس فتنہ میں گرفتر انسان سب سے زیادہ ظلم وجور کا خصوصا غریبوں کمزوروں نتیبیوں 'بچوں اور عور توں پر مر تکب ہوتا ہے اور آخر میں بڑا ہی بے رحم اور سنگدل کہئے قصائی بن جاتا ہے قر آن کریم میں ایسے ظالموں کے لئے بڑی شدید وعیدیں آئی ہیں شہوات نفسانی کے اصول پر مشتل آبت کریمہ میں حب جائید اور وجاگیر داری کو والا نعام والحرث اور مویشیوں اور زمین کی پیداوار کی محبت سے تعبیر کیا ہے۔

غرض اس میں تو کوئی شک و شبہ کی گنجائش ہے ہی نہیں کہ جنسی لذت 'مال وزر اور زمین و جائیداد کی ہو س' بھی کام دنیا ہے تمام تربد کاریوں کاسر چشمہ ہے اس سے نیخے اور دور سے دور تررہے کی مدایت حضرت اور عید خدری گی روایت میں کی گئی ہے اس کا می خود کے دور تررہے کی مدایت حضرت اور عید خدری گی روایت میں کی گئی ہے اس کا می خود کی دور تر دور سے دور تررہے کی مدایت حضرت اور عید خدری گی روایت میں کی گئی ہے اس کا می خود کی دور تر دور سے دور تر دیا کی کام دنیا ہے تمام تربد کاریوں کا سرچشمہ ہے اس سے نیخے اور دور سے دور تر دیا ہے کی مدایت حضرت اور عید خدری گی روایت میں کی گئی ہے اس کی گئی ہے۔

آزمائش اوراس میں پورااترنے کی تدبیر

ان دنیا کی تعمتوں میں آزمائش کا پہلویہ ہے کہ انسان ان کے بغیر بھی زندگی نہیں بسر کر سکتا اور انکا میسر آنا بھی خطرہ کی گھنٹی ہے بعنی تباہی کے خطرہ سے خالی نہیں اس آزمائش میں پور ااتر نے کاراز جیسا کہ حدیث پاک بعنی آلاخشی علیکم الفقو میں اشارہ فرمایا ہے' یہ ہے کہ مال ودولت اور سامان رفاہیت کی فراوائی کے مقابلہ میں انسان فقر وافلاس بقدر ضرورت روزی کو ترجیح دے اور خوش آمدید کہئے صبر و قناعت اور تقویٰ کادامن مضبوطی سے تھاہے رہے اور اگر بغیر کسی خاص جدوجہد اور تلاش وسر گردائی کے 'دولت ورفاہیت خوشحالی خود بخود میسر آئے تواس کو اللہ تعالیٰ کاخاص انعام واحسان سمجھے نہ کہ اپنی کارگزاری کا نتیجہ اور اللہ تعالیٰ کاشکر اور حق نعمت قولاً و عملاً اداکر تارہے مگر دل کواس کی محبت سے پاک رکھے اور حرص و ہوس کوا ہے پاس تک نہ پھکنے دے اس کانام پر ہیزگاری اور تقویٰ ہے۔

موجودہ زندگی میں ان ہدایات پر عمل کرنے کا فائدہ

رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی ان مشفقانہ ہدایات پر عمل کر کے اور پر ہیزگاری کوا ختیار کر کے ہم آج کی زندگی میں بھی بے شار خطرات اور ہلا کتوں سے زیج سکتے ہیں حق سبحانہ و تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ہم سب کوان پر عمل کرنے کی توفیق عطافر مائیں آمین۔

الله تعالیٰ سے کیاد عاماً نگنی جاہئے۔ حدیث نمبر اے / ۳

الثالث: عن ابن مسعودٍ رضي الله عنه: أنَّ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يقول: "
اللَّهُمَّ إنِّي أَسَالُكَ الهُدَى، وَالتَّقَى، وَالعَفَافَ، وَالغِنَى " رواه مسلم.

قرجهه: حضرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے روایت ہے کہ سرور کا کنات صلى الله عليه وسلم
(عموماً دعاميں) فرمايا کرتے تھے اے الله ميں تجھ سے ہدایت کا سوال کرتا ہوں اور پر ہيزگاری کاپارسائی
کاور غنا (مخلوق سے بے نیازی) کا (توبه چاروں نعمیں مجھے عطافر مادے)

حیار نعمتیں اور ان کی تشر<sup>ت</sup>

تشریح: اس حدیث پاک میں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے چار عظیم نعمتوں کی خود بھی اللہ تعالیٰ سے دعاما نگی ہے اور امت کو بھی ان کی دعاما نگنے کی تعلیم دی ہے وہ عظیم نعمتیں یہ ہیں۔

(۱) ہدیٰ: ہدایت الہیہ جس کی دعاہر مسلمان ہر نماز کی ہر رکعت میں مانگاہے اہدنا الصواط المستقیم (اے اللہ) توہم کوسیدھے راستہ پر چلا قر آن کریم میں انبیاء علیہم السلام کے پیغیبرانہ طریق کار کو بھی ہدیٰ سے تعبیر فرمایا ہے اور خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی اس کی پیروی کرنے کا حکم دیاہے: ارشادہ۔

فبھدھم اقتدہ۔(اے نبی تم ان نبیوں کے طریق کار کی پیروی کیا کرواس لئے کہ یہ ہی ہدایت الہی در حقیقت "ہدایت" ہے ارشاد ہے قل ان الھدی ھدی اللہ(اے نبی تم کہہ دو: بے شک ہدایت تواللہ تعالیٰ کی ہدایت ہی ہے اور اس کے ماسویٰ سب گراہی و تجراہی ہے) نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کو بھی ازراہ شفقت اس "ہدایت" کی دعاما نگنے کی تعلیم دیتے ہیں۔

(۲)القی: تقویٰ اور پر ہیز گاری جس کی تفصیل آپ پڑھ چکے ہیں تمام محرمات حرام چیز وں اور کا موں اور کبیر گناہوں سے بچناجس کا پہلامر حلہ ہے۔

(۳) العفاف: پارسائی یعنی تمام ممنوع اور برے اعمال واخلاق سے بچنا خصوصاً کسی سے سوال کرنے اور کسی کے سامنے ہاتھ پھیلانے کی ذلت اٹھانے سے بچنا چنانچہ قرآن کریم میں اس عفاف سے مشتق اور ماخوذ لفظ تعفف' احتیاج کے باوجود کسی سے سوال نہ کرنے کے معنی میں ایسے پارساحاجت مندوں کی تعریف کے طور پر استعمال ہواہے ارشادہے:

یحسبھم المجاہل اغنیآء من التعفف: ناوا قف آدمی ان حاجت مندوں کو سوال ہے بیجنے کی وجہ سے غنی (مالدار) سمجھتا ہے (حالا نکہ وہ شدید حاجت مند ہوتے ہیں اس لئے کہ انہوں نے دنیا کا تمام کاروبار چھوڑ کر خود کواللہ تعالیٰ کی راہ میں وقف کیا ہواہے بیرپار ساحاجت منداصحاب صفہ رضی اللہ عنہم تھے۔

بہر حال گو جان بچانے کے لئے سوال کرنا جائزہے تاہم احادیث میں بڑی کٹر ٰت اور شدت کے ساتھ سوال کرنے کی ممانعت آئی ہے یہی پر ہیز گاری کا تقاضہ ہے۔

۴۔ الغنی: مخلوق سے بے نیازی کی سینی اللہ تعالی کے فضل سے بقدر کفاف مروریات پورا کرنے کے بقدر روزی میسر آنے کی صورت میں اللہ تعالی کے سوااور کسی بھی ہستی کے سامنے اظہار حاجت نہ کر نااور جواللہ تعالی نے دیا ہے اس پر قناعت اختیار کرناحدیث نمبر (۲) کے ذیل میں اس صبر و قناعت کی اہمیت اور فوا کد کا جال پوری تفصیل کے ساتھ آپ پڑھ چکے ہیں اس لئے حدیث شریف میں آیا ہے خیر الغنی غنی النفس بہترین دولت مند دل کا غنی ہو تا ہے اور اس لئے مسنون دعاؤں میں آیا ہے اللہم اجعل غنای فی صدری: اے اللہ تو مجھے دل کا غنی بنادے اس طرح مسنون دعائے آپ بھی روزانہ بید دعامانگا کیجئے۔

اللھم اغنی بفضلك عمن سواك: اے اللہ تو مجھے اپنے فضل وانعام ہے اپنے ماسواسب سے غنی (بے نیاز) بنادے لیعنی دل کو اپنے ماسواسب کے تصور سے پاک کر دے یہی پر ہیز گاری کا اعلیٰ مرتبہ ہے۔

تقویٰ کے علاوہ باقی تین خصلتیں بھی پر ہیزگاری ہی کے لوازمات میں سے ہیں جیسا کہ آپ تفصیل سے پڑھ چکے ہیں ان چاروں نعمین کے علاوہ باقی تین خصلتوں کامالک انسان در حقیقت اولیاءاللہ کے مقدس زمرہ میں شامل ہو تاہے اور دنیااور آخرت دو وں میں سر خرواور لائق عزت واحترام ہو تاہے آپ بھی کو شش کر کے دیکھے لیجئے اللہ پاک آپکی مدد فرمائیں گے۔

### الله تعالى كے خوف اور جشية كا تقاضا

الرابع: عن أبي طريفٍ عدِيً بن حاتم الطائي رضي الله عنه، قَالَ: سمعت رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم، يقول: "مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينِ ثُمَّ رَأَى أَتْقَى للهِ مِنْهَا فَلَيَأْتِ التَّقْوَى " رواه مسلم.

قرجمه: حضرت عدى بن عاتم طائى رضى الله عنه سے روایت ہے کہتے ہیں: میں نے خاتم انبیاء صلى الله علیه وسلم سے ساہے آپ فرمارہ ہے جے جس شخص نے کی کار خیر کے نہ کرنے کی قتم کھالی ہواوروہ محسوس کرے کہ اللہ کے ڈراور خوف کا بیہ تقاضا نہیں ہے کہ میں بی کام نہ کروں (بلکہ مجھے بی کام کرنا چاہئے) تواسے (قتم توڑو فی چاہئے اور اس کا کفارہ اوا کروینا چاہئے اور) اس کار خیر پر عمل کرنا چاہئے (جواللہ کے خوف اور شینہ کا تقاضا ہو)

مثال: تشویح: مثلاً کسی گیچر سائل سے تنگ آگر کسی نے قتم کھالی کہ میں آج سے کسی ایسے سائل کوا یک بیسہ نہ دول گا" حالا نکہ اللہ تعالیٰ کاارشادہ و فی اموالہم حق للسآئل والمعحووم: ان (اہل ایمان) کے مال میں ہر سوال کرنے والے اور نہ کرنے والے کاحق ہے نیزارشادہ واما السآئل فلا تنہو: باقی سوال کرنے والے کو تو ہر گزنہ جھڑکو' اس لئے اس قتم کو فوراً توڑو یتااور کفارہ اواکر دینا چاہئے اور ہر سائل کو جو بھی میسر ہو ضرور دینا چاہئے ورنہ نرمی سے اپنی مجبوری اس پر ظاہر کر دینی چاہئے گھر بھی نہ مانے یہ سخت وست کے تو خاموشی کے ساتھ گذر جانا چاہئے اور اس کی بدتمیزوں سے در گزر کر ناچاہئے کہی خوف و خشیت الہی کا تقاضہ ہے اور اس قتم کو توڑو دینا ہی تقوی اور پر ہیزگاری کا مقتضی ہے یہ صورت ایسے ہی کار خیر کے ترک کرنے میں پائی جاسمتی ہے جو مباح ہو یعنی اس کا کرنا ورنہ کرنا دونوں جائز ہوں مگر کرنانہ کرنے سے بہتر ہواللہ تعالی ہم سب کواس حدیث پر عمل کرنے کی توفیق عطافر مائیں آمین۔

## اللد تعالیٰ ہے ہر وفت ڈرتے رہنے کا عملی ثبوت اور اس کا ثمرہ

الخامس: عن أبي أُمَامَةَ صُدِيّ بن عجلانَ الباهِلِيِّ رضي الله عنه ، قَالَ : سَمِعتُ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَخْطُبُ فِي حجةِ الوداعِ ، فَقَالَ : " اتَّقُوا الله وَصلُّوا خَمْسَكُمْ ، وَصُومُوا شَهْرَكُمْ ، وَأَدُّوا زَكاةَ أَمْوَالِكُمْ ، وَأَطِيعُوا أَمَرَاءكُمْ تَدْخُلُوا جَنَّةَ رَبِّكُمْ " رواه الترمذي ، في آخر كتابِ الصلاةِ ، وقالَ : " حديث حسن صحيح ".

قوجهه: حضرت ابواُمامه بابلی رضی الله عنه سے روایت ہے کہتے ہیں: میں نے سرور کا ئنات صلی الله علیه وسلم کو ججة الوداع کے موقع پر خطبه دیتے ہوئے سنا آپ فرمار ہے تھے (اے مسلمانو) الله سے ڈرو'یا نچوں وقت کی نمازیں (باجماعت) پڑھومال کی زکوۃ اداکروا پنے امیروں (حکمرانوں) کی اطاعت کرواورا پنے رب کی جنت میں داخل ہو جاؤ۔

### جائزامور میں حکمرانوں کی مخالفت بھی پر ہیز گاری کے منافی ہے

تشریح: آپ تقویٰ سے متعلق تفصیلی بیان میں پڑھ چکے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کاڈر اور خوف ہی نہ صرف عبادت بلکہ تمام احکام شرعیہ پر عمل کرنے کا حقیقی اور اصلی محرک ہو تاہے نیزید خوف خدانہ صرف شخص اور انفرادی زندگی بلکہ قومی اور اجتماعی زندگی کو بھی تباہی سے بچانے کا واحد ذریعہ ہے جیسا کہ اس حدیث پاک میں سرور کا نئات نبی امن وسلام صلی اللہ علیہ وسلم نے تقریباً ایک لاکھ چو ہیں ہزار مسلمانوں کے محیر العقول 'حیرت انگیز 'مجمع میں ایپ آخری اور وواعی خطبہ میں اعلان فرمایا اس لئے قوم کے دلوں میں خوف خدااور ان کے کردار میں تقویٰ اور پر ہیزگاری حکومتوں اور ملکوں کے لئے بھی بہت بڑی رحت ہے۔

حکمر انوں کی مخالفت کس وفت جائز بلکہ فرض ہو جاتی ہے باق حکمر انوں کی اطاعت اسی وفت تک واجب ہے جب تک کہ وہ خدا کی نافر مانی اور شریعت کی خلاف ورزی پر مجبور نہ کریں اس لئے کہ رہبر عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا اعلان الاطاعة لمخلوق فی معصیة المخالق: خالق کی نافر مانی میں کسی بھی مخلوق کی اطاعت نہیں کی جاسکتی مسلمانوں کا فرض ہے کہ حکمر ان کتنا ہی ظلم وستم کیوں نہ کریں خدا کی نافر مانی ہر گزنہ کریں اللہ تعالی ہمیں ایسے حکمر انوں سے بچا کیں اور اپنی بناہ میں رکھیں آمین بحق رحمۃ للعالمین

# باب في اليقين والتوكل يقين اور توكل كابيان

### يقين وأيمان

غروہ احزاب 'جنگ احزاب یا جنگ خندق اپنی فتنہ سامانی اور حوصلہ فکنی کے اعتبار سے عہد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی نہایت صبر آزما جنگ ہے ایسے ہمت شکن حالات میں وشمنوں کے دل بادل لشکر اور چاروں طرف سے محاصرہ کرنے والی فوجوں کو محافہ جنگ پردیکھ کر سرایا ایمان وتسلیم مومنین موقنین نے جس یقین وایمان کا اظہار کیا ہے اس کا حال آیت کریمہ ذیل میں بیان فرمایا ہے ارشاد ہے:

قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمِنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَاناً وَتَسْلِيماً ﴾ [ الأحزاب : ٢٢ ]،

ترجمہ۔اورجب دیکھیں ایمان والوں نے دشمنوں کی فوجیں تو بولے:(ارے) یہ تو وہی ہے جس کااللہ اوراس کے رسول نے اوراس (حوصلہ اوراس کے رسول نے اوراس (حوصلہ شکن منظر) نے ان کے ایمان اور تشلیم میں اضافہ ہی کردیا۔

تفسير - غزوة احد كے ايك سال بعد غزوه بدر صغرى سے متعلق جسى كى تفصيل كى قدر حديث نمبر (٣) ميں آد ہى ہو دشمنوں كى و همكيوں اور جھوٹے پروپيگنٹ سے اصلاً متاثر نہ ہونے والے مومنين موقنين يقين كامل كے مالك اہل ايمان اور متوكلين كاملين كا حال اور انكے توكل كى شان اور اس كا نتيجہ ويل كى آيت كريمہ ميں بيان فرمايا ہے: ارشاد ہے۔ وقال تَعالَى : ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاحْشَوْهُمْ فَوَادَهُمْ إِيمَاناً وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ، فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءً وَاتَّبَعُوا رضْوَانَ اللهِ وَاللهُ ذُو فَضْلِ عَظِيم ﴾ [آل عمران ١٧٤ ]

تفیر۔(اجر عظیم ان لوگوں کے لئے ہے) جن سے (دشمنوں کے حمایت) لوگوں نے کہا بیٹک مکہ کے لوگوں (اجر عظیم ان لوگوں نے کہا بیٹک مکہ کے لوگوں (قریش اور سامان) جمع کیا ہے کے لوگوں (قریش اور سامان) جمع کیا ہے پس تم ان سے ڈرو (اور لڑنے کے لئے مت جاؤ) تو اس (جھوٹی و حمکی) نے ان (مومنوں) کے پس تم ان سے ڈرو (اور لڑنے کے لئے مت جاؤ) تو اس (جھوٹی و حمکی) نے ان (مومنوں) کے

ایمان کواور بھی زیادہ کر دیا اور انہوں نے کہا ہمارے لئے تو اللہ بہت کافی ہے اور وہ تو بڑا ہی اچھا کارساز ہے چنانچہ (اہل ایمان مقررہ محاذ جنگ پر گئے اور وہاں سے)واپس آئے اللہ کی نعمت (فتح وظفر)اور فضل (مال غنیمت) کے ساتھ کچھ بھی تو گزندان کونہ پہنچااور اللہ کی رضا کی پیروی بھی کرلی اور اللہ تو بڑے ہی فضل وانعام والاہے۔

اللہ تعالیٰ کے ذکراور قرآن عظیم کی آیات کی تلاوت سے مومنوں کے ایمان میں ترقی اور زیادتی تو کل علی اللہ کا نتیجہ ہے ارشادہے:

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [ الأنفال : ٢ ]

والآيات في فضل التوكل كثيرةٌ معروفةٌ.

مومن توبس وہی لوگ ہیں جن کے سامنے جب بھی اللہ کاذکر کیا جاتا ہے توان کے دل لرزنے لگتے ہیں اور جب اس (کے کلام' قرآن) کی آیات تلاوت کی جاتی ہیں تووہ ان کے ایمان کو اور زیادہ (سے زیادہ) کر دیتی ہیں اور وہ اپنے رب ہی پر (کلی اعتماد اور) بھروسہ کیا کرتے ہیں۔

توكل:

خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کر کے مذکورہ ذیل آیات میں اللہ تعالیٰ پر بھروسہ اور توکل کرنے کا حکم دیا گیاہے ارشادہے:

قل ما اسئلكم عليه من اجرالامن شآء ان يتخذ الى ربه سبيلاًوتوكل على الحي الذي لايموت وسبح بحمده وكفي به بذنوب عباده خبيرًا (النرتانع:۵)

تم (اے نبی! منکرین حق سے) کہہ دو! میں تم سے اس دعوت ایمان اور تبلیغ حق پر کوئی معاوضہ مطلق نہیں مانگاالا یہ کہ جو چاہے وہ اپنے رب کاراستہ (دین اسلام) اختیار کرلے اور تم (اے نبی!ان کی دشمنی کی پر واہ مت کر و اور کہ اور ہمیشہ سے ہمیشہ تک) زندہ رہنے والے رب پر بھر وسہ رکھو جس کیلئے مرنا (ممکن ہی) نہیں ہے اور اس کی تبلیع حمد و ثنا کے ساٹھ کیا کر ووہ اپنے بندوں کے گنا ہوں (کفروشرک) سے باخبر (تمہارے لئے) کافی ہے۔ اس کی تسبیع حمد و ثنا کے ساٹھ کیا کر ووہ اپنے بندوں کے گنا ہوں (کفروشرک) سے باخبر (تمہارے لئے) کافی ہے۔ فاعف عنهم و استغفر لهم و شاور ہم فی الامر فاذاعز مت فتو کل علی الله ان الله یحب المتو کلین (ال عمران ناے))

پس ان (نادانی سے 'اپنے تھم کی خلاف ورزی کرنے والوں) کو معاف کر دواوران کے لئے مغفرت کی دعا کر و اور (پیش آمدہ) کا موں میں ان سے مشورہ لیا کروپس جب (کسی کام کا) پکاار ادہ (اور فیصلہ) کر لو تواللہ پر بھروسہ کیا کر و بیٹک اللہ توکل کرنے والوں سے محبت کرتاہے۔ تنبیہ:اس آیت کریمہ میں اول اسباب و تدابیر اختیار کرنے کا حکم ہے اس کے بعد (ان اسباب و تدابیر کے بعلہ) اللہ درب العالمین پر بھروسہ کرنے کا حکم دیاہے ند کورہ ذیل آیات میں اہل ایمان کو اللہ پر توکل کرنے کا حکم دیاہے ارشادہے:

٢/١-وعلى الله فليتوكل المؤمنون (ابراجيم:٢٤)

اوراللہ ہی پر مومنوں کو تو کل کرنا چاہئے۔

٢/٢ ـ وعلى الله فليتوكل المتوكلون (ايضاً)

اوراللہ ہی پر تو کل کرنے والوں کو بھروسہ کرنا چاہئے۔

توكل كانتيجه

ند کورہ ذیل آیت کریمہ میں توکل کے نتیجہ میں اللہ تعالٰی نے تمام مشکلات ومصائب میں کفایت فرمانے اور کاربر آری کاوعدہ فرمایاہے۔

٨/ارومن يتوكل على الله فهوحسبه

اور جو سخص الله پر بھروسہ اور اعتماد کرتا ہے تووہ اس کے لئے بہت کافی ہے۔

توكل انبياء كرام عليهم السلام كاخصوصي شعار رباہے

توکل علی اللہ تمام انبیاء و مرسلین کا خصوصی شعار رہائے سخت سے سخت مشکلات اور صبر آزما حالات میں ہمیشہ انہوں نے صرف اللہ تعالیٰ کی کار سازی پراعتاد کیا ہے:ار شاد ہے۔

9/اروماکان لنآان ناتیکم بسلطان الاباذن الله وعلی الله فلیتوکل المؤمنون و مالنآالانتوکل علی الله فلیتوکل المتوکلون (ابراجیم:۲۶) علی الله وقدهدناسبلنا ولنصبرن علی مآاذیتمونا وعلی الله فلیتوکل المتوکلون (ابراجیم:۲۶) اور جمارے بس میں نہیں کہ لائیں ہم (ازخود) تمہارے سامنے کوئی ججت گر اللہ کی اجازت سے اور اللہ پر ہی ایمان والوں کو بھروسہ کرنا چاہئے۔

خاتم انبياء صلى الله عليه وسلم كو تؤكل كاخضوضي تحكم

ند کورہ ذیل آیت میں خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم کو واحد متکلم۔ مجھے۔ کے ساتھ اللہ تعالیٰ پر توکل کرنے کا خصوصی حکم دیا گیاہے ارشادہے:

١٠/١ فان تولوافقل حسبي الله لااله الاهوعليه توكلت وهورب العرش العظيم (التوبه:٦٢)

پس اگروہ (منکرین اس شفقت ورحمت اور مہر و محبت کے باوجود) انحراف کریں تو (ان ہے) کہہ دو مجھے تواللہ بہت کا فی ہے اس کے سواکوئی بھی لا کُق پر ستش نہیں ہے )اسی (و حدہ لا شریك له) پر میں نے بھر وسہ کیا ہے اور وہی عرش عظیم (تمام کا ئنات) کا مالک ہے۔

ای طرح ند کورہ ذیل آیت کریمہ میں سرور کا کتات صلی اللہ علیہ وسلم کومر جع امور کا کتات زمین و آسان کے اسرارو مخفیات کے جاننے والے اللہ تعالی کی عبادت اور اس پر بھروسہ کرنے کا خصوصی تھم دیا گیاہے۔

اا/(۲)ولله غیب السموت و الارض و الیه یو جع الامر کله ' فاعبدہ و تو کل علیه و مار بك بغافل عماتعملون (یوسف: ۱۰۰)

اوراللہ ہی کے لئے ہیں آسانوںاور زمین کی پوشیدہ باتیں (جن سے اس کے سواکوئی بھی واقف نہیں)اور اس کی طرف لوٹناہے تمام کا تمام اختیار' پس تم (اے نبی)اس کی عبادت کیا کرواور اس پر بھروسہ کیا کرواور تمہارار ب تمہارے کا موں سے بے خبر مطلق نہیں ہے۔

### مذكوره بالا آيات پر مزيد تنجره

انسان بہرحال اپنی زندگی میں کاربر آری اور حاجت روائی کی غرض ہے کسی نہ کسی ہستی پر بھروسہ اور اعتماد کرنے پر فطر تا مجبورہ اور یقیناً وہ یہ بھر وسہ اور اعتماد نہ صرف اپنے ہے بڑھ کر بلکہ زیادہ ہے زیادہ کاربر آری اور حاجت روائی کی قدرت اور اختیار رکھنے والی اسباب اور ان کے اثرات و نتائج ہے گہری وا قفیت اور دور رس علم کی مالک ہستی پر ہی کر سکتا ہے یہی اس کی عقل و خرد کا نقاضا ہے قر آن عظیم نے توکل علی اللہ کا تھم و سے اور اس کی فضیلت بیان کرنے کے ذیل میں اللہ تعالیٰ کی وہ مقدس اور مؤثر صفات خاص طور پر بیان کی ہیں جو ایک خدااور اس کی صفات پر ایمان رکھنے والے مسلمان کو توکل علی اللہ کے بارے میں زیادہ سے زیادہ مطمئن کر سکیس اور وہ تمام وسوسوں اور خیالات کو خیر باد کہہ کر اور بالائے طاق رکھ کر پوری دلجمعی کے ساتھ اللہ تعالیٰ پر توکل کر سکے مثلاً وسوسوں اور خیالات کو خیر باد کہہ کر اور بالائے طاق رکھ کر پوری دلجمعی کے ساتھ اللہ تعالیٰ پر توکل کر سکے مثلاً (۱) المحی الذی لایموت (۲) لااله الاہو (۳) لله غیب السموات و الارض (۴) الیہ یو جع الامر کلہ (۵) رب العرش العظیم (۲) حسبی یا حسبنایا حسبہ (۵) ہدایت سبل.

بلکہ آیت نمبر 9/اکے جملہ و مالناان لانتو کل علی الله میں توانبیاء علیہم السلام کی زبان مبارک سے بیہ تک کہلوادیا کہ جو انسان اللہ تعالیٰ پر توکل نہ کرے وہ بالکل مت کامار اہوااور عقل و خرد سے کور اانسان ہے۔اس نقطہ نظر سے آیات اور ان کے ترجموں کو صدق دل سے دوبارہ پڑھے اللہ تعالیٰ آپ کو بھی یقین اور توکل علی اللہ کی توفیق عطافر مائیں۔

### تشریح!یقین کی تعریف

### یقین کے تین مرتبے

اس پختہ اور محکم علم کے تین مرتبے ہیں(۱) یہ کہ وہ علم اتنا پختہ اور قوی ہو کہ اگر چہ بھی اس کا مشاہدہ یا تجربہ نہ بھی ہوا ہو تب بھی وہ مشاہدہ یا تجربہ کے درجے کو پہنچا ہوا ہو یعنی مشاہدہ اور تجربہ کے بعد علم میں کوئی اضافہ نہ ہو بلکہ صرف اطمینان اور انشراح حاصل ہو جائے کہ جس کا ہمیں یقین تھااس کو دیکھے بھی لیا' تجربہ بھی ہو گیا۔ مثالیں

مثلاً ہر مسلمان کواس امر کا قطعی یقین ہے کہ مکہ مکرمہ عرب کاایک شہر ہے جہاں خانہ کعبہ واقع ہے جس کی طرف منہ کرکے تمام دنیا کے مسلمان پانچوں وقت نماز پڑھتے ہیں اگر چہ اس شہر اور خانہ کعبہ کو بھی نہ دیکھا ہویا سکھیاا یک مہلک زہر ہے آگر چہ بھی اس کا تجربہ نہ ہوا ہونہ ہی اس کی صورت دیکھی ہو۔

يقين كايبلامر تنبه علم اليقبين

یہ بینی علم کا پہلامر تبہ ہے ایسے پختہ اور کے علم کوشر بعت کی اصطلاح میں علم الیقین کہتے ہیں۔ بین کا دوسر امر تنبہ عین الیقین

اور جب اس علم کامشاہدہ یا تجربہ ہو جائے یعنی جو سنااور جانا تھاوہ آئکھوں سے بھی دیکھ لیا جائے اور تجربہ بھی ہو جائے تواس علم کو مشاہدہ یا تجربہ کے بعد شریعت کی اصطلاح میں عین اکیقین کہتے ہیں۔

### يقين كاتيسرامريتبه حق اليقين

اوراس علم الیقین اوراس کے مشاہدہ یا تجربہ کے جمع اور متفق و منطبق ہو جانے کے بعد اس علم کانام شریعت کی اصطلاح میں حق الیقین ہے اس لئے کہ تنہا علم الیقین میں اس بات کا امکان ہے کہ قطعی اور یقینی علم ہونے کے باوجود و اقعہ اس کے خلاف ہو جیسا کہ جہل مرکب 'کسی واقعی جاہل کو اپنے عالم ہونے کا پکایفین ہونا کی صورت میں ہوتا ہے اس طرح تنہا مشاہدہ یا تجربہ پرجو علم مبنی ہواس میں بھی حواس 'بینائی وغیرہ یا تجربہ کی غلطی کا امکان ہوتا ہے لیکن جب علم یقینی مشاہدہ یا تجربہ کے ساتھ جمع اور متفق و متحد ہوجائے یعنی جب مشاہدہ یا تجربہ سے یہ بات ثابت ہوجائے کہ علم الیقین واقعہ کے مطابق ہے اور علم یقینی سے یہ بات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں ہے تواس کے الیقین واقعہ کے مطابق ہے اور علم یقینی سے یہ بات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں ہے تواس کے الیقین واقعہ کے مطابق ہے اور علم یقینی سے یہ بات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں ہے تواس کے الیقین واقعہ کے مطابق ہے اور علم یقینی سے یہ بات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں ہے تواس کے الیقین واقعہ کے مطابق ہے دور سے بیات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں ہے تواس کے الیقین واقعہ کے مطابق ہے اور علم یقینی سے یہ بات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں ہو تواس کے الیقین واقعہ کے مطابق ہے الیقین واقعہ کے مطابق ہے اس کے دور مسلم کیا گھوں کی مطابق ہے دور مسلم کی نے دور مسلم کی خواس کی کی خواس کی کی مطابق ہے دور مسلم کی بات ثابت ہوجائے کہ مشاہدہ یا تجربہ میں کوئی غلطی نہیں کی خواس کی کی مطابق کے دور مسلم کی کی خواس کی کی مطابق کے دور مسلم کی کی مطابق کے دور مسلم کی کی دور مسلم کی کی کی مطابق کے دور مسلم کی کی خواس کی کی دور مسلم کی کی دور مسلم کی کی مطابق کے دور مسلم کی کی کی دور مسلم کی کی خواس کی کی دور مسلم کی ک

بعد نہ علم کے خلاف واقع ہونے کا امکان رہتا ہے نہ مشاہدہ یا تجربہ کی غلطی کا امکان رہتا ہے اور حق متعین اور قطعی ویقینی ہوجا تاہے اور وہ علم 'حق الیقین ایسایقین جو واقعہ کے مطابق و موافق ہو کا مرتبہ جاصل کر لیتا ہے۔

یقین کے تینوں مرتبول کا ثبوت قرآن عظیم سے

اس لحاظ سے یقین کے تین مرتبے ہوئے(۱) علم الیقین (۲) عین الیقین (۳) حق الیقین 'آیت کریمہ ذیل میں دو مرتبوں کا صراحناً ذکر فرمایا ہے اور تیسرے کا اشار تا گر نفی کی صورت میں ذکر فرمایا ہے اس لئے کہ مخاطب منکرین عذاب جہنم بعنی کفار و مشرکین ہیں یا فساق و فجار 'ارشاد ہے۔

كلالوتعلمون علم اليقين لترون الجحيم ثم لترونهاعين اليقين:

ہر گزنہیں 'اگرتم کو (جہنم کا) یقینی علم ہو تا تو تم جہنم کو ضرور دیکھ لیتے پھرتم (قیامت کے دن توجب وہ سامنے آئے گی)اس کویقین کی آنکھ سے دیکھ ہی لوگے۔

ثم لتسئلن يومئذعن النعيم: (التكاثر)

پھرتم سے(اللہ کی) نعمتوں کے بارے میں ضرور سوال کیا جائے گا(اور کفران نعمت کی سزامیں ضرور جہنم کی آگ میں جلوگے عذاب جہنم کاحق الیقین اس وقت تمہیں ہوگا)

یعن اگرتم کو جہنم کا بقینی علم ہوتا تو تم اس کو ہر وقت اپنی آنکھوں کے سامنے محسوس کرتے اور ڈرتے اور کوئی اسان دنیا کی آگ میں ایساکام ہر گزنہ کرتے جو جہنم میں لے جانے والا ہواس لئے کہ جب جان بوجھ کر کوئی بھی انسان دنیا کی آگ میں نہیں گرتا تو جہنم تو پھر جہنم ہے اس کی طرف تو کوئی آنکھوں دیکھتے رخ کرنے کی بھی جرات نہیں کر سکتا بہر حال یہ تو دنیا ہے جہاں تو جہنم آنکھوں سے نظر نہیں آسکتی مگر مرنے کے بعد قیامت کے دن تو یقیناً جہنم کواپنی آنکھوں سے دیکھ لو گے اور تہمیں جہنم کا علم عین اکتین 'عینی مشاہدہ' کے در جہ میں ہوہی جائے گا اور پھر اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے حساب و کتاب کے بعد کفران نعمت (ناشکری) کی سز امیں جب جہنم میں او ندھے منہ ڈالے جاؤ گے اور جلنے لگو گے تواس و قت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم نے جو بچھ بتلایا تھا اس کا حق الیقین ہو جائے گا۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا حیاء موتی 'مر دوں کوزندہ کرنے 'کے متعلق سوال

ر سیدنا حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ سے احیاء موتی مردوں کے زندہ کرنے سے متعلق سوال ای عین الیقین کے مرتبہ کے حصول کی غرض سے کیا ہے ان کو علم الیقین حاصل تھااسی بات کو ان کی زبان سے کہلوانے کیلئے اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کے سوال پر سوال کیا ہے تاکہ یہ حقیقت واضح ہو جائے کہ حضرت ابراہیم کوعلم الیقین حاصل ہے صرف عین الیقین کامر تبہ لیعنی چٹم دید مشاہدہ کرنا چاہتے ہیں چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ابراہیم کومشاہدہ کرنا چاہتے ہیں چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کو مشاہدہ کرایا جیساکہ قرآن کریم میں مذکورہے ارشادہے۔

واذ قال ابواهیم: رب ارنی کیف تحی الموتی؟قال اولم تؤمن؟ قال:بلی ولکن لیطمئن قلبی الآیه: اور جب ابراہیم نے کہا:اے میرے رب تو مجھے دکھلا دے تو مردوں کو زندہ کیے کرے گا؟ (اللہ تعالیٰ) نے فرمایا کیا تو (مردوں کو زندہ کرنے پر)ایمان نہیں لایا؟

ابراہیم نے عرض کیا: کیوں نہیں (میرا تو پختہ ایمان ہے کہ تو ضرور مردوں کو زندہ کرے گالیکن (میں اپنی آنکھوں سے دیکھناچا ہتاہوں) تاکہ میرادل مطمئن ہو جائے (کہ تواس طرح زندہ کرے گا) اور میں میں ہونے دیکھناچا ہتاہوں) تاکہ میرادل مطمئن ہو جائے (کہ تواس طرح زندہ کرے گا)

یقین اور ایمان اور ان کا با ہمی فرق

یادر کھے اس علم بقینی کانام شریعت کی اصطلاح میں ایمان ہے بشر طیکہ دل ہے مان بھی لے اور زبان ہے اقرار بھی کرلے اس لئے کہ بسااو قات انسان ایک بات کو بقینی طور پر جانتا ہے مگر ہٹ دھر می کی وجہ سے نہ اس کومانتا ہے نہ زبان سے اقرار کر تاہے چنانچہ ہم رات دن عدالتوں میں دیکھتے ہیں کہ ایک واقعی مجرم خوب اچھی طرح جانتا ہے کہ میں نے یہ جرم کیا ہے مگر یہ دیکھ کرکہ پولیس کے پاس شوت کا فی نہیں ہے بھی مان کے نہیں کہتا کہ ہاں میں نے یہ جرم کیا ہے الاما شاء اللہ ایسے ہٹ دھر می کے انکار کو قر آن کی اصطلاح میں تجود کہا گیا ہے یعنی جان بوجھ کر اور پور ایفین ہونے کے باوجود انکار کرنا خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے عہد مبارک میں کٹر مشر کین مکہ اور متعصب و معاند یہودیوں کا آپ کی نبوت کومانے سے انکار اس فتم کا انکار تھا چنانچہ اللہ تعالی ایسے ہی معاندین و جاحدین کے متعلق ار شاد فرماتے ہیں:

(۱) و جحدوا بها و ستيقنتهآ انفسهم (النملع:١)

اوران معاندوں نےان (قدرت کی نشانیوں) کاانکار کر دیاجالا نکہ ان کے دلوں کو پورایقین جاصل تھا۔

(٢) يعرفونه كما يعرفون ابنآء هم (القره: ١٤٥)

وہ (یہودی)اس (نبی عربی) کواس طرح جانتے بہچانتے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو۔

یقین کے تیسرے مرتبہ کاذکر قرآن کریم میں

یقین کے تیسرے مرتبہ حق الیقین کاذ کر صراحناً آیت کریمہ ذیل میں آیا ہے ارشاد ہے:

وانه لحق اليقين فسبح باسم ربك العظيم (الاتريم)

اور بیثک وہ (قرآن) برحق (واقعہ کے مطابق) تقینی (اللہ کا کلام) ہے پس تم تو (اے نبی) اپنے عظیم برور دگار کی تسبیح کیا کرو۔

یعن اگریہ رسول اللہ کار سول اور امین ہونے کے باوجود اللہ تعالی کے کلام 'قر آن میں کوئی بھی بات اپنی طرف سے کہہ کر اللہ تعالیٰ کی طرف حصوث منسوب کر دیتا توہم اس خیانت کے جرم میں فور اُس کی شہرگ کاٹ کر ہلاک کر ڈالتے کہ یہی ہماری غیرت کا نقاضا ہے اور یہ واقعہ ہے کہ ایسا نہیں ہوااور رسول بھی تمہارے سامنے زندہ موجود

ہے اور قرآن بھی موجودہے اور قرآن کے کلام اللہ ہونے کے اعلان بھی بدستور قائم ہے لہذا یہ واقعہ اس امرکی قطعی دلیل ہے کہ قر آن کا کلام اللہ ہو نااییا بقینی اور برحق ہے کہ تم اپنی آئکھوں سے اس کا مشاہرہ کر رہے ہو۔

تو کل کے لفظی اور شرعی معنی اور اس کی تشر تکے

توکل کے لفظی معنی ہیں کسی چیزیا مخض یارائے و تدبیر وغیرہ پر بھروسہ کرناشر بعت کی اصطلاح میں توکل کے معنی ہیں صرف اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرنااوراس کے سواکسی بھی چیزیا ہخص یارائے و تدبیر وغیرہ پر بھروسہ نہ کرنااس "شرعی توكل"كي حقيقت كوسمجھنے كيلئے حسب ذيل تفصيل پر غور فرمايئے اور پھر سمجھئے تاكه كسى غلط فنهى ميں نه مبتلا ہوں۔

یہ ہماری دنیا عالم اسباب ہے کہ خالق کا ئنات نے اس دنیاوی زندگی میں منفعت مصرت اور کامیابی وناکامی غرض د نیااور دین کے تمام امور کوان کے اسباب وذرائع اور انسانی تدبیر اور جدو جہدے ساتھ مر بوط اور وابسة فرمایا ہے اور عقل سلیم کی نعمت عظمی عطا فرما کرانسان کوان وسائل وذرائع اور تدبیر کار کی معرفت و بصیرت اور ان میں تصرف کی قدرت اور اختیار ہے بھی سر فراز فرمایا ہے اور ہر انسان کوان اسباب ووسائل اور تدابیر وجد و جہد کے اختیار کرنے اور اس کے ذریعے اپنی دینی اور دنیوی شخصی واجتماعی فرائض کو انجام دینے کا حکم بھی دیاہے کہ دین اور د نیامیں جو کچھ ہم حمہیں دیں گے تمہاری جدو جہداور کو شش کے تحت دیں گے ارشاد ہے:

وان ليس للانسان الاماسعى (والنم ع:٣)

اور بیہ کہ انسان کو وہی ملتاہے جو وہ کو سشش کر تاہے۔

یعنی انسان کوجو کچھ بھی ملتاہے وہ صرف اس کی کو مشش اور جدو جہد کا ثمرہ ہے۔

گر ساتھ ہی یہ بھی بتلا دیااور خبر دار کر دیاہے کہ یہ اسباب و تدابیر صرف وسلیہ ہیں ان پر نتائج منفعت یا مضرت کامیابی باناکامی وغیرہ کامرتب ہونایانہ ہونا صرف ہماری مشیت اور منشاء پر موقوف ہے ہم جاہیں گے تو منفعت کی تدابیر واسباب پر منفعت مرتب ہو گی ورنہ نہیں۔

مثلاً رحمت عالم صلى الله عليه وسلم نے بتلادياہے:

لكل دآء دوآء الا الموت: موت كے سواہر مرض كى دواہے۔

اب مرض کی تشخیص اور دواعلاج 'پر ہیز تجویز کرنا طبیب یاڈا کٹر کا فرض ہے اور علاج کرنادوا پر ہیز کرنا خود بیار کا فرض ہے لیکن مرض کو دور کر نااور شفاد بنااللہ تعالیٰ کاکام ہے وہ شفاد بناجا ہیں گے تو دوااور علاج و پر ہیز و غیرہ کو شفاکاذر بعیہ بنادیں گے اور اگر انکا منشانہ ہوگا تو ہم اور ہمارے معالج ڈاکٹر' حکیم ایڑی چوٹی کازور لگالیں ہر گزمر ض زائل نہ ہو گااور شفانصیب نہ ہو گی۔ باقی شفاکے لئے ان اسباب ووسائل علاج معالجہ 'دوا پر ہیز کی ضرورت بھی ہمیں ہے اللہ تعالیٰ شافی مطلق کو نہیں وہ شفاد یا چا ہیں گے نہ صرف یہ بلکہ زہر کو تریاق 'زہر اُ تار نے والی دوا' بنادیں گے۔اس حقیقت کو مولاناروم رحمۃ اللہ علیہ نے ذیل کے شعر میں خوب ادا کیا ہے۔ دوا' بنادیں گے۔اس حقیقت کو مولاناروم رحمۃ اللہ علیہ نے ذیل کے شعر میں خوب ادا کیا ہے۔ از سبب سازیت جیرانیم:(اے پروردگار) میں تیرے سبب بنادینے پر بھی جیران ہوں وز سبب سوزیت سرگردانیم:اور تیرے سبب کوناکارہ بنادینے پر بھی سرگرداں ہوں۔

#### واقعه :\_

دیکھئے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو بت پرست قوم نے اپنے بتوں کی تو بین کے "جرم" پر آگ میں زندہ جلا ڈالنے کا فیصلہ کیااوران کو د ہکتی ہوئی آگ کے الاؤمیں ڈال دیااللہ تعالیٰ نے فور آآگ کو تھم دیا:

ياناركوني برداوسلاماً على ابراهيم (انبياءع:٥)

اے آگ! توابراہیم کے لئے خنگی اور سلامتی (کا سبب) بن جا۔

چنانچه وه" آتش نمر ود "آن کی آن میں"گلزارا براہیم" بن گئی۔

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ اسباب میں اللہ تعالیٰ نے تا ثیر رکھی ہے مگر وہ ایسی تا ثیر ہے کہ اللہ تعالیٰ جب جا ہیں اسے سلب کرلیں چھین لیں۔

### دوسری مثال:۔

ای طرح رزاق 'روزی دینے والے 'صرف الله تعالیٰ ہیں چنانچہ ان جاہلوں اور سر پھرے لوگوں سے خطاب کر کے جواپی جہالت اور خدانا شناسی کی بناء پریہ سمجھتے ہیں کہ روزی اور رزق کا میسر آناان اسباب و تدابیر پر موقوف ہے جو ہم کرتے اور بتلاتے ہیں اگر لوگ ان تدابیر کو اختیار نہ کریں گے تو بھو کے مرجائیں گے ارشاد ہے:
نحن نور قہم و ایا کم (بی اسرائیل عمر)

ہم ہیان(لوگوں) کو بھی روزی دیتے ہیں اور ہم ہی تم کو بھی روزی دیتے ہیں۔ لیعنیٰ نہ صرف اور خدا کی مخلوق کو بلکہ تم کو بھی روزی ہم ہی دیتے ہیں تم اور لوگوں کا پیٹ تو کیا بھر و گے اپنا پیٹ بھی خود نہیں بھر سکتے اس لئے کہ :

ان الله هو الرزاق ذوالقوة المتين (والذاريات:٣٤)

بیثک صرفالله بی روزی دینے والا (روزی رسانی کی) پخته اور محکم قوت والا\_

مگراسکے باوجود کہ روزی رسان صرف رزاق مطلق خداہے ہم مامور ہیں اور ہمارافرض ہے کہ حلال روزی کمائیں ارشاد ہے۔ وان لیس للانسان الاماسعی: اور بیر کہ انسان کو وہی ملتاہے جس کی وہ کو شش کر تاہے

#### واقعه:\_

بادئ برحق صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں ایک مرتبه ایک شتر سوار دیہاتی حاضر ہوااور اس نے دریافت کیا: اعقلها و اتو کل ام اطلقها و اتو کل:

یار سول الله میں اس او نمٹنی کا گھٹنار سی ہے باندھ دوں اور پھر (خدا) پر بھروسہ کروں؟ یا کھلا چھوڑ دوں اور (خدایر) بھروسہ کروں۔

# حضوراكرم صلى الله عليه وسلم نے جواب دیا:

اعقلهافتو کل: تواس او نتنی کا گھٹنارس سے باندھ دے اور پھر اللہ پر بھروسہ کر۔

ای حدیث پاک کارجمہ کسی شاعر محیم نے کیاہے۔

برتو کل زانوئے اشترببند: ۔ توکل (کی بنیاد) پراو نٹنی کا گھٹنا باندھو۔

یعنی حفاظت کی تدبیر ضرور کرواور رسی ضرور باندهو مگر بھروسہ اس تدبیر اور رسی پر ہر گزنہ کرو بھروسہ صرف خدا پر کرواگروہ چاہے گا تو تمہاری بیہ تدبیر کارگر ہو گی ورنہ نہیں۔

### پیغمبر بھیاسباب و تدابیر اختیار کرنے کے مامور تھے

خود پیغیبر صلی اللہ علیہ وسلم کوان امور میں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ کا کوئی تھم صراحناً یا اجمالاً نہ ہو صحابہ سے مشورے اور غورو فکر کر کے کام کرنے کا تھم ذیل کی آیت کریمہ میں دیا گیاہے:ار شادہے۔

وشاورهم في الامر فاذا عزمت فتوكل على الله (العمرانع: ١٤)

اور ان(صحابہ) سے کاموں میں مشورے کروپس جب (مشورہ اور غور و فکر کے بعد) کام کا پختہ ارادہ کرلو (اور کام کرنے لگو) تو بھروسہ اللہ پر کرو۔

اس لحاظہ نبی بھی تدابیر کارا ختیار کرنے کے مامور ہوتے ہیں۔

### اس تفصیل کے بعد تو کل کی حقیقت

لہٰذااسلام جس توکل کی تعلیم اور تھم دیتا ہے اس میں ظاہری اسباب اور تدابیر کااختیار کرناداخل ہے بشر طیکہ ان پر بھروسہ نہ کیا جائے بلکہ بھروسہ صرف اللہ تعالیٰ کی کار سازی پر ہو۔ یہی ایمان باللہ' اللہ پرایمان' اور ایمان بالقدر' تقدیر پرایمان کا تقاضا ہے۔

اسلام اسباب کوترک کر دینے اور پچھ نہ کرنے کی تعلیم نہیں دیتا اسلام جس توکل کی تعلیم دیتاہے اس میں اسباب ووسائل اور (کسب وکار کوبالکل ترک کر دینااور ہاتھ یاؤں توڑ کر بیٹھ جانااور کچھ نہ کرنا ہر گز داخل نہیں بلکہ ایسا کرنا گناہاور کفران نعمت' نعمت کی ناشکری ہے وہ لوگ دراصل"کام چور"اور" مفت خورے" ہیں جو توکل کے معنی" ترک اسباب"اور" ترک کسب معاش" بیان کرتے ہیں خداایسے لوگوں کے شرسے بچائے۔

### توکل کے دومر ہے

اس تفصیل اور تنبیہ کے بعد اب سمجھے کہ توکل کے بھی دومر ہے ہیں (۱) ایک ادنی (۲) دوسر ااعلیٰ توکل کا دفی مرتبہ

توکل کاادنی مرتبہ:جو ہر خدااور تقدیر پر ایمان رکھنے والے مسلمان کے ایمان کا تقاضہ ہے یہ ہے کہ دین اور دنیا کے ہر معاملہ میں خدا کی قدرت اور کار سازی پر یقین وایمان رکھنے والا مسلمان صرف خدا کے حکم کی تغیل کی غرض سے اسباب اور تدابیر جدوجہداور کو شش تو ضرور اختیار کرے گر بھروسہ ان پر نہ کرے بھروسہ صرف خدا پر کرے یعنی یہ یقین رکھے گااگر اللہ تعالی جا ہے گا تو یہ ہماری تدابیر واسباب اور جدوجہد کو شش ضرور کارگراور نتیجہ خیز ہوگی اور کا میابی نصیب ہوگی ورنہ نہیں۔

ان شاء الله كهنے كا حكم

ای گئنہ صرف عام مسلمان بلکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی کسی کام کرنے یااس کی کوشش کرنے کے وقت ان شاء اللہ کہنے کے مامور ہیں آگراتفا قابھول جائیں توجب یاد آئے کہہ لیس تاکہ اللہ تعالیٰ پر توکل کا اظہار واعتراف ہوجائے ارشاد ہے۔ وہا تقولن لشیء انبی فاعل ذلك غدًا الآ ان یشآء اللہ واذکر ربك اذا نسیت:۔

اور (اے نبی) تم کسی بھی چیز کے متعلق میہ ہر گزنہ کہا کرو کہ میں کل میہ کروں گابغیراس کے تم ان شاءاللہ کہو اوراگر بھول جاوُ تو جب یاد آئے اپنے رب کاذ کر کرلو ( یعنی ان شاءاللہ کہہ لو )

### الله پر تو کل کی پہیان

اس توکل کی پیچان اور عملی زندگی میں اسکااڑیہ ہے کہ اگر نمام ترتد ہیروں کو ششوں اور ظاہری اسباب ووسائل اختیار کر لینے کے بعد بھی کامیابی' یا خاطر خواہ کامیابی میسرنہ آئے تواس کو اللہ تعالیٰ کی مرضی یقین کر کے صبر کرے اور راضی برضاء مولی رہے بلکہ ای کو اپنے حق میں بہتر اور مصلحت باور کر کے دل اور زبان دونوں سے اس حکیم مطلق کا شکر اواکرے ایس ناکامیوں کے مواقع پر شکتہ دلی اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوسی' یاناگواری کا زبان سے اظہاریاول میں احساس اللہ تعالیٰ پر توکل نہ ہونے یا اس میں ضعف کی علامت ہے اس سے فور اُتو بہ کرنی چاہئے اور برابر تو بہ واستغفار میں مصروف رہنا چاہئے۔

# توكل كاد وسر ااوراعلیٰ مرتبه

توکل کااعلیٰ مرتبہ جوان خدار سیدہ اولیاء اللہ اور عار فین کامقام ہے جو براہ راست یعنی اسباب کی وساطت کے بغیر کا نئات میں اس کارساز مطلق اللہ تعالیٰ کی قدرت اور کارسازی و کار بر آری کا'یقین کی آنکھوں سے مشاہدہ کرتے ہیں۔ان کی نظروں سے اسباب و تدابیر بالکل محو ہو جاتے ہیں توکل کے اس اعلیٰ مرتبہ کاذکر حبیب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم نے ذیل کی حدیث میں فرمایا ہے۔

لوانكم تتوكلون على الله حق توكله لرزقكم كمايرزق الطير تغدو خماصا وتروح بطانا:

اگرتم الله پراییا توکل کرو جبیااس پر توکل کرنے کا حق ہے تووہ تم کوایسے رزق دے جیسے وہ (جنگلی) پر ندوں میں میری (دربی تا کی نیال سے پر کرے کا حق ہے تووہ تم کوایسے رزق دے جیسے وہ (جنگلی) پر ندوں

کودیتاہے کہ وہ صبح کو (اپ گھونسلوں سے) بھو کے جاتے ہیں اور شام کو پیٹ بھرے واپس آتے ہیں۔

پر ندے اپنی روزی کے لئے پہلے سے تدبیر نہیں سوچے اسباب ووسائل معاش کی جبحو نہیں کرتے بلکہ اتنا
عک انہیں فکرو خیال نہیں ہو تاکہ ہم صبح کو کہاں سے اور کیو نکر اپنا پیٹ بھریں گے صبح ہوتے ہی وہ جنگل چلے جاتے
ہیں کار ساز مطلق نے ان کے پیٹ بھر نے کاسامان پہلے سے کیا ہو تاہے وہ اس سے اپنا پیٹ بھر لیتے ہیں اور شام کو
کل کی فکر سے آزاداور فارغ البال واپس گھونسلوں میں آجاتے ہیں اسی طرح متو کلین کا ملین کوروزی کی فکر اسباب
معاش کی جبحو مطلق نہیں ہوتی وہ ہمہ وقت معبود ہرحق کی عباوت وطاعت ذکر و فکر اور خدااور اس کے رسول کے
معاش کی جبحو مطلق نہیں ہوتی وہ ہمہ وقت معبود ہرحق کی عباوت وطاعت ذکر و فکر اور خدااور اس کے رسول کے
فرض کر دود بنی کا موں 'اصلاح نفس' خدمت خلق' تبلیغ حق وغیرہ میں مصروف اور اس کی فکر و تدبیر اور جدو جہد
میں منہمک رہتے ہیں بھوک گئی ہے ضروریات زندگی سامنے آتے ہیں تو وہ رزاق حقیقی اور کار ساز مطلق ان کو
وہاں سے روزی پہنچادیتا ہے اور ضروریات پوری کر دیتا ہے جہاں سے ان کاوہم و گمان بھی نہیں ہو تاار شاد ہے۔

و من یتق الله یجعل له مخوجاً ویو زقه من حیث لایحتسب (الطلاق:عؒ) اور جواللہ سے ڈرتے (اور اس کی نافر مانی سے بچتے) رہتے ہیں اللہ (ہر مشکل میں) ان کی مشکل کشائی کر دیتا ہے اور ان کووہاں سے روزی دیتا ہے جہاں سے ان کاوہم و گمان بھی نہیں ہو تا۔

ذراد یکھئے رزاق مطلق کتنی زبر وست 'دی کفالت کی ضانت'' دیتے ہیں ار شاد ہے۔

ومن يتوكل على الله فهوحسبه (ايضاً)

اور جواللہ پر بھروسہ کرتے ہیں اللہ ان کے لئے بہت کافی ہے

### كلمهُ توكل:

چنانچہ آپاحادیث کے ذیل میں پڑھیں گے کہ ہمیشہ متوکلین علی اللہ'اللہ پر بھروسہ کرنے والوں نے ہر آڑے وقت میں کلمہ نوکل: حسبنا الله و نعم الو كيل: ممين توالله بهت كافي إوروه براي الجهاكار ساز ب

پڑھاہے اس کی ان کو تعلیم دی گئے ہے خصوصاً حبیب رب العالمین ضلی اللہ علیہ وسلم کو تو واحد متکلم کے صیغے میرے لئے اور تو کل اور توحید کی تصریح کے ساتھ اس کلمہ کے پڑھنے کی ہدایت کی گئی ہے ارشاہے:

فان تولوافقل: حسبی الله لااله الاهوعلیه تو کلت وهو رب العوش العظیم (التوبه: ۱۲۶) پساگر (اب بھی وہ منکرین) انحراف کریں (اور دشمنی سے بازنہ آئیں) تو (اے نبی) تم کہہ دو میرے لئے تو اللہ بہت کافی ہے اس کے سواکوئی معبود نہیں ای پر میں نے بھروسہ کیا ہے اور وہ تو عرش عظیم کامالک ہے۔

ایسے ہی متو کلین کا ملین کا مقولہ ہے۔

کارسازمابفکر کارما:ہماراکام بنانے والا توخود ہمارے کام کی فکر میں ہے (ہم کیوں سر کھیائیں) متوکلین کاملین کے سر گروہ۔انہیں دوسرےاعلی مرتبہ کے متوکلین میں حضرت صدیق اکبڑ کانام سر فہرست اول نمبر پرہے۔ واقعہ:

جس کاواقعہ مشہورہ کہ ایک مرتبہ سرور کا نئات صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام سے اللہ تعالیٰ کی راہ میں چندہ دینے کی ائیل کی۔ سب صحابہ نے حسب مقدرت چندہ دیا تفاق سے خلیفہ دوم حضرت عرفاروق رضی اللہ عنہ کے پاس اس وقت کافی مال موجو دو تھا انہوں نے دل میں سوچا کہ آج میں صدیق اکبر سے اللہ تعالیٰ کی راہ میں مال خرج کرنے کے اندر ضرور بڑھ جاؤں گا اور اس ارادہ سے بہت سامال لے کر فخر موجودات صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت بابر کت میں حاضر ہوئے اور وہ مال کثیر پیش کیا آپ نے ان سے دریافت فرمایا: اہل وعیال کے خرچ کے لئے کتامال چھوڑ آئے ہو "انہوں نے عرض کیا: حضور آ دھا مال ان کے لئے چھوڑ آئیا ہوں "آپ یہ سن کر خاموش ہو گئے کیا چھوڑ آئیا ہوں "آپ ہے سن کر خاموش ہو گئے کیا چھوڑ آئے ہو "انہوں نے بھی اپنامال پیش کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے بھی دریافت فرمایا یہوں بچوں کے لئے کیا چھوڑ آئے ہو انہوں نے عرض کیا: ان کے لئے تو حضور! بس اللہ ادر اس کے رسول کو چھوڑ آئیا ہوں (یہ ان کے لئے کیا چھوڑ آئے بہت کافی میں) عمر فاروق کہتے ہیں یہ سن کر مجھے یقین ہو گیا کہ اب میں صدیق آکبر سے بھی نہیں بڑھ سکتا۔ لئے کیا جھوڑ آئے بہت کافی میں) عمر فاروق کہتے ہیں یہ سن کر مجھے یقین ہو گیا کہ اب میں صدیق آکبر سے بھی نہیں بڑھ سکتا۔ ایک شبہ کااز الہ

اس واقعہ سے کوئی ناوان صدیق اکبر رضی اللہ عنہ وارضاء سے متعلق ترک وسائل واسباب یااہل وعیال کی حق تلفی کا گمان ہر گزنہ کرے اس لئے سید ناصدیق اکبر رضی اللہ عنہ عہد نبوت میں کامیاب اور تجربہ کار تاجروں میں سے تھے ان کاؤریعہ معاش تجارت تھاوہ یقین کی آئھوں سے دیکھ رہے تھے کہ اگر خالی ہاتھ بھی بازار چلا جاؤں گا توکار ساز مطلق اللہ تعالی کوئی نہ کوئی سودااییا ضرور کرا دیں گے کہ اس منافع سے گھر کا خرچہ ضرور نکل آئے گا ترک اسباب معاش یاحق تلفی جب ہوتی کہ وہ ہاتھ رہاتھ رکھے گھر میں بیٹھے رہتے۔

### توكل كامعيار:

ای توکل کامعیار نبی رحت صلی الله علیه وسلم نے بیہ بتلایا ہے۔ ان تکون ممافی یدیك اوثق بما فی یدی الله:

(زہداور توکل بیہ ہے کہ)تم جو تمہارے پاس ہے اس کی بنسبت تمہارا بھروسہ اس پر زیادہ (اور پختہ) ہو جواللہ کے پاس ہے۔

یقین اور تو کل آپس میں لازم وملزوم ہیں

توکل کے اس تفصیلی بیان سے آپ اتناضر ور سمجھ گئے ہوں گے اور یہی ہمارا مقصد ہے کہ جس قدراللہ تعالیٰ کی کارسازی و کاربر آری پریقین کامل ہو گااس قدر توکل کامل اوراعلیٰ مرتبہ کا ہو گااور جس قدریقین میں خامی ہوگی ای قدر توکل میں خامی ہوگی یقین اور توکل ایک دوسرے کے لئے لازم و ملزوم ہیں اردو محاورہ میں کہئے "چولی دامن کاساتھ ہے"ایک دوسرے سے الگ ہرگز نہیں ہو سکتے۔

امام نوویؓ نے یقین اور توکل کے لئے ایک ہی باب کیوں رکھا

چونکہ یقین اور توکل ایک دوسرے سے الگ نہیں ہو سکتے اسی کئے امام نووی علیہ الرحمۃ نے یقین اور توکل کو ایک ہی باب میں رکھا ہے اور آیتیں اور حدیثیں بھی مشترک لائے ہیں ہم الگ الگ کرنے کی کوشش کریں گے مگریہ کوشش محض لفظوں کے اعتبار سے ہوگی معنی کے اعتبار سے تویہ ایک دوسرے سے الگ ہوہی نہیں سکتے۔

### موجودہ زمانے کی مشکلات کاحل

اللہ تعالیٰ ہمیں آپ کواور سب مسلمانوں کو یقین کامل اور تو کل کامل کی دولت سے مالا مال اور رضاوتشکیم کی سعادت سے سر فراز فرمائیں تاکہ اس زمانہ میں جو قتم قتم کی مشکلات میں مسلمان گر فتار ہیں اور تدبیر ول وکو ششوں کی ہے بہ بے ناکامیوں نے ان کی کمر توڑر کھی ہے شکتہ دلی اور مایوسی نے چاروں طرف سے اس طرح گھیر رکھا ہے کہ ایمان مجھی خطرہ میں ہے اس صورت حال سے رہائی میسر آئے یقین و توکل کی برکات ایمان کو مایوسی کاشکارنہ ہونے دیں اور رضائے الہی پرراضی رہنے کی سعادت نصیب ہو آمین بحق طہ ویلین

### بغیر حساب و کتاب کے جنت میں جانے والے مومن

وأما الأحاديث: فالأول: عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قَالَ : قَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " عُرِضَتْ عَلَيَّ الأُمَمُ ، فَرَأَيْتُ النَّبِيِّ وَمَعَهُ الرُّهَيطُ ، والنبي وَمَعَهُ الرَّجُلُ وَالرَّجُلانَ ، والنبيَّ لَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ إِذْ رُفِعَ لِي سَوَادُ عَظِيمٌ فَظَنَنْتُ أَنَّهُمْ أُمَّتِي فقيلَ لِي : هَذَا مُوسَى وَقَوْمُهُ ، ولكنِ انْظُرْ إِلَى الأَفُقِ ، فَنَظَرتُ فَإِذَا سَوادٌ عَظِيمٌ ، فقيلَ لِي : انْظُرْ إِلَى الأَفُقِ الْحَرِ ، فَإِذَا سَوَادٌ عَظيمٌ ، فقيلَ لِي : هنهِ أُمَّتُكَ وَمَعَهُمْ سَبْعُونَ أَلفاً يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بِغَيرِ حِسَابٍ ولا عَذَابٍ "، ثُمَّ نَهَضَ فَدخَلَ مَنْزِلَهُ فَخَاضَ النَّاسُ فِي أُولئكَ الَّذِينَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ بِغَيرِ عِسَابٍ ولا عَذَابٍ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ : فَلَعَلَّهُمْ الَّذِينَ صَحِبوا رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَقَالَ بعْضُهُمْ : فَلَعَلَّهُمْ الَّذِينَ صَحِبوا رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : " مَا الَّذِي تَخُوضُونَ فِيهِ ؟ " فَأَخْبَرُوهُ فَخَرَجَ عَلَيْهِمْ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : " مَا الَّذِي تَخُوضُونَ فِيهِ ؟ " فَأَخْبَرُوهُ فَعَلَى : " هُمَ الَّذِينَ لاَ يَرْقُونَ " " فَقَالَ : " هُمَ الَّذِينَ لاَ يَرْقُونَ " " وَلا يَسْتَرقُونَ، وَلا يَتَطَيَّرُونَ ؛ وعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوكَلُون " فقامَ عُكَاشَةُ ابنُ عصنِ ، فَقَالَ : " أَنْتَ مِنْهُمْ ، فَقَالَ : " أَنْتَ مِنْهُمْ " ثُمَّ قَامَ رَجُلُ آخَرُهُ فَقَالَ : " أَنْتَ مِنْهُمْ " ثُمَّ قَامَ رَجُلُ آخَرُهُ فَقَالَ : " أَنْتَ مِنْهُمْ " ثُمَّ قَامَ رَجُلُ آخَرُهُ فَقَالَ : " اللهُ أَنْ يَجْعَلنِي مِنْهُمْ ، فَقَالَ : " سَبَقَكَ بِهَا عُكَاشَةً " مُتَّفَقً عَلَيهِ " الرَّهُيْطُ " بضم فَقَالَ : " اللهُ أَنْ يَجْعَلنِي مِنْهُمْ ، فَقَالَ : " اللهُ فَقُ " الناحية والجانب . و" عُكَاشَةً " الراء تصغير رهط : وهم دون عشرة أنفس ، وَ" الأَفقُ " الناحية والجانب . و" عُكَاشَةً "

بضم العين وتشديد الكاف وبتخفيفها، والتشديد أفصح.

توجمه: حضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهما الدوايت م كه: شافع محشر 'رحمت عالم صلى الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا (ایک خاص موقعہ پر)تمام امتیں اور ان کے نبی (بطور کشف) میرے سامنے لائے گئے تومیں نے دیکھاکسی نبی کے ساتھ (اس کی امت کے نجات یافتہ) پانچ سات آدمیوں کا گروہ ہے اور کسی نبی کے ساتھ ایک دو آدمی ہی ہیں اور کسی نبی کے ساتھ ایک امتی بھی نہیں ہے (اس اثناء میں) اجاتک ایک براا نبوہ کثیر میرے سامنے آیا تو (اللہ تعالیٰ کے وعدہ کے بموجب) میں نے خیال کیا کہ یمی میری اُمت ہے تو مجھے بتلایا گیا یہ موسیٰ (علیہ السلام اور ان کی امت ہے لیکن تم ذراا فق (آسان کے كنارے) كى طرف نظرا تھاكر ديكھو توميں نے ديكھاكہ افق كے ايك كنارے سے دوسرے كنارے تك پھیلا ہواا یک بڑا بھاری انبوہ کثیر (میرے سامنے) ہے پھر مجھ سے کہا گیا کہ دوسرے افق کی جانب دیکھو تو (اد هر بھی ایک فوج در فوج) بڑا بھاری انبوہ کثیر (میرے سامنے) ہے تب بتلایا گیا ہے ہے تمہاری امت اور ان کے ساتھ (ان کے علاوہ یاانہی میں کے) ستر ہزار ایسے مسلمان ہو نگے جو بغیر مواخذہ وعذاب اور بغیر حساب و کتاب کے جنت میں جائیں گے اس (بشارت کے دینے) کے بعد سر ایار حمت نبی اُمی صلی اللہ علیہ وسلم اٹھے اور نبوت کدہ (مکان) میں تشریف لے گئے تو حاضرین نے ان ستر ہزار مو منین کے بارے میں طرح طرح کی قیاس آرائیاں شروع کر دیں کسی نے کہا: غالبًا یہ وہ لوگ ہو نگے جو (سفر و حضر' ہر حالت میں) نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی (کیمیااثر) صحبت میں رہے ہیں کسی نے كہا: يد وہ (نئ نسل كے) لوگ ہو نگے جو اسلام (كے آغوش مسلمان مال باب كى كود) اور مسمان گھرانے) میں پیدا ہوئے اور انہوں نے (دنیا میں آنکھ کھولنے کے وقت سے مرتے دم تک) اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کو بھی (عبادت میں) شریک نہیں کیا۔ اسی طرح ہر شخص نے اپنی رائے اور قیاس کے کھوڑے دوڑانے شروع کردیئے (غرض لوگوں میں اچھا خاصہ ہنگامہ بریا ہوگیا) تواس ہنگامہ کی آواز سن کر) رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم باہر تشریف لائے اور فرمایا یہ کیسا ہنگامہ تم لوگوں نے بریا کرر کھا ہے تولوگوں نے بتلایا (کہ بیان ستر ہزار بے حساب و کتاب جنت میں جانے والوں کے متعلق بحث ہو رہی ہے کہ بیہ خوش نصیب کون ہونگے) تو مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا یہ وہ (پکے اور سچ) ایماندار ہونگے جونہ جھاڑ پھونک کاکام کریں گے اور نہ خودا پنے لئے کسی سے جھاڑ پھونک کرائیں گے نہ ہی وہ (کسی چیز سے) بدشگونی لیں گے اور (ہردکھ بیاری یا مصیبت و آفت میں) صرف اپنے پروردگار پر توکل کرتے اور مجروسہ رکھتے ہوئگے۔

### سيح جذبه كاكرشمه

تو(یہ سن کر)عکاشہ نامی ایک صحابی فوراً کھڑے ہوئے اور (نہایت خلوص کے ساتھ) عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ اللہ تعالی سے (میرے لئے) دعا فرمایئے کہ اللہ تعالی مجھے ان (متو کلین کا ملین) میں شامل فرمادیں (یعنی تو کل کے اس معیار پر ساری زندگی قائم رہنے کی تو فیق عطا فرمادیں) تو نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے (عکاشہ کے اس ساختہ جذبہ کو دکھ کر دعا فرما دی اور) خو شخبری دی: تم ان (متو کلین کا ملین) میں شامل ہو۔

### ريس كانتيجه

تو(عکاشہ کی دیکھادیکھی)ایک اور شخص کھڑا ہوااور عرض کیا میرے لئے بھی(یہی) دعا فرماد بیجئے کہ اللہ تعالی مجھے بھی ان میں شامل کر دے تو آپ نے فرمایا:عکاشہ تم سے بڑھ گیا(تم تو خالی اس کی ریس کر رہے ہوایسے لوگوں کے لئے دعا نہیں کی جاتی)

### د وسر ہےانبیا کی اُمتوں کی بنسبت

خاتم انبیاء صلی الله علّیه وسلم کی امت کی کثر ت اور اس کی وجه

تشریح: خاتم الانبیاء والرسل صلی الله علیه وسلم نے اپنی امت کی کثرت ذیل کی حدیث میں بیان فرمائی ہے: حضرت عبدالله بن مسعود ہے کہ ایک دن ہم تقریباً چالیس نفرایک سرخ چری خیمے کے اندر نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کی خدمت اقدس میں بیٹھے ہوئے تھے تو آپ نے کھڑے ہو کر خیمہ کی دیوار سے کمرلگا کر خطبہ

دیا۔ آگاہ ہو جاو (اوریادر کھو) جنت میں صرف (سچااور پکا) مسلمان ہی جائے گا (اور خداکو گواہ بنانے کی غرض سے فرمایا)
اے اللہ! گواہ رہو (کہ میں نے تیرا پیغام پہنچادیا ہے) پھر فرمایا: کیا تم چاہتے ہو کہ اہل جنت میں تمہاری تعداد ایک چوتھائی ہو؟ ہم نے عرض کیا (سجان اللہ) جی ہاں (ہم ضرور چاہتے ہیں) پھر آپ نے فرمایا: کیا تم چاہتے ہو کہ (جنت میں) ایک تہائی ہو؟ ہم نے عرض کیا اللہ اکبر جی ہاں (ہم ضرور چاہتے ہیں) یار سول اللہ! تواس پر آپ نے فرمایا مجھے تو (اور آدھے دوسر سے انبیا کی امتوں کے ایما ندار)
تو (اللہ تعالی سے) امید ہے کہ اہل جنت میں آدھے تم ہو گئے (اور آدھے دوسر سے انبیا کی امت کے سپے مسلمانوں کی تعداد نصف اہل جنت ہوگا۔
تعداد نصف اہل جنت ہوگا۔

### اس کثرت تعداد کی وجوہ واسباب

جنتیوں میں امت محمریہ علی صاحبہ الف الف صلوۃ و تحیۃ کے اسباب ووجوہ حسب ذیل ہے مثال خصوصیات ہیں(۱) خاتم انبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے تمام انبیاو مرسلین صرف اپنی اپنی قو موں یا کسی مخصوص قوم کی رشد وہدایت کے لئے بیصیح گئے ہیں وہی ان کے اتباع و پیروی کے مامور ومکلف ہوئے ہیں اس لئے ان کی رشد وہدایت کے لئے بیصیح گئے ہیں وہی ان کے اتباع و پیروی کے محدود رہاہے تمام روئے زمین پر بسنے والی کی (رسالت اور دعوت تبلیغ وارشاد کا دائرہ انہی چھوٹی بری قوموں تک محدود رہاہے تمام روئے زمین پر بسنے والی اقوام عالم نہ ان پر ایمان لانے کی مکلف اس کے برعکس خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم روئے زمین پر بسنے والی اقوام عالم کے لئے رسول بناکر بیصیح گئے ہیں اور دنیا کی تمام سیاہ فام اور زرد فام قومیں آپ پر ایمان لانے اور آپ کا اتباع کرنے کی مامور ومکلف ہوئی ہیں اللہ تعالیٰ کا اعلان ہے۔

ومآارسلناك الاكافة للناس (الباعس)

اور (اے نبی)ہم نے تم کو تمام کے تمام لوگوں (انسانوں) کے لئے ہی (نبی بناکر) بھیجاہے۔ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی تشر سطح فرمادی:

بعثت الى الاسود والاحمر\_

میں تمام سیاہ فام اور سفید فام ( قوموں ) کی طرف بھیجا گیا ہوں۔

اس لئے آپ کی رسالت اور دعوت تبلیغ واشاعت کادائرہ تمام روئے زمین کو محیط ہے ایسی صورت میں آپ کی امت کے جنت میں جانے والوں کی تعداد کادوسرے تمام انبیاء کے امتیوں سے نہ صرف زیادہ بلکہ بہت زیادہ ہونالاز می امر ہے۔

(۲) خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے ہرنبی مرسل کی بعثت ورسالت و قتی اور ہنگامی ہوئی ہے بعنی دوسرے صاحب کتاب نبی مرسل کے معبوث ہونے کے بعد دو جاریایانج سات صدیوں میں اس کی رسالت

وشر بعت کادور بہر حال ختم ہو گیاہے اس کے بر عکس نبی آخر الزماں صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت رہتی دنیا تک بعنی قیامت تک کی تمام آنے والی اولاد آدم آپ پرایمان لانے کی مامور ومکلف بیں نہ خاتم انبیا کے بعد کوئی اور نبی آئے گااور نہ قرآن کے بعد کوئی اور آسانی کتاب نازل ہوگی نہ شریعت محمریہ کے بعد کوئی اور شریعت آئے گی لہذا آپ کی امت کے تحت آپ کی بعثت کے وقت سے لے کر قیامت تک کی تمام ذریت آدم اور پوری نسل انسانی داخل ہے اس لئے آپ کی امت کے اہل کوایمان کی تعداد کا تمام امتوں کے اہل کوایمان کی تعداد کا تمام امتوں کے اہل ایمان کی تعداد کا نصف ہونا بالکل قرین قیاس ہے۔

(٣) سنت الله بيہ ہی ہے کہ نبی کے مرسل من اللہ فرستادہ خداو ندی ہونے کے ثبوت اور تصدیق کے طور پر الله تعالیٰ نے تمام انبیاعلیہم السلام کو مختلف قشم کے انسانی قدرت واختیار سے باہر مادی خدائی تصر فات 'معجزات عطا فرمائے ہیں قرآن عظیم میں ان معجزات کی تفصیل مذکورہے مگران تمام انبیا کرام کے بیہ معجزات بھی ان کی نبوت ور سالت کی طرح و قتی اور ہنگامی ہوئے ہیں یعنی ان کی زندگی تک ہی ان کی قوم اور امت نے ان معجزات کا مشاہدہ کیا ہے اور جن کی قسمت میں ہواہے ان پر ایمان لائے ہیں انکی وفات کے ساتھ ہی ساتھ ان کے معجزات بھی و فات پاگئے ہیں اس کے برعکس خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کا معجزہ معنوی اور زندہ معجزہ ہے اور وہ معجزہ ہے الحبی الذي لا يموت كاسداز نده رہنے والاكلام قرآن عزيز جيسے نبي آخر الزمان صلى الله عليه وسلم كي نبوت ہے كه آپ کے دنیاسے تشریف لے جانے کے بعد بھی ہر قرار اور محفوظ ہے نوع انسان اس پرایمان لانے کی ایسے ہی مامور و مكلّف ہے جیسے آپ کے دنیامیں تشریف فرما ہونے کے وقت تھی ایسے ہی آپ کے معجزہ قر آن پر ایمان لانااور اس کا نتاع کرنانوع انسانی پر فرض ہے بالکل ایسے ہی جیسے آپ کی حیات میں فرض تھا جیسے اس معجزہ کے مشاہدہ سے یعنی کلام اللہ کی آیات سن کر نوع انسانی کی سعید روحیں آپ کی حیات میں اس پراور آپ کی نبوت ورسالت پر ا یمان لائی تھیں اور اسلام میں داخل ہوئی تھیں بالکل اسی طرح آپ کی و فات کے بعد سے آج چودہ سو برس تک ہر زمانہ ہر ملک اور ہر زمین کے چیہ چیہ پراس کلام الہی کی آیات سن کراس کے کلام الہی ہونے پراور محمہ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے رسول اللہ ہونے پر نوع انسانی کے خوش قسمت افراد ایمان لاتے اور اسلام کے شرف سے مشرف ہوتے رہے ہیں اور یقینا قیامت تک یہ سلسلہ جاری رہے گااس لئے کہ اس قر آن کااسلام کاشر بعت محمہ یہ كااورامت محربيه كامحافظ وہ حى لا يموت مالك الملك الله تعالى ہے جس كے لئے بھى فنا نہيں اس عالم الغيب والشهادت الله تعالیٰ کی حکمت و مصلحت جب متقاضی ہو گی اس و قت وہ روئے زمین سے قر آن آپ کے معجزہ کو بھی اٹھالے گا اسلام کو بھی اور اہل ایمان کو بھی اٹھالے گااور روئے زمین پر کوئی اللہ اللہ کہنے والانہ رہے گا گویااس عالم فانی کی روح نکل جائے گی اور دنیا فنا ہو جائے گی بعنی قیامت آ جائے گی غرض خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کامعجزہ ایک زندہ

معجزہ ہے قیامت تک نسل انسانی اس پرایمان لاتی رہے گی اس لئے جنت میں آپ کی امت کے مومنین کی تعداد نصف اہل جنت بعن تقریباً لیک لاکھ چو ہیں ہزارا نبیاء جبیبا کہ مشہورہ پرایمان لانے والوں کی برابرہوگ۔ چنانچہ خود خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث ذیل میں اس حقیقت کا اظہار فرمایاہ۔

حضرت ابوہر ریورضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا گذشتہ انبیاء کرام میں سے ہرنبی کو ایسے (وقتی اور ہنگامی مادی) معجزات دیئے گئے ہیں کہ اس قتم کے معجزات پر (ان سے پہلے بھی) لوگ ایمان لاچکے ہیں اور جو معجزہ مجھے دیا گیاہے وہ تو صرف وحی اللہ تعالیٰ کا (لا فانی کلام ہے جو اللہ تعالیٰ نے بطور وحی میر ب پاس بھیجاہے (اور اللہ تعالیٰ نے اس کی حفاظت کاذمہ لیاہے) اس کار ہتی دنیا قیامت تک باقی رہنا یقین ہے) اس لئے میں (اللہ تعالیٰ) سے امید کرتا ہوں کہ میری پیروی کرنے والوں کی تعداد سب (نبیوں کی امتوں) سے زیادہ ہوگی۔

#### قار نین سے معذرت اور دعا

قار کین کرام سے ہم معذرت خواہ ہیں کہ ہم نے صرف نبی الرحمۃ شفیح الامتہ 'خاتم النبیین علیہ صلوت اللہ وسلامہ کے عنداللہ شرف وعظمت اور مقام نبوت ورسالت کو نیز امت محمہ بیہ علی صاحبہاالف الف سلام و تحیہ کی سعادت وبثارت کو واضح کرنے کی غرض سے اس موقع پر ذراطویل کلام سے کام لیا اللہ تعالیٰ ہم مسلمانوں کو اپنے رسول رحمت اور سرتایا شفقت ورافت نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی زندہ نبوت 'زندہ شریعت اور زندہ معجزہ قرآن کی کماحقہ 'قدر کرنے اور دل وجان سے اس پر عمل کرنے اور زیادہ سے زیادہ جنت میں جانے کی توفیق وسعادت عطا فرمائیں آمین۔ بحرمت حاتم النبیین علیہ الصلواۃ و التسلیم

ستر ہزار مومنین کے بے حساب و کتاب جنت میں جانے کی وجہ

ان مومنین کاملین کے بغیر حساب و کتاب اور بغیر عذاب و عتاب میں جنت میں داخل ہونے کاواحد سبب صرف اعلیٰ درجہ کا توکل علی اللہ ہے جواولیاء اللہ کے آخری مقامات میں سے ہے اور بیہ لوگ صرف متوکلین کاملین ہیں اسکی دلیل اسی حدیث پاک کا آخری جملہ و علی ربھم یتو کلون ہے۔اسی لئے امام نووی علیہ الرحمۃ اس حدیث کوسب سے پہلے توکل کے باب میں لائے ہیں۔

# علامات توكل

باقی ان حضرات کے کمال توکل کی علامات کے طور پر آپ نے چند صفات بیان کی ہیں انکی تفصیل حسب ذیل ہے۔ (۱)جولوگ کسی بھی سخت سے سخت اور لاعلاج و کھ بیاری کے علاج 'یا مشکل ود شواری کے ازالہ یا مصیبت و آفت سے نجات پانے کے لئے نہ دوسروں کے لئے جھاڑ پھونک ٹونہ ٹو ٹکاوغیرہ کرتے ہیں نہ ہی خودا پنی کسی بھی ضرورت کے لئے ان چیزوں سے کام لیتے ہیں (۲) اور نہ کسی بھی چیز سے بدشگونی لیتے ہیں بلکہ ہر نفع نقصان اور خیر وشر کا فاعل مختار اور انسانی زندگی میں کار فر مااور متصرف صرف اور محض اللہ تعالیٰ کو جانتے اور مانتے ہیں اور اسی کے ارادہ اور مشیت پر ایمان کا مل رکھتے ہیں اور ہر حالت میں مطمئن رہتے ہیں ایمان میں تزلزل پیدا کرنے والی چیزوں سے قطعاً متاثر نہیں ہوتے وہ یقیناً متو کلین کا ملین اور پکے ایما ندار ہیں تجربہ شاہدے کہ بڑے سے بڑے پخت مقل و خرد کے مالک پڑھے لکھے لوگ بھی جا بلوں اور عوام کا توذکر ہی کیا ندکورہ بالاحوصلہ شکن اور صبر آزما حالات میں یہ جاننے کے باوجود کہ یہ غیر شرعی جھاڑ پھونک ٹونے ٹو کھے اور شگون وبد شگونی اور ان کا اثر محض وہم و خیال میں یہ جاننے کے باوجود کہ یہ غیر شرعی جھاڑ پھونک ٹونے والی جاتے ہیں یہ صرف ضعف ایمان اور اللہ پر توکل نہ ہونے کا نتیجہ ہے متوکلین کا ملین ان چیزوں کو توکیا خاطر میں لاتے وہ تو واقعی و نیادی اسباب ' دوا پر ہیز اور مشورہ ہونے کا نتیجہ ہے متوکلین کا ملین ان چیزوں کو توکیا خاطر میں لاتے وہ تو واقعی و نیادی اسباب ' دوا پر ہیز اور مشورہ و تد ہیرکی طرف بھی التقات نہیں کرتے جیسا کہ آپ یقین اور توکل کے مراتب کے بیان میں پڑھ چھے ہیں۔

ان نتنول چیزوں کاشر عی تھم

دم 'درود' جھاڑ پھونک جو صحیح احادیث میں وارداور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے منقول اور ثابت ہیں وہ اور دنیوی اسباب و تدابیر کی طرح کرنے کرانے جائز ہیں اس طرح وہ بھی جن کے الفاظاور نقوش کے معنی معلوم ہوں اور شریعت کی تعلیمات کے خلاف نہ ہوں اور بزرگوں سے منقول ہوں جائز ہیں باتی وہ جھاڑ پھونک اور تعویذگذے ٹونے ٹونے جو شرکیہ اور خلاف شرع امور پر مشتمل ہوں وہ قطعانا جائز ہیں اس طرح بھونک اور تعویذگذے ٹونے چی چیز وں سے نیک فال لیناسر ورکا بئات صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

ان نتنوں چیزوں کی خصوصیت

یہ متیوں چیزیں ضعف ایمان اور ضعف اعتقاد کی خاص نشانی ہیں ضعف توکل کی وجہ سے مذکورہ بالا مایوس کن حالات میں وہم و خیال کے غلبہ اور تسلط کی وجہ سے انسان ان کی طرف اس طرح لپتا ہے جیسے پیاساسر اب 'جہکتی ہوئی ریت جود ور سے پانی معلوم ہو کی طرف لپتا ہے اور عموماً مفت میں ایمان کی بے بہاد ولت ان کے جھینٹ چڑھا دیتا ہے اور ہا تھ کچھ نہیں آتا اور عوام اور ضعیف الاعتقاد لوگ توان بے اصل وہمی چیزوں کے چکر میں کھنس کر فیار اس کی مشیت کو بالکل ہی خیر باد کہہ دیتے ہیں توجو لوگ ان حالات میں گرفتار ہونے کے باوجود بھی توکل غلی اللہ پر قائم اور خابت قدم رہتے ہیں وہ کامل متوکل ہیں باتی وہ یونانی اور ڈاکٹری دواعلاج جو تجربہ سے مفید خابت ہوئے ہیں ان کے اختیار کرنا شریعت کا حکم ہے۔ جیسا کہ آپ توکل کے لئے چنداں خطرہ نہیں ہوتا بلکہ دواعلاج اور اسباب و تدا ہیر اختیار کرنا شریعت کا حکم ہے۔ جیسا کہ آپ توکل کے بیان میں پڑھ بچے ہیں۔

# مومن کا جینااور مرناسب اللہ کے لئے ہے

الثاني: عن ابن عباس رضي الله عنهما أيضاً: أنَّ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُول : " اللَّهُمَّ لَكَ أَسْلَمْتُ ، وَبِكَ آمَنْتُ ، وَعَلَيْك تَوَكَّلْتُ ، وَإلَيْكَ أَنْبُتُ ، وَبِكَ خَاصَمْتُ. اللَّهُمَّ أَعُوذُ بعزَّتِكَ ؛ لا إله إلا أنْت أنْ تُضلَّني، أنْت الحَيُّ الَّذِي لا تَمُوتُ، وَالجِنُّ والإنْسُ يَمُوتُونَ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ، وهذا لفظ مسلم واختصره البخاري.

قو جمه: حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنها سے روایت ہے کہ سر ورکا کنات صلی الله علیہ وسلم بید دعامانگاکرتے تھے:اے میرے الله! میں تیراہی فرمانبر دار ہوں اور تیرے اوپر ہی ایمان لایا ہوں اور تیرے ہی اور تیرے ہی اور تیرے ہی اور تیرے ہی طرف میں نے (ہر معاملہ میں) رجوع کیا ہے اور تیرے ہی سہارے میں نے (ممرین حق سے) مقابلہ کیا ہے۔
تیرے ہی سہارے میں نے (منکرین حق سے) مقابلہ کیا ہے۔

اے اللہ! میں تیری زبردست طاقت و قوت کی پناہ لیتا ہوں۔ نہیں ہے کوئی معبود مگر تواور تیرے سوا کوئی راستے سے بھٹکانے والا نہیں۔

اے اللہ! تووہ (ہمیشہ ہمیشہ)زندہ رہنے والا (اور زندگی دینے والا) ہے جس کے لئے موت ( فنا) ہے ہی نہیں اور تیرے سوا ( تمام مخلوق ) جن وانس ضرور مریں گے۔

امام نوویؓ فرماتے ہیں اس حدیث کے بیدالفاظ توضیح مسلم کے ہیں امام بخاری علیہ الرحمۃ نے صیحے بخاری میں اس حدیث کوؤرا مخضر الفاظ میں ذکر کیا ہے۔

تشريح: دعائين اوراعقاد كى پختگى

ظاہرہے کہ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس دعاکے مانگنے کااور صحابہ کا اس کو روایت کرنے کا اور محد ثین کاان مسنون دعاوُں کو محفوظ کرنے کا واحد مقصد امت کوان دعاوُں کے مانگنے کی تعلیم دیناہے اس لئے آپ بھی بیہ مسنون دعاضر ور مانگا کیجئے۔

یادر کھے !اللہ تعالیٰ کی خاص رحمت کے نصیب ہونے کا سبب تو یہ دعائیں ہیں ہی اس کے ساتھ ساتھ اعتقاد کی پختگی اور ایمان کی تازگی اور زیادتی میں ان دعاؤں کو بڑاد خل ہے اس لئے کہ انسان اور کسی وقت اپنرب کی طرف چاہے اتنادل وجان سے متوجہ نہ بھی ہوتا ہو مگر دعاما نگنے کے وقت تو یقیناً اس طرح متوجہ ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ماسواتمام خیالات سے اس کادل ودماغ بالکل خالی اور ارحم الراحمین کی طرف ہمہ تن متوجہ ہوجاتا ہے اس لئے سر تاپاشفقت ورافت نی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے :الدعآمخ العبادة۔ دعاء بادت کا مغز ہے اور ایک حدیث میں آیا ہے :الدعآمخ العبادة۔ دعاء بادت ہی دعار مانگنا) ہی عبادت (کرنا) ہے بعنی عبادت کی روح ہی دعا ہے بلکہ عبادت ہی دعا سجان اللہ۔

اسی لئے ارحم الراحمین قرآن عظیم میں اپنے بندوں کو دعا مانگئے کا حکم بھی دیتے ہیں اور ازراہ فضل وانعام قبول کرنے کاوعدہ بھی فرماتے ہیں اور دعاؤں سے گریز کرنے والوں کو تنبیہ کے لئے شدید ترین وعید سزاسے بھی خبر دار فرماتے ہیں ارشادہے۔

وقال ربکم ادعونی استجب لکم ان الذین یستکبرون عن عبادتی سید خلون حهنم داخوین (مؤمن۴) اور تمہارے رب نے فرمایا ہے تم مجھ سے دعاماتگو' میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔ بیشک جو ٹوگ میرے عبادت (دعاما نگنے) کواپنی شان کے خلاف سمجھتے ہیں وہ ذلیل وخوار جہنم میں ضرور داخل ہوں گے۔

اطلاع: ہر وفت اور ہر حالت کی مسنون دعاؤں نیز آ داب دعا کے لئے اُر دو ترجمہ حصن حصین مطبوعہ تاج سمپنی پڑھیئے اور حسب حال دعائیں یاد تیجئے۔وفقکم اللّٰد۔خدا تمہیں توفیق دے۔

آڑے و قنوں میں انبیاء علیہم السلام کاشعار

الثالث: عن ابن عباس رضي الله عنهما أيضاً ، قَالَ : حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ ، قَالَهَا إِبرَاهِيمُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِبنَ أُلقِيَ فِي النَّارِ ، وَقَالَها مُحَمَّدُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِبنَ قَالُوا : إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيْماناً وَقَالُوا : حَسْبُنَا الله ونعْمَ الوَكِيلُ . رواه البخاري . وفي رواية لَهُ عن ابن عَبَّاسٍ رضي الله عنهما ، قَالَ : كَانَ آخر قول إبْرَاهِيمَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِبنَ أُلْقِيَ فِي النَّارِ : حَسْبِي الله ونِعْمَ الوَكِيلُ .

توجمه: خضرت عبدالله بن عباس رضى الله عنهمات رواً يت بَ كه: حسبنا الله و نعم الوكيل مارك لئ توالله بهت كافى مادوه توبهت بى الجهاكار سازے ــ

یہ کلمہ صبر و توکل سیدناا براہیم علیہ السلام نے اس و فت کہا تھا جب ان کو آتش نمر ود میں ڈالا گیا تھااور اسی کی برکت اور اثر ہے آتش نمر ود گلزار ابراہیم بنی تھی )

اور محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ کلمہ عزیمیت و تو کل اس وفت کہا تھا جب( قریش کے حجوثا پر و پیگنڈہ کرنے والے)لو گوں نے کہا:

ان الناس قدجمعوالكم فاخشوهم

بیشک ( قریش اوران کے حمایت) کو گوں نے تمہارے (مقابلہ اور سر کو بی کے) لئے (بڑی تیاریاں کر رکھی ہیںاور) فوجیں جمع کی ہیں پس تم ان سے ڈر و(اور لڑنے کے لئے مت جاؤ)

فزادهم ايماناً وقالوا

تواس (جھوٹے پروپیگنڈے)نےان (غازیان اسلام) کے ایمان کواور بھی زیادہ کر دیااور انہوں نے کہہ دیا۔

### حسبناالله و نعم الو کیل: ہمیں تواللہ ہی بہت کافی ہے اور وہ بڑا چھاکار ساز ہے۔ واقعہ

جنگ اُحدے ہری طرح پہا ہونے کے بعد مشرکین مکہ 'قریش' کے سر دار اور سپہ سالار ابوسفیان نے اپنی شرم مٹانے کے لئے انگلے سال بدر کے مقام پر لڑائی کا اعلان کر کے احد کے میدان سے فرار کی راہ افتیار کی اور سب مکہ واپس چلے گئے گر پوراسال گرر جانے اور لڑائی کی تیاریاں کر لینے کے باوجود قریش کی ہمت نہ ہوئی کہ مسلمان سر فروشوں سے اعلان جنگ کے مطابق بدر میں آکر لڑیں او هر غازیان اسلام کے قائد اعظم سر دار دو جہاں صلی اللہ علیہ وسلم اور غازیان اسلام کے مدینہ سے بدر کی جانب روانہ ہونے اور جہنچنے کی خبریں گرم شمیں تو ابوسفیان نے وعدہ فلائی کی رسوائی اور جنگ سے گریز کی سیاہ روئی کو مثانے کی غرض سے میہ سازش کی کہ سخیں تو ابوسفیان نے وعدہ فلائی کی رسوائی اور جنگ سے گریز کی سیاہ روئی کو مثانے کی غرض سے میہ سازش کی کہ بری بھاری رقم دے کر پچھ کرا ہے کہ جھوٹا پر و پیگنڈہ کریں۔ان الناس قد جمعو الکم فاحشو ھم تا کہ مسلمان ڈر کر حسب وعدہ بدر نہ پنچیں اس جنگ کا ارادہ ترک کر دیں اور وعدہ فلائی اور جنگ سے گریز کا الزام قرائی سے سیائی برتو کل مسلمان ڈر کر حسب وعدہ بدر نہ پنچیں اس جنگ کا ارادہ ترک کر دیں اور وعدہ فلائی اور جنگ سے گریز کا الزام اللہ و نعم الو کیل اور پوری تیاری کے ساتھ بدر پہنچ اور اس جھوٹا پر و پیگنڈہ کر اپنی کارساز مطلق اللہ تعالی پر توکل اضافہ کر دیا چرب میں اور بھی زیادہ کی بنا پر سارے عرب میں اور بھی زیادہ سواہو کے مسلمان غازیوں کو اس توکل کے نتیجہ میں کیا ملا؟ قرآن کی زبان سے سنخ ارشادے عرب میں اور بھی زیادہ سواہو کے مسلمان غازیوں کو اس توکل کے نتیجہ میں کیا ملا؟ قرآن کی زبان سے سنخ ارشادے۔

فانقلبوابنعمة من الله وفضل لم يمسسهم سوء واتبعوا رضوان الله والله ذوفضل عظيم:

پسوہ (غازبان اسلام بدر سے)واپس آئے اللہ کی نعمت (فنخ و ظفر)اور فضل (مال و منال) کے ساتھ کچھ بھی تو گزندان کونہ پہنچااور اللہ کی رضا کی پیروی بھی کرلی اور اللہ تو بڑے ہی فضل وانعام والا ہے۔

یہ ہیں یقین کامل کے ساتھ اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرنے کے ثمرات اور بر کات۔

# كاربر آرى اور حاجت روائى كالپنجبرانه و ظيفه

انبیاء کرام اور خاتم النبین علیہ وعلیہم الصلوۃ والسلام سے لے کر صحابہ 'تابعین اور اولیاء امت محمد بید علی صاحبها الصلوۃ والسلام تک ہر ایک بزرگ نے ہر آڑے وقت اور صبر آزمامشکل ودشواری میں جس وظیفہ کا تجربہ کیا اور کا میاب پایا اور اس کی تصدیق کی وہ وظیفہ حسبنا الله و نعم الو کیل: ہے قرآن عظیم نے بھی اس کی تائید فرمائی

ہے آپ بھی اس وظیفہ کویاد کر لیجئے انسان کے کام کب اٹکے نہیں رہتے ؟اس لئے معمولاً ہر نماز کے بعد پورے یقین کے ساتھ سومر تبہ یہ وظیفہ پڑھا کیجئے اور کسی خاص مشکل اور د شواری کے وقت توہر وقت ور د زبان رکھے اور اگرا تنانہ ہو سکے۔ توضیح شام ایک ایک تنبیج تو ضرور ہی پڑھا کیجئے۔

مترجم کے شیخ اور ان کا معمول

ہمیں خوب اچھی طرح یاد ہے بلکہ یہی سب سے زیادہ یاد ہے کہ ہمارے شیخ امام العصر حضرت مولانا محمد انور شاہ کشمیری نوراللہ مرقدہ بیٹھتے اٹھتے عموماً دل کی گہرائیوں سے حسبنا اللہ ذرا آواز سے فرمایا کرتے تھے ہم نے اس کو ذرا تھینچ کر لکھا ہے اس لئے کہ حضرت استادر حمۃ اللہ اس طرح ذرا تھینچ کر زبان مبارک سے ادا فرماتے تھے اللہ م اغفو لله واد حمه الله پاک ہم سب کواپے بزرگوں کے طریق پر عمل کی توفیق عطافرمائے آمین بح مت رحمۃ للعالمین۔
واد حمہ الله پاک ہم سب کواپے بزرگوں کے طریق پر عمل کی توفیق عطافرمائے آمین بح مت رحمۃ للعالمین۔
اللہ تعالیٰ بر کماحقہ مجروسہ کرنے والوں کے دل

الرابع : عن أبي هريرةَ رضي الله عنه ، عن النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " يَدْخُلُ الجَنَّةَ أَقْوامٌ أَفْئِدَتُهُمْ مِثلُ أَفْئِدَةِ الطَّيرِ " رواه مسلم .

قيل : معناه متوكلون ، وقيل : قلوبهم رَقيقَةً .

قوجهه: حضرت ابوہر ریور ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: مخبر صادق رحت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے (بثارت دی اور) فرمایا جنت میں کچھ ایسے گروہ بھی داخل ہو نگے جن کے دل (اللہ تعالی پر کامل بھر وسہ رکھنے کی وجہ) پر ندوں کے دلوں کی مانند (فکر دنیاسے آزاداور ملکے بھلکے) ہوں گے۔ امام نووی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں۔ بعض علماء محققین نے فرمایا ہے کہ یہ متو فلین کا ملین کے گروہ ہوں گے اور بعض علماء کی رائے یہ ہے کہ یہ وہ رقیق القلب لوگ ہیں جن کے دل (عجز و نیاز اور خوف و خثیت الہی کے غلبہ کی وجہ سے ) فرم اور لطیف ہوتے ہیں۔ کسی نے کہا کہ اس کے معنی ہیں کہ وہ توکل کر نیوالے ہوں گے اور کسی نے کہا کہ وہ فرم دل ہوں گے۔ تشریح: کمال توکل کا عظیم فائدہ

آپ توکل کے دوسر ہے اور اعلیٰ مرتبہ کی تشر تک کے ذیل میں پڑھ بچے ہیں کہ توکل کے اعلیٰ مدارج پر پہنچنے کے بعد متوکلین کاملین کی نظروں میں ظاہری اسباب'انسانی تدابیر اور جدو جہد کی حقیقت پر کاہ' تنکے کی برابر بھی باقی نہیں رہتی وہ دنیاوی فکروں' پریشانیوں اور لاحاصل تگ ودوسے بالکل آزاد اور فارغ البال ہوتے ہیں ان کے قلوب قادر مطلق پروردگار کی کاربر آری اور کار سازی پر کامل یقین وایمان رکھنے کی وجہ سے سخت سے سخت مالات اور بڑے سے بڑے خطرات سے دوچار ہونے کے وقت بھی' بالکل مطمئن رہتے ہیں کلمہ توکل حسبنا الله ونعم الوکیل ان کی زبانوں پر جاری ہوتا ہے اور نوریقین وایمان کی روشنی سے ان کے دل منور اور طمانیت اللی

سے مطمئن رہتے ہیں جیسا کہ آپ تو کل سے متعلق آیات خصوصاً آیت کریمہ نمبرا/۲٬۱ کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں اور انتہائی حاضر حواسی اور ہوشمندی کے ساتھ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام اور سرور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت وسیرت کی روشنی میں جو کچھ کرنا جا ہے وہ کرتے ہیں یہ جانتے ہوئے کہ ہوگا وہ ہی جو خدا کو منظور ہے ہم تو صرف اپنا فرض اداکرتے ہیں اس کے برغس جولوگ اس توکل کی نعمت اور خدا کی کار سازی پرکامل یقین وایمان کی دولت سے محروم ہوتے ہیں وہ نہ کورہ بالا حالات و خطرات کے وقت مضرت یا مصیبت سے دوچار ہونے سے پہلے ہی خوف ود ہشت فکر و پریثانی میں اس بری طرح گرفار ہوجاتے ہیں کہ عقل و خرد بلکہ ہوش و حواس تک کھو بیٹھتے ہیں اور گھر اہٹ کے مارے اٹکا براحال ہو جاتا ہے ذہنی آسودگی اور فکری کیسوئی اور قلبی سکون واطمینان سے قطعاً محروم ہوجاتے ہیں حالا نکہ ہو تا وہی ہے جو خدا کو منظور اور مقدر ہوتا ہے۔

متو کلین کے دلوں کا پر ندوں کے دلوں کے مانند ہونے کا مطلب

حاصل ہے ہے کہ دنیوی زندگی میں بھی توکل کامل کاعظیم ترین فا کدہ نیوی خصوصاً معاشی امورو مشکلات میں ذہنی آسودگی فکری کیسوئی اور قلبی اطمینان وسکون ہے جو بجائے خود بہت بڑی نعمت ہے یہی مطلب ہے کہ ان متوکلین کے دلول کا پر ندول کے دلول کی مانند ہونے کا جیسا کہ آپ توکل کامل کی تشر ہے و تفصیل کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں اور حدیث نمبر ۹ میں خود سرور کا نئات صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر ندول کی مثال کی تفصیل بھی بیان فرمادی ہے لہٰذا فد کورہ بالا حدیث میں فہ کور جنتی گروہ سے متوکلین کا ملین کا گروہ ہی مراد ہے اس لئے امام نووی رحمہ اللہ اللہ اس حدیث کو توکل کے باب میں لائے ہیں باقی جو علماء کرام پر ندول کے دلول سے تشبیہ دینے کا مطلب یہ بیان فرماتے ہیں کہ ان جنتی لوگوں کے دل پر ندول کے دلول کی طرح رقیق نرم اور لطیف ہوتے ہیں اس صورت میں یہ حدیث خوف و خشیت الہٰی سے متعلق ہو جائے گی اور امام نووی علیہ الرحمۃ کا اس کو توکل کے باب میں بیان میں یہ حدیث نوف و خشیت الہٰی سے متعلق ہو جائے گی اور امام نووی علیہ الرحمۃ کا اس کو توکل کے باب میں بیان میں در ست نہ ہوگا امام نووی نے ان علماء کی رائے صرف دیا نتد اری کے تحت نقل کی ہے۔

نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کے توکل علی اللہ کا ایک واقعہ اور اس کا کرشمہ

الخامس: عن جابر رضي الله عنه : أنّه غَزَا مَعَ النبي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبَلَ نَجْدٍ ، فَأَدْرَكَتْهُمُ القَائِلَةُ ٣٣ في وَادٍ كثير العِضَاه ، فَنَزَلَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَفَلَ معَهُمْ ، فَأَدْرَكَتْهُمُ القَائِلَةُ ٣٣ في وَادٍ كثير العِضَاه ، فَنَزَلَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَتَفَرَّقَ النَّاسُ يَسْتَظِلُونَ بِالشَّجَرِ ، وَنَزَلَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَحتَ سَمُرة فَعَلَّقَ بِهَا سَيفَهُ وَنِمْنَا نَوْمَةً ، فَإِذَا رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَدْعُونَا وَإِذَا عِنْدَهُ أَعْرَابِي ، فَقَالَ : " إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ عَلَيَ سَيفِي وَأَنَا مَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَدْعُونَا وَإِذَا عِنْدَهُ أَعْرَابِي ، فَقَالَ : " إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ عَلَيَ سَيفِي وَأَنَا فَاسْتَيقَظْتُ وَهُوَ فِي يَدِهِ صَلَتاً ، قَالَ : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟ قُلْتُ : الله ثلاثاً " وَلَمْ يُعاقِبْهُ وَجَلَسَ . مُتَّفَقٌ عَلَيهِ وَسَلَّمَ بِذَاتِ وَسَلَّمَ بِذَاتِ وَجَلَسَ . مُتَّفَقٌ عَلَيهِ وَسَلَّمَ بِذَاتِ وَسَلَّمَ بِذَاتِ وَسَلَّمَ بِذَاتِ

الرَّقَاعِ ، فَإِذَا أَتَيْنَا عَلَى شَجَرَةٍ ظَلِيلَةٍ تَرَكْنَاهَا لرسول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم ، فجاء رَجُلُ مِنَ المُشْرِكِينَ وَسَيفُ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم معلَّقُ بالشَّجَرَةِ فَاخْتَرَطَهُ ، وَقَالَ : تَخَافُنِي ؟ قَالَ : " الله ". وفي رواية أبي بكر الإسماعيلي في " صحيحه " ، قَالَ : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟قَالَ : " الله ". قَالَ : فَسَقَطَ السيفُ مِنْ يَدهِ ، فَأَخَذَ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ السَّيْفَ ، فَقَالَ : " مَنْ يَمْنَعُكَ مني ؟ " . فقَالَ : كُنْ خَيرَ آخِذٍ . فَقَالَ : " تَشْهَدُ أَنْ لا إلهَ إلا الله وَأَنِّي رَسُول الله ؟" قَالَ : لا ، فَقَالَ : لا ، فَقَالَ : " تَشْهَدُ أَنْ لا إلهَ إلا الله وَأَنِّي رَسُول الله ؟" قَالَ : لا ، فَقَالَ : جَيرَ آخِذٍ . فَقَالَ : " تَشْهَدُ أَنْ لا إلهَ إلا الله وَأُنِّي رَسُول الله ؟ قَالَ : لا ، فَقَالَ : حَيرَ آخِذٍ . فَقَالَ : " تَشْهَدُ أَنْ لا إلهَ إلا الله وَأَنِّي رَسُول الله ، فَأَتَى أَصْحَابَهُ وَلَكَنِي أَعَاهِدُكَ أَنْ لا أَقَاتِلُكَ ، وَلا أَكُونَ مَعَ قَومٍ يُقَاتِلُونَكَ ، فَخَلَّى سَبيلَهُ ، فَأَتَى أَصْحَابَهُ وَلَكَنِي أَعَاهِدُكَ أَنْ لا أَلْهِ وَلُهُ : " قَفَلَ " أي رجع ، و" الْعِضَاهُ " الشجر ولَكَ عَلْهُ وَلَهُ : " قَفَلَ " أي رجع ، و" الْعِضَاهُ " الشجر العِضَاهُ " الشجر العِضَاهُ " وهي العِظَامُ الله يَعْرَطَ السَّيْف " أي سلّه وَهُو في يدو . " صَلْتاً " أي مسلولاً ، وهُو بفتح الصادِ وضَمَها .

توجهه: صفرت جابررضی الله عنه سے روایت ہے کہ: (۱) وہ (ایک مرتبہ) نجد کی جانب ایک لڑائی میں رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمر کاب تھے چنانچہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس جنگ سے واپس تشریف لارہے تھے تو جابر مجمی آپ کے ہمراہ تھے (اثناءراہ میں انقافاً) ایک ایس وادی میں قیلولہ 'ووپہر کے آرام کاوفت آگیاجس میں بکثرت خار دار کیکر کے در خت تھے تو سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم وہیں اُتریزے اور لوگ (آرام کرنے کے لئے)اد ھر اُدھر سایہ دار در ختوں کے نیچے منتشر ہو گئے (اور آرام کرنے لگے)رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم بھی ایک کیکر کے (سابیہ دار) در خت کے نیچے اترے اور اپنی تکوار اسی در خت کی ایک شہنی پر اٹکادی (اور آرام فرمانے لگے دوپہر کاوقت تھا) ہم سب کی ا بھی آنکھ لگی ہی تھی کہ اتنے میں آپ نے ہمیں آوازدے کربلاناشر وع کر دیا(ہم گھبر اکر دوڑے تودیکھتے كيابيں كه) ايك بدو (عرب ديہاتي) آپ كے پاس (كھڑا) ہے ہميں ديكھ كر آپ نے ارشاد فرمايااس تخص نے (بے خبری میں در خت ہے) میری تکوار اتار کر میرے اوپر سونت کی تھی اور میں سورہاتھا اجاتک میری آنکھ کھل گئی تو(دیکھاکیا ہوں کہ برہنہ تلواراس کے ہاتھ میں ہے اور کہہ رہاہے: اب تجھے میرے ہاتھ سے کون بچائے گا؟ میں نے کہا: اللہ تعالیٰ تین مرتبہ اس نے یہی سوال کیااور میں نے یہی جواب دیا(اس کے بعد) آپ نے اس کو(اس جرم کی) کوئی سز انہیں دی اور اٹھ کر بیٹھ گئے۔ امام نووی علیہ الرحمۃ کہتے ہیں:( یہ توضیحین کی روایت کے الفاظ ہیں)اور حضرت جابڑ ہی کی ایک اور روایت کے الفاظ پیر ہیں۔

(۲) ہم (ایک مرتبہ) جنگ ذات الرقاع میں رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ (سفر کررہے) تھے اثناء راہ میں (دوپہر کو آرام کرنے کے وقت ہمارا معمول یہ تھا کہ) جب کوئی سایہ دار درخت آتا تو ہم اس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے چھوڑ دیتے چنانچہ (ایک دن) اسی طرح ایک سایہ دار درخت کے نیچ آپ آرام فرمارہ تھے (فکست خوردہ) مشر کین میں کا ایک شخص (جو شروع سے گھات میں لگا ہوا تھا بے خبری میں) آپہنچا آپ کی تلوار درخت پر لئلی ہوئی تھی اس نے فورا تلوار درخت سے اتار کی سونت کی اور (سر مبارک پر کھڑے ہوکر) کہاتم مجھ سے نہیں ڈرتے؟ آپ نے (نہایت اطمینان واعتاد کے ساتھ) فرمایا نہیں تو اس نے کہا اب شہمیں میرے ہاتھ سے کون بچائے گا؟ آپ نے نے ایک سے نہیں درخت کے ساتھ کون بچائے گا؟ آپ نے نے ایک ساتھ کون بچائے در بیات کے ساتھ کون بیاتے کون بچائے در بیات کے ساتھ کون بچائے در بیات کے ساتھ کون بیاتے کیا اب شہمیں میرے ہاتھ سے کون بچائے گا؟ آپ نے زبوے یقین واعتاد کے ساتھ کو مرایا: اللہ۔

امام نووی فرماتے ہیں حافظ ابو بکراسا عیل کی کتاب صیح اسا عیلی کی ای روایت میں اتنااور اضافہ ہے کہ:

اس مشرک کے سوال کے جواب میں جو نہی آپ نے اللہ فرمایا توایک دم تکوار اس کے ہاتھ سے گرگی اور (نہایت اطمینان سے) رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اٹھالی اور فرمایا: اب بتا تجھے میر ہے ہاتھ سے کون بچائے گا؟ تو وہ (بے بس ہو کر) بولائم ہی بہترین تکوار اٹھانے والے بن جاور تو میں نج سکتا ہوں ورنہ تو میر ہے سرکو تن سے جدا ہونے سے بچانے والا کوئی نہیں ہو سکتا) نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: کیا تو (مسلمان ہونے اور) کلمہ شہاد ساشھدان لاالہ الااللہ وانی دسول اللہ: پڑھنے کے لئے تیار ہے؟ اس نے کہا: نہیں' (یہ تو نہیں کر سکتا) لیکن میں آپ سے عہد کرتا ہوں کہ نہ کبھی میں خود آپ سے جنگ کروں گاورنہ کی ایک قوم کاساتھ دوں گاجو آپ سے برسر پیکار ہو" تو آپ نے (ای غور آپ سے جنگ کروں گاورنہ کی ایک قوم کاساتھ دوں گاجو آپ سے برسر پیکار ہو" تو آپ نے (ای عہد پر) اس کور ہاکر دیا چنانچہ وہ (جب زندہ سلامت) اپنے قبیلہ میں پہنچا تواس نے پوراواقعہ بیان کیااور) کہا (یادر کھو) میں نوع انسانی کے مہر بان ترین شخص کے پاس سے تمہارے پاس آیا ہوں (اگر اس رحمت کہا (یادر کھو) میں نوع انسانی کے مہر بان ترین شخص کے پاس سے تمہارے پاس آیا ہوں (اگر اس رحمت کہا للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم کی شفقت میر کی دعگیری نہ کرتی تو بھی کا میر اسر تن سے جدا ہو چکا ہو تا)

اللہ تعالیٰ پر کماحقہ توکل وہ طاقت و قوت ہے جود شمنوں کو مرعوب اور لرزہ براندام کر دیتی ہے

تشریح: اس حدیث پاک میں محبوب رب العالمین نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی شان یقین و توکل علی اللہ اُمت کے لئے ایمان افروز اور سبق آ موزے شدید ترین جان کے خطرہ کے باوجود کہ ظاہری حالات کے اعتبار

سے برہنہ تلوارہاتھ میں لئے خون کا پیاساد سمن سر پر کھڑا ہے اور چیٹم زدن میں سر تن سے جدا ہو تا بظاہر بیتی ہے گر آپ ہیں کہ ذرہ برابر خوف وہراس اور گھراہٹ آپ کے پاس تک نہیں پھکتی اور نہا بت اطمینان و سکون اور دل جمعی کے ساتھ اُٹھ کر بیٹے جاتے ہیں اور اس کے سوالوں کا پورے بیتین واعتاد کے ساتھ جواب دیتے ہیں اس یعنین و توکل علی اللہ کے رعب اور صبر واستقلال کی ہیبت اور ایمان باللہ کے سکون واطمینان کی طاقت سے مرعوب ہوکر وہ خون کا پیاساد شمن خاکف ہو کر لرزہ براندام ہو جاتا ہے کیکیانے لگتا ہے اور تلواراس کے ہاتھ سے گر پڑتی ہواور آپ نہایت اطمینان سے اپنی تلوارا ٹھالیتے ہیں اور آپ نہایت اور تکواراس کے ہاتھ سے گر پڑتی سزاد ہینے کی بجائے اس کو اللہ تعالی اور اسکی قدرت سے آگاہ اور متوجہ کرنے کی غرض سے سوال فرماتے ہیں من مزاد ہینے کی بجائے اس کو اللہ تعالی اور اسکی قدرت سے آگاہ اور متوجہ کرنے کی غرض سے سوال فرماتے ہیں من خدا کی پناہ لیتا ہوں اور کہتا ہے کہ کن خیو آخذ آپ ہی مناف خدا کی پناہ لیتا ہوں اور کہتا ہے کہ کن خیو آخذ آپ ہی بہترین تلوار اٹھانے والے بن جائیں آپ نے اپنی پیغیمرانہ بھیرت سے محسوس فرمالیا کہ آگر چہ بیا بھی اسلام قبول کرنے کے لئے آمادہ نہیں ہے مگر مزید شفقت ور حت اور بینظیر عفووور گذر سے بیا تھی میں ناظر ندار رہنے کے بعد پر ہی اس کی جان بخشی فرماد سے ہیں تاکہ اپنے قبیلے میں جاکر رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی بے مثل شفقت ور حمت اور بینظیر عفووور گذر سے سو کو تھیلے میں جاکر رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی بے مثل شفقت ور حمت اور بینظیر عفووور گذر سے والے تاہی کی والہ کیا ہوتا ہے۔

رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے یقین و تو کل علی اللہ نے رعب اور ہیبت سے وشمنوں کے مرعوب ہونے کاصرف یہی ایک واقعہ نہیں ہے بلکہ بیہ رعب ایک مستقل طاقت و قوت تھی جواللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو و شمنوں سے مقابلہ کرنے کے لئے عطافر مائی تھی چنانچہ ارشاد ہے۔

سنلقى في قلوب الذين كفرواالرعب (العران:١٦٥)

(تماطمینان رکھو)ہم یقینان کا فروں کے دلوں میں (تمہارا) رعب ڈال دیں گے چنانچہ خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں نصرت بالرعب 'رعب اور ہیبت کے ذریعہ میری مدد کی گئ ہے سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوات کی تاریخ شاہدہے کہ بارہا آپ کارعب ہی دشمنوں کی پسپائی اور

آپ کی کامیابی اور فتح و ظفر کا سبب بناہے۔

بہر صورت مذکورہ بالاواقعہ میں سرخیل متوکلین وکل کرنے والوں کے سر دار 'بی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کا صبر و سخل علیہ اللہ علیہ وسلم کا صبر و سخل علی اللہ کے بین اسی صبر و توکل علی کا صبر و سخل علی اللہ کے آپ اس میں اسی صبر و توکل علی اللہ کے آپ امور تھے اسی لئے امام نووی رحمہ اللہ نے اس حدیث واقعہ کواحادیث یقین و توکل کے ذیل میں ذکر کیا ہے۔

# أمت كي بدنصيبي

امت محمريه البخسر تاپاشفقت ورحمت نبي صلى الله عليه وسلم كاس يقين و توكل اور طرز عمل سے اگر سبق نه حاصل كرے تواس كى برى زبر دست بدنصيبى اور محرومى ہے اعاذ نا الله مند الله جميں اس سے بچائے۔
عَنْ عُمَرَ رَضِى اللّهُ عَنْهُ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ: لَوْ اَنَّكُمْ تَتَوَعُكُونَ عَنْ عُمَرَ رَضِى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ: لَوْ اَنَّكُمْ تَتَوَعُكُونَ عَلَى اللهِ حَقَى اللّهِ حَقَى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلّمَ يَقُولُ: لَوْ اَنَّكُمْ تَتَوَعُكُونَ عَلَى اللهِ حَقَّ تَوَعُحُلِهِ لَرَزَقَكُمْ كَمَا يَوْزُقُ الطَّيْرَ تَغُذُو خِمَا صًا وَتَرُو حُ بِطَانًا . رَوَاهُ التِّرْمِدِي عَنَاهُ تَذْهَبُ اَوَّلَ النَّهَارِ خِمَاصًا . اَى ضَامِرَةَ الْبُطُونِ مِنَ الْجُو عَ وَتَرْجِعُ الْحَوْ النَّهَارِ بِطَانًا اَى مُمْتَلِئَةَ الْبُطُونِ .

حضرت عمررضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ اگر تم اللہ پر پورا پورا توکل کرو تو وہ تمہیں اس طرح رزق پہنچائے جیسے پر ندوں کو پہنچا تا ہے صبح کو بھوکے نکلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھرے واپس آئے ہیں۔ (تر فدی) تر فدی کہتے ہیں کہ بیہ حدیث حسن ہے۔ معنی یہ ہیں کہ جبح کو پر ندے گھو نسلوں سے نکلتے ہیں تو بھوک سے ان کے پوٹے چیکے ہوئے ہوتے ہیں اور شام کو واپس بیلٹے ہیں توان کے پوٹے جبکے ہوئے ہوئے ہیں۔ شام کو واپس بیلٹے ہیں توان کے پوٹے بھرے ہوتے ہیں۔

صدیث کی شرح: اگر ایمان کے ساتھ یفین کامل ہے کہ اس کا نئات کا ذرہ ذرہ اللہ سجانہ کا تالج فرمان ہے اتن بڑی اور سیج و نیا میں کہیں کوئی پنة بھی اللہ کی مرضی اور اس کے علم اور اس کے علم کے بغیر نہیں گرتا، جو پچھ ہو تا ہے وہ ای پیدا کرنے والا وہ بی ار نے والا اور وہی رزق دینے والا ہے، اس کے سواء کوئی دینے والا نہیں ہے اور اس کے سواء کوئی چھننے والا نہیں ہے اگر ساری مخلوق اللہ کی مشیت کے بغیر کہی کو پچھ و بناچاہے تو وہ کچھ نہیں دے ستی اور اگر ساری مخلوق مجھ جھینا جا ہے تو اللہ کے علم کے بغیر نہیں چھین علی ، اس ایمان وا بقان کے ساتھ انسان سعی و تدبیر کرے اور اپنی کو حشیقت سبجھے ہوئے صرف اللہ پر توکل کرے اور اللہ ایمان وا بقان کے ساتھ انسان سعی و تدبیر کرے اور اپنی کو حشیقت سبجھے ہوئے صرف اللہ پر توکل کرے تو اللہ اے اس طرح رزق عطا فرمائے گا جس طرح پر ندوں کو عطا فرما تا ہے، وہ صبح کو گھونسلوں ہے روانہ ہوتے ہیں تو بھوک سے ان کے پوٹے جسم سے چیکے ہوئے ہوتے ہیں اور شام کو پلٹتے ہیں تو وہ سیر ہو کر واپس آتے ہیں۔

توکل کے معنی سبطل اور تقطل کے نہیں ہیں، سعی و کو صش اور جائز صدود ہیں تلاش اسباب لازی ہے۔

توکل کے معنی سبطل اور تقطل کے نہیں ہیں، سعی و کو صش اور جائز صدود ہیں تلاش اسباب لازی ہے۔

امام غزالی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ توکل کے معنی ترک تدبیر اور ترک عمل کرنے کے نہیں ہیں اور اس طرح کے گھرے کو خیاں میں جام امام غزالی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ توکل کے معنی ترک تدبیر اور ترک عمل کرنے کے نہیں ہیں اور اس طرح ہیں جام کی دیں عور جاملوں کا ہے اور شریعت میں حرام ہو توکل کا یہ تصور جاملوں کا ہے اور شریعت میں حرام ہو توکل سعی و عمل اور جدو جہد کے ساتھ اللہ پرایمان کا مل اور اس پر بھر و سہ کرنے کانام ہے۔

امام قشیری رحمہ اللہ فرماتے ہیں محل توکل قلب ہے اور ظاہری سعی وعمل اس عمل کے منافی نہیں ہے جبکہ بندہ یہ یقین واثق رکھتا ہو کہ رزق اللہ دینے والا ہے ،اور جو کچھ تنگی یا د شواری اور سہولت و آسانی پیش آئے وہ تقدیر الہی ہے۔(تخة الاحوذی: ۷۶/۵۰،دیل الفالحین: / ۱۹۷)

صحیحین کیا یک اور روایت میں حضرت براء بن العازب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مجھ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم اپنے بستر پر آؤ تو نماز والاو ضو کر و پھر اپنے دائیں پہلو پر لیٹ پھریہ کلمات کہہ، پھر فرمایا کہ ان کلمات کو ہالکل آخر میں کہہ۔

معاشی فکروپریشانی اور سر گردانی سے نجات حاصل کرنیکاواحد ذریعیہ توکل علی اللہ ہے

السابع: عن أبي عُمَارة البراء بن عازب رضي الله عنهما ، قَالَ : قَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " يَا فُلانُ ، إِذَا أُويْتَ إِلَى فراشِكَ ، فَقُل : اللَّهُمُّ أَسْلَمتُ نَفْسي إلَيْكَ ، وَوَجَهتُ وَجَهي إلَيْكَ ، وَفَوَّضَتُ أَمْري إلَيْكَ ، وَأَلِحْأْتُ ظَهري إلَيْكَ رَغبَةً وَرَهبَةً إلَيْكَ ، وَوَجَهتُ وَجَهي إلَيْكَ ، وَفَوَضَتُ أَمْري إلَيْكَ ، وَأَلِحْأَتُ ظَهري إلَيْكَ رَغبَةً وَرَهبَةً إلَيْكَ ، لا مَلْجَأْ وَلاَ مَنْجَا مِنْكَ إلاَّ إلَيْكَ ، آمنتُ بِكِتَابِكَ الَّذِي أَنْزَلْتَ ؛ وَنبيكَ الَّذِي أَرْسَلْتَ . فَإِنَّكَ إِنْ مِتَ مِنْ لَيلَتِكَ مِتَ عَلَى الفِطْرَةِ ، وَإِنْ أَصْبَحْتَ أَصَبْتَ خَيراً " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وفي فإنَّكَ إِنْ مِتَ مِنْ لَيلَتِكَ مِتَ عَلَى الفِطْرَةِ ، وَإِنْ أَصْبَحْتَ أَصَبْتَ خَيراً " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وفي رواية في الصحيحين ، عن البراء ، قالَ : قالَ لَي رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إِذَا رَقْتُ مُضْجِعَكَ فَتَوَضَّأُ وُصُوءكَ لَلصَّلاةِ ، ثُمَّ اضْطَجعْ عَلَى شِقِّكَ الأَيْمَنِ ، وَقُلْ ... وذَكَرَ نَحْوَهُ ثُمَّ قَالَ : وَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَقُولُ ".

توجهه: حضرت ابوعمارة البراء بن عازب رضى الله عنهما سے روایت ہے بیان کرتے ہیں کہ رسول الله صلى الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ اے فلال جب تم بستر پر آؤ تو کہوا ہے الله میں نے اپنے آپ کو آپ کو سپر دکر دیا اور اپنی چیٹے کو تیری سپر دکر دیا اور اپنی چیٹے کو تیری طرف جمادیا۔ تیری جانب رغبت کرتے ہوئے اور تجھ سے ڈرتے ہوئے تیرے سواءنہ کوئی ٹھکانا ہے نہ خبات کی راہ۔ میں تیری نازل کر دہ کتاب اور تیرے مبعوث کئے ہوئے رسول پر ایمان لایا' آپ صلی الله علیہ و آلہ وسلم نے فرمایا کہ آگر تواس رات مرجائے تو تو فطرت پر مرے گا اور بھلائی کو پہنچ جائے گا۔

#### اس حدیث کا مطلب

تشریح: اس حدیث پاک میں رحمت عالم صلی الله علیہ وسلم اپنی امت کو بتلانا چاہتا ہیں کہ تمہاری تمام تر معاشی سر گردانی اور دنیاوی فکر و پریشانی جس میں تم شب وروز سر گردال رہتے ہواور مارے مارے پھرتے ہونہ دن کو چین نصیب ہے نہ رات کو آرام 'نو بنو فکروں اور تازہ بتازہ پریشانیوں نے خواب وخور تم پر حرام کرر کھاہے اس کاواحد سبب صرف الله تعالیٰ پر کامل تو کل اور پورا بھروسہ نہ ہونا ہے یااس میں کمی اور کو تاہی ہے اور اگر تم الله اوراس کی رزق رسانی' حاجت روائی اور کار سازی پر بغیر ذرہ برابر تذبذب وتر د داور بدون کسی شک و شبہ کے کامل یقین وا بمان اور بھروسہ رکھو تو تم کوان تمام لا یعنی د نیاوی فکروں اور بے حاصل معاشی سر گروانیوں سے کلی طور پر نجات حاصل ہو جائے اور تم پورے اطمینان ود کجمعی اور ذہنی آسودگی ویکسوئی کے ساتھ خدااور اس کے رسول کے احکامات کے تحت دین اور دنیا کے تمام فرائض بخوبی انجام دینے کی سعادت حاصل کر سکوتم ذرا دیکھواور غور کرو! پر ندے کس بے فکری'ول جمعی اور آسود گی و یکسوئی کے ساتھ رات بھراپنے گھونسلوں میں بسیر اکرتے ہیں اور پھر صبح ہوتے ہی کس اطمینان کے ساتھ رزاق مطلق کی رزق رسانی پر بھروسہ کر کے جنگل میں چلے جاتے ہیں اور دن بھر دانہ چنتے اور چکتے رہتے ہیں اور شام کو شکم سیر ہو کر اپنے گھونسلوں میں واپس آ جاتے ہیں وہ کل کی فکر اور ان ہوئی بات کی پریشانی وسر گردانی ہے بالکل آزاد اور بے فکر رہتے ہیں مشیت خداد ندی ہے جو مصیبت یا آفت سامنے آتی ہے اس سے بیخے کے لئے جو وسائل پرور دگار نے ان کو دیئے ہیں ان سے کام لیتے ہیں قسمت میں بچنا ہو تا ہے تو پچ جاتے ہیں ورنہ شکار ہو جاتے ہیں بہر صورت اس قبل از مرگ دادیلا سے اور ہائے کل کیا ہو گااور کہاں سے آئے گاکی فکرو پریشانی ہے وہ بالکل آزاد فارغ البال اور مطمئن رہتے ہیں اسکے برعکس توکل علی اللہ کی نعمت ودولت سے محروم انسان کو شب ور وز کی زندگی میں چین و آرام، سکون واطمینان اور بے فکری و آسود گی تو کیا نصیب ہوتی اس کو تواللہ تعالیٰ کی عبادت اور فرض نماز تک کیسوئی اور دل جمعی کے ساتھ پڑھنی نصیب نہیں ہوتی کسی فارسی کو شاعر نے اس لاحاصل معاشی پریشانی اور پراگندہ خیالی کا نقشہ ذیل کے شعر میں خوب تھینجاہے وہ کہتاہے کہ شب چوعقد نماز بربندم 'چہ خور دبامداد فرزندم

یہ تمام تر مصیبت اور تاہی صرف اللہ تعالیٰ کی لا محدود وقدرت پر اور اس کی روزی رسائی حاجت روائی اور کار بر آری پر کامل یقین وا بمان اور اعتاد و تو کل نہ ہونے کا نتیجہ ہے کاش امت اپنے پیارے اور مہر بان نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایات و تعلیمات پر صدق دل سے پورے طور پر عمل کرکے ان لا تینی د نیوی فکروں معاشی پریٹانیوں اور سر گردانیوں سے جن کی وجہ سے دین کے ساتھ دنیا بھی بر باد ہور ہی ہے نجات حاصل کرے اور اطمینان و سکون 'دلجہ بی و فارغ البالی کے ساتھ اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم کے احکامات پر عمل کرے دین اور دنیادونوں کی فلاح اور کامر انی سے سر فراز ہو۔

#### تنبيه:

آپ پوری وضاحت اور تفصیل کے ساتھ توکل کے بیان میں پڑھ چکے ہیں کہ اس حدیث کا مطلب ظاہری اسباب ووسائل تلاش و جنجو اور تدبیر وجد وجہد کو ترک کر دینا ہر گزنہیں ہے آخر پر ندے بھی تو صبح ہوتے ہی گھونسلوں سے نکل کرروزی کی تلاش میں جنگل جاتے ہیں دانہ دنکا بھی چنتے اور چگتے ہیں اور اپنا پید بھرتے ہیں اگر وہ دن نکلنے کے بعد بھی گھونسلوں میں ہی پڑے رہیں اور پر تک نہ ہلائیں تو یقیناً بھو کے مرجائیں اسی طرح حلال روزی کی تلاش و جبتحواور اس کے لئے جدوجہداور تدابیر ووسائل کواختیار کرنا ہر انسان خصوصاً مسلمان کا تو فرض بلکہ بہت بڑی عبادت ہے اس لئے کہ ہادئ برحق نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد ہے۔

كل لحم نبت من الحرام فالناراولي به

جو گوشت حرام (غذا) ہے اُ گے (پیداہو)وہ جہنم ہی کے لا کق ہے۔

اس لئے توکل علی اللہ کے معنی ظاہری اسباب و تدابیر کوترک کردیناہر گزنہیں ہیں جیسا کہ آپ تفصیل سے پڑھ چکے ہیں۔

# سر ورکائنات صلی الله علیه وسلم کی سیرت طیبه میں بے مثل ولا ثانی توکل الله کا دوسر اواقعه

الثامِنُ : عن أبي بكر الصِّديق رضي الله عنه عبدِ اللهِ بن عثمان بن عامر بن عمر ابن كعب بن سعدِ بن تَيَّم بن مرة بن كعبِ بن لُؤَيِّ بن غالب القرشي التيمي رضي الله عنه وَهُوَ وَأَبُوهُ وَأَمُّهُ صَحَابَةٌ رضي الله عنهم قَالَ : نَظَرتُ إلَى أَقْدَامِ المُسْركينَ وَنَحنُ في الغَار وَهُمْ عَلَى رُؤُوسِنا ، فقلتُ : يَا رسولَ الله ، لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيهِ لأَبْصَرَنَا . فقالَ : " مَا ظَنْكَ يَا أَبا بَكر باثنيْن الله ثَالِتُهُمَا " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

قوجهد: حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه سے روایت ہے کہ فرماتے ہیں (قریش اور مشرکین مکہ کی سازش قبل کو ناکام بنانے کی غرض سے الله تعالیٰ کے حکم کے تحت محبوب رب العالمین صلی الله علیہ وسلم کے اپنے وطن عزیز مکہ مکر مہ سے ہجرت کرنے کے موقع پرغار ثور کے اندر روپوش ہونے کے زمانہ میں ایک دن) مجھے (غار کے اوپر سے کھوج لگانے والے) مشرکین کے پاؤں نظر آئے اور ہم ای غار کے اندر چھے ہوئے تھے اور عین ہمارے سروں پر وہ کھڑے تھے تو میں نے (گھبراکر) نبی رحت عبیب رب العالمین صلی الله علیہ و سلم کی خدمت میں عرض کیا۔

یار سول اللہ! (خدانہ کرے) ان میں سے کسی نے بھی اپنے قد موں کی طرف ذراجھک کر دیکھا تو ہم انہیں صاف نظر آ جائیں گے (اور پھر ان کے چنگل سے بچنانا ممکن ہے) تو مجسمہ یقین وایمان 'پیکر صبر و توکل 'حبیب رب العالمین 'صلی اللہ علیہ وسلم نے (انتہائی سکون واطمینان کے ساتھ) فرمایا: اے ابو بکر!ان دو مظلوم بندوں کے متعلق تمہاراکیا خیال ہے جن کا تیسر ا(محافظ و نگہبان) اللہ تعالیٰ ہے (کیاوہ انہیں خون کے پیاسے ظالم دشمنوں کے ہاتھوں تباہ ہونے دے گا)

# متعلقه واقعه كابيان اور حديث كي تشريح

تشویح: سرورکا نتات حبیب رب العالمین صلی الله علیه وسلم کی مکه مکر مدے ہجرت کاواقعہ آپ کی سیرت مقد سہ کاانسانی تصوراوروہم و مگان سے بالاتر گونال گول قدرت الہید کے کر شمول پر مشتمل ایک عجیب واقعہ ہے پورا کاپوراواقعہ یول توبے شار عجیب و غریب نصر فات الہید پر مشتمل تاریخ انسانی کابے مثل واقعہ بلکہ آپ کا عظیم معجزہ ہے جس کی ایمان افروز تفصیلات سیرت کی کتابول میں پڑھ کر مومن مسلمان کو اپناایمان بالله تازہ کرتے رہناچاہے مگر رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے یگانہ رفیق ہجرت یار غار صدیق اکبر ٹے نہ کورہ بالاحدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے مگال الله اور یقین وایمان باللہ سے اُمت کو متعارف کرانے کے لئے اس واقعہ کا صرف وہ حصہ جو انتہائی خطر ناک حالت سے دوچار ہونے اور خطرہ میں گھر جانے کے وقت جبکہ اُمت کے اللہ تعالیٰ کی کار سازی پر مکمل اعتاد اور مجروسہ کرنے والے صدیق اکبر بھی گھبر اجاتے ہیں۔ آپ کے انسانی تصور سے بالاتر الله سے بڑے توکل اور مجروسہ کرنے والے صدیق اکبر بھی گھبر اجاتے ہیں۔ آپ کے انسانی تصور سے بالاتر الله تعالیٰ شانہ کی کار سازی پر مکمل اعتاد اور مجروسہ کا مظہر ہے حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ مجمی اپنے محبوب کے اس اعتاد سے خوش موکر قرآن عظیم میں بعینہ آپ کے ایمان افروز جواب کو نقل فرماتے ہیں ارشاد ہے۔

الا تنصروه فقد نصره الله اذا خرجه الذين كفروا ثانى اثنين اذهما فى الغارا ذيقول لصاحبه لاتحزن ان الله معنا فانزل الله سكينته عليه وايده بجنود لم تروها وجعل كلمة الذين كفروا السفلى وكلمة الله هى العليا والله عزيز حكيم (التوبة ٣٤)

(اے مسلمانو)اگر (بالفرض) تم اس (ہمارے پیارے نبی) کی مدونہ بھی کرو تو کیا بگڑتا ہے اس لئے بیشک اسکی مدو تو اللہ تعالی نے ایسے (آڑے) وقت کی ہے جبکہ کفار نے اس کو اپنے وطن عزیز مکہ سے نکلنے پر مجبور کردیا تھا (اس حالت میں کہ وہ (ہمارا پیارا نبی صرف دومیں کا دوسرا تھا (یعنی صرف دو نفر تھے) جبکہ وہ اپنے (گھبرائے ہوئے) رفیق سفر سے (اس کی تسلی اور اطمینان کیلئے کہہ رہاتھا تم غم نہ کرو بیشک اللہ ہمارے ساتھ ہے تو اللہ نے (اس کے اس اعتادو تو کل سے خوش ہو کر اپنا (خاص عطیہ) سکون (واطمینان) اس پراتار دیااور الیی (فرشتوں کی) فوجوں سے اس کی تائید (و تقویت) فرمائی جو تم (انسانوں) کو نظر بھی نہیں آتیں اور کا فروں کی بات بھی نہی کر دی اور اللہ کی بات بھی نہی کر دی اور اللہ کی بات بھی نہی کر دی اور اللہ کی بات بھی اللہ کی بات بھی نہی کر دی اور اللہ کی بات بھی نہی کر دی اور اللہ کی بات بھی اللہ کی بات بھی نہیں اللہ کی بات بھی نہی کہ دی اور اللہ کی بات بھی اللہ کی بات بھی نہی کر دی اور اللہ کی بات بھی نہیں اللہ کی بات بھی اللہ کی بات بی اور کھی نہیں اللہ کی بات بھی نہیں اللہ کی بات بھی نہیں اللہ کی بات بھی اللہ کی بات بی اور کھی نہیں اللہ کی بات بی اور کھی نہ نے اس کی بات بی اور کھی نہ نو نو نو کھی نو نوان میں میں کھی نوان کی بات بی اور کھی نوان کی بات بھی نوان کھی نوان کی بات بھی نوان کی بات بھی نوان کی بات بھی نوان کی بات کی بات بھی نوان کی بات بھی نوان کی بات کی بات کی بات کی بات کی بات کھی نوان کی بات کی با

# اس واقعه ہجرت کا مختصر سابیان

نہ جانے قارئین کتاب کو "سیرت" کے اس ایمان افروز واقعہ کے پڑھنے کاموقع ملے یانہ ملے اس لئے ہم اپنے دوسرے استاد حدیث حضرت العلامہء شبیراحمہ عثانی قدس سرہ کے تحریر کردہ فوائد قرآن عظیم میں سے ند کورہ بالا آیت کریمہ سے متعلق فائدہ اس موقع پر نقل کردینا مناسب سمجھتے ہیں سورۃ بر اُۃ رکوع(۲) کی ند کورہ بالا آیت کریمہ کے تحت لکھتے ہیں مشر کین کا آخری مشورہ بیہ قرار پایا تھا کہ ہر قبیلہ کا ایک ایک نوجوان منتخب ہواور وہ سب مل کر بیک وفت آپ پر ضرب لگائیں (وار کریں) تاکہ "خون بہا" دینا پڑے تو سب قبیلوں پر تقسیم ہو جائے اور بنی ہاشم کی یہ ہمت نہ ہو کہ وہ (آپ کے قصاص کیلئے) سارے عرب (قبائل) سے لڑائی مول لیں جس شب میں اس ناپاک کارروائی (سازش) کو عملی جامہ پہنانے کی تجویز تھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے بستر پر حضرت علیٰ کو لٹایا تا کہ وہ لو گوں کی اما نتیں احتیاط ہے آپ کے ( تشریف لے) جانے کے بعد ان کے مالکوں کے حوالے کر دیں اور حضرت علیٰ کی تسلی فرمائی کہ تمہارا بال (تک) بیکانہ ہو گا (تم مطمئن رہو) پھر خو د بنفس نفیس ظالموں کے ہجوم میں سے (جنہوں نے مکان کا مکمل محاصرہ کیا ہوا تھا) شاہت الوجوہ یہ چہرے مسخ ہوں اندھے ہوں۔ فرماتے ہوئے اور ان کی آئکھوں میں خاک جھونکتے ہوئے (سب کے سامنے سے)صاف (محاصرہ سے باہر) نكل آئے حضرت ابو بكر صديق كو (جو پہلے سے تيار بيٹھے تھے)ساتھ ليااور مكہ سے چند ميل ہث كرغار ثور ميں قيام فرمایا یہ غار پہاڑ کی بلندی پرایک بھاری مجوف(اندر سے خالی)چٹان ہے جس میں داخل ہونے کا صرف ایک راستہ تھا وہ بھی ایبا تنگ کہ انسان کھڑے ہو کریا بیٹھ کراس میں تھس نہیں سکتاً صرف لیٹ کر داخل ہونا ممکن تھا (چنانچہ)اول حضرت ابو بمر نے اندر جاکر اسے صاف کیاسب سوراخ کیڑے سے بند کئے کہ کوئی زہر یلا کیڑا مکوڑا گزندنہ پہنچا سکے ایک سوراخ باقی (رہ گیا) تھا(سو)اس میں (بیٹھنے کے بعد)ا پنایاؤں اڑادیا سب ا نظام کرکے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے اندر تشریف لانے کو کہا آپ اندر آک) صدیق اکبر کے زانو پر سر مبارک رکھ کراستر احت فرمارہے تھے کہ سانپ نے ابو بکر صدیق کاپاؤں (جواس کے سوراخ میں اڑا ہوا تھا) ڈس لیا مگر ابو بکر صدیق (اس کے باوجود) پاؤں کو مطلق حرکت نہ دیتے تھے (اور سانپ کاٹے جارہاتھا) کہ مبادا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے استراحت میں خلل پڑے جب آپ کی آنکھ تھلی اور سانپ نے ڈینے کا قصہ معلوم ہوا تو آپ نے لعاب مبارک صدیق اکبڑ کے پاؤں کولگادیا جس سے فور أ (زہر اتر گیااور) شفاہو گئی ادھر کفار" قا نف" یعنی نشان قدم سے کھوج لگانے والے کو ہمراہ لے کرجو نشان ہائے قدم کی شناخت میں ماہر تھا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاش میں نکلے اس نے عین غار ثور تک نشان قدم کی شناخت کی مگر خدا کی قدرت کہ (اتنی دیر میں) غار کے دروازے (منہ) پرایک مکڑی نے جالا تن لیااور ایک جنگلی کبوتر نے وہاں انڈے دے دیتے ہیر دیکھ کر سب نے قا نَف کو جھٹلایااور کہنے لگے کہ بیہ مکڑی کا جالا تو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی ولادت سے بھی پہلے کا معلوم ہو تاہے اگر اندر کوئی داخل ہوتا توبہ جالااور انڈے کیسے صحیح سالم رہ سکتے تھے (اس وقت) ابو بکر صدیق کواندر سے کفار کے پاؤں نظر آرہے تھے انہیں فکر تھی کہ کہیں جان سے زیادہ محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم جس کے لئے وہ سب کچھ فداکر چکے ہیں دشمنوں کی نظر نہ پڑجائیں گھر اگر کہنے گئے کہ یار سول اللہ!اگر ان لوگوں نے ذرا جھک کر اپنے قد موں کی طرف نظر ڈالی توہم کو دیکھ پائیں گے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ابو بکر!ان دو فخصوں کے متعلق تیراکیا خیال ہے جن کا تیسر االلہ تعالی ہے یعنی جب اللہ تعالی (ہمارا تگہبان) ہمارے ساتھ ہے تو پھر کس کاڈر ہے (مطلق غم نہ کرو)اس وقت حق تعالی نے ایک خاص قتم کی کیفیت سکون واطمینان حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب مبارک پراور آپ کی (رفافت) کی برکت سے ابو بکر صدیق کے قلب پرنازل فرمائی (اور وہ بھی مطمئن ہوگئے) اور فرشتوں کی فوج سے (آپ کی) حفاظت و تائید کی ہے اس تائید غیبی کاکر شمہ تھا کہ مکڑی کا جالا جے رقر آن عظیم) نے اوھن البیوت۔ سب سے زیادہ کمز ور گھر بتلایا ہے بڑے بڑے مضبوط و مشحکم قلعوں سے بڑھ کر ذریعہ شخفط بن گیااس طرح خدانے کفار کی بات نیجی کر دی اور ان کی تدبیرین خاک میں ملادیں۔

صورت حال کے اس نہایت مخضر بیان سے بھی آپ اندازہ اور یقین گر سکتے ہیں کہ خطرہ انہائی شدید تھا فاہری اسبب کے اعتبار سے آپ کی گر فاری اور قتل یقینی تھا قا کف نے دشمنوں کو عین آپ کے سر پر لے جاکر کھڑا کر دیا تھا تلاش کرنے والوں کا غار میں جھک کر دیکھنا یقینی تھا اور آپ اس وقت نہتے اور بالکل خالی ہا تھ تھے دفاع اور مزاحمت بالکل نہیں کر سکتے تھے بڑے زور آور آوی دل اور نڈرا نسان کے بھی ایسے وقت میں اوسان خطا ہو جانے یقینی ہیں گر آپ ہیں کہ سکون واطمینان کے ایک پہاڑی طرح قطعی مطمئن اور بالکل بے پرواہ محض اللہ تعالیٰ کے بھروسہ پر بیٹھے ہیں خوف وہراس یا گھبر اجٹ کا نام تک نہیں بلکہ اپنے رفیق سفر کو بھی پورے طور پر مطمئن فرماد سے ہیں یہ سکون واطمینان اور اعتاد بھروسہ صرف اللہ تعالیٰ کے وعدے پر: واللہ یعصمك من النہ تعالیٰ کے معرف کر آپ ہیں یہ سکون واطمینان اور اعتاد بھروسہ صرف اللہ تعالیٰ کے وعدے پر: واللہ یعصمك من النہ سی اور اللہ تم کولوگوں سے بچائے گاغیر متز لزل یقین وایمان کا نتیجہ تھا آپ کو آ فاب نصف النہار کی طرح اللہ تعالیٰ کی حفاظت نگہبانی اور کار سازی پریقین تھا ہی لئے نا موافق ظاہری اسباب پر بہنی ہلاکت کے بیقیٰ خطرہ میں گھرا ہونے کے باوجود آپ بالکل مطمئن اور بے فکر تھے یہ ہاللہ تعالیٰ کی لا محدود قدرت پریقین وایمان اور اس کی دمار سازی پریھروسہ اور توکل جس کی مثال نہیں مل سکتی۔

### سبحان الله وصلی الله علی نبیه و حبیبه و سلم توکل علی اللہ کے حصول کی د عائیں

التاسع: عن أم المُؤمنينَ أمِّ سَلَمةَ وَاسمها هِنْدُ بنتُ أبي أميةَ حذيفةَ المخزومية رضي الله عنها: أنَّ النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيتِهِ ، قَالَ : " بِسْمِ اللهِ تَوكَلتُ عنها : أنَّ اللَّهُمَّ إِنِّي أعُوذُ بِكَ أَنْ أضِلَّ أَوْ أُضَلَّ ، أَوْ أَزِلَّ أَوْ أُزَلَّ ، أَوْ أَظْلَمَ أَوْ أُظْلَمَ ، أَوْ أَزِلَّ أَوْ أُزَلَّ ، أَوْ أَظْلَمَ أَوْ أُظْلَمَ ، أَوْ أَجْهَلَ أَوْ يُجْهَلَ عَلَيَّ " حديث صحيح ، رواه أبو داود والترمذي وغيرهما بأسانيد صحيحةٍ . قَالَ الترمذي : " حديث حسن صحيح " وهذا لفظ أبي داود.

ترجمه: أم المومنين حفرت أم سلمه رضى الله عنها سے روایت ہے کہ: نبی رحمت صلی الله علیہ وسلم جب نبوة كده گھرسے باہر تشریف لے جاتے توبید دعا پڑھاكرتے۔

بسم الله توكلت على الله اللهم انى اعوذبك ان اضل اوأضل اوازل اوأزل اواظلم اوأظلم اواجهل اويجهل على.

یہ حدیث صحیح ہے۔ابوداؤداور ترندی وغیر ہمانے اسے اسانید صحیحہ سے روایت کیاہے اور ترندی رحمہ اللہ نے کہاہے کہ بیہ حدیث صحیح ہے اور بیرالفاظ ابوداؤد کے ہیں۔

تشریح: اللہ کے (مبارک)نام کے ساتھ (میں گھرسے باہر قدم رکھتاہوں) میں نے (کار سازی حقیق) اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کیاہے اے اللہ میں تیری پناہ لیتا ہوں اس سے کہ میں خود گمراہ ہوں یا مجھے گمراہ کیا جائے یا میں خود کوئی لغزش کروں یا مجھ سے لغزش کرائی جائے یا میں خود ظلم کروں یا مجھ پر ظلم کیا جائے یا میں خود (کسی کے ساتھ)جہالت (اور بدتمیزی) کروں یا میرے ساتھ جہالت (اور بدتمیزی) کی جائے۔

امام نووی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں یہ حدیث" صحیح" ہے (اگر چہ بخاری ومسلم میں نہیں آئی ہے)امام ابوداؤداور امام ترمٰدی وغیرہ محدثین نے اس کو (اپنی اپنی کتابوں میں )ذکر کیا ہے یہ مذکورہ بالاالفاظ ابوداؤد کی روایت کے ہیں۔

العاشر: عن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَنْ قَالَ يَعْنِى : إِذَا خَرَجَ مِنْ بَيتِهِ : بِسمِ اللهِ تَوكَلْتُ عَلَى اللهِ ، وَلا حَولَ وَلا قُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ ، يُقالُ لَهُ : هُدِيتَ وَكُفِيتَ وَوُقِيتَ ، وَتَنحَّى عَنْهُ الشَّيطَانُ " رواه أبو داود والترمذي والنسائي وغيرهم . وَقَالَ الترمذي : " حديث حسن " ، زاد أبو داود : " فيقول يعني : الشيطان وغيرهم . وَقَالَ الترمذي : " حديث حسن " ، زاد أبو داود : " فيقول يعني : الشيطان إشيطان آخر : كيف لك برجل قَدْ هُدِي وَكُفِي وَوُقِي ؟ " .

توجهه: حضرت انس بن مالک رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رحمت عالم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جس شخص نے بھی گھرسے نکلتے وقت بہ پڑھ لیا:

بسم الله توكلت على الله ولاحول ولاقوة الابالله

اللہ کے (مقدس) نام کے ساتھ (گھرسے باہر لکانا ہوں) ہیں نے (کار ساز مطلق) اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کر لیا'اور نہ (کسی بھی کام کی) قدرت (میسر آسکتی) ہے نہ قوت گر اللہ کی مدد) سے۔ تو (اللہ تعالیٰ کی طرف سے) اس سے کہہ دیا جاتا ہے تجھے ہدایت دے دی گئی اور کفایت (و کفالت) کر دی گئی اور تجھے (ہر شرسے) بچادیا گیا اور شیطان اس سے دور ہوجاتا ہے (اور اس کا پیچھا چھوڑ دیتا ہے)

ام نووی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں اس حدیث کو بھی امام ابوداؤر تنزی کا مام نسائی وغیرہ محدثین نے (اپنی اپنی کتابوں میں) روایت کیا ہے کہ امام ترندی نے کہا ہے کہ بیہ حدیث حسن ہے امام ابوداؤر نے نازا پنی کتابوں میں) روایت کیا ہے کہ امام ترندی نے کہا ہے کہ بیہ حدیث حسن ہے امام ابوداؤر نے (اپنی کتاب میں اس حدیث کے الفاظ میں) بیہ اضافہ کیا ہے تو (اس دعا مانگ لینے کے بعد) ایک شیطان دوسرے شیطان سے کہتا ہے تو کیا بگاڑ سکتا ہے اس شخص کا جس کو (منجانب اللہ خیرکی) ہدایت کردی گئی اور کفایت کردی گئی اور (ہر شرسے) بیجادیا گیا۔

ان ہر دود عاوٰل کی اہمیت اور وفت کی تعیین کی وجہ

تشویح: یہ تو ظاہر ہی ہے کہ رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کا مقصدان ہر دودعاؤں کی تعلیم سے دراصل نعمت توکل کی اہمیت سے آگاہ کر نااور اللہ تعالی سے خاص طور پراس کے طلب کرنے کی ہدایت فرمانا ہے اس لئے آپ بڑی تفصیل اور وضاحت کے ساتھ گذشتہ صفحات میں پڑھ چکے ہیں کہ تمام دینی اور دنیوی امور و معاملات میں جن کا انسان مکلف ہے کامیابی یاناکامی کا براہ راست تعلق اللہ تعالی کی مشیت سے ہے دنیاوی اسباب ووسائل اور انسانی تدبیر وں اور کو ششیں تو محض "واسط،" ہیں جن کو بندہ محض تھلم خداو ندی کو بجالانے کے لئے اختیار کرتا ہے اس لئے ایک مسلمان کے لئے کلی طور پر یہ اللہ تعالی کی کارسازی پر بھروسہ کرنے کے سواچارہ نہیں یہی ایک باللہ اور ایمان باللہ اور ایمان باللہ اور ایمان باللہ اور ایمان باللہ اور پر بھروسہ کرنا بھی ہر مسلمان کا فرض ایمان باللہ اور کام کرنے اور ہر معاملہ کو انجام و سے کے وقت اللہ تعالی پرنہ صرف محمل طور پر بھروسہ کرنا بھی ہر مسلمان کا فرض ہور اس کے ایک ہرکام کرنے ہوگاہ دواعتراف کرنا بھی ہر مسلمان کا فرض ہور اس کے ایک ہرکام کرنے ہوگاہ دواعتراف کرنا بھی ہر مسلمان کا فرض ہور اس کے ایک ہرکام کرنے کار ادویا و عدہ کرنے کے وقت ان شاء اللہ کلمہ توکل و تفویض کہنے کا تھم قرآن کر یم میں نہ صرف امت کو بلکہ حبیب رب العالمین کو خطاب کر کے دیا گیا ہے جیسا کہ آپ پڑھ چکے ہیں اور ہیہ بھی آپ پوری وضاحت کے ساتھ پڑھ چکے ہیں کہ اس معروف زندگی میں ہرکام کے وقت توکل علی اللہ کا تصور ذہن میں بوری وضاحت کے ساتھ پڑھ چکے ہیں کہ اس معروف زندگی میں ہرکام کے وقت توکل علی اللہ کا تصور وہن میں

اوراس کااظہار زبان سے عموماً و شوار اور مشکل ہے اس لئے جیسے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیث نمبر (۷) میں دن بھر کے تمام کا موں سے فارغ ہو کر سونے کے ارادہ سے بستر پر لیٹنے کے وقت تو کل اور تفویض و تسلیم کے مضامین پر مشتمل وعاکی تعلیم وی ہے اس طرح حدیث نمبر (۹) اور (۱۰) میں گھرسے نکلنے اور عملی زندگی شروع کرنے کے وقت یہ دعا تو کل پڑھنے کی تعلیم دی ہے اس لئے کہ وہ بیشتر اہم دینی اور دنیوی امور جن میں انسان دنیوی اسباب ووسائل اور انسانی تدابیر سے کام لیتا ہے گھرسے باہر ہی انجام دیتا ہے۔ خود اپنی روزانہ کی زندگی کا جائزہ لے کردیکھ لیجئے۔ اور کچھ بعید نہیں کہ اس حدیث میں گھرسے نکلنے کے بعد سے مراد ہی سوکر المخفے کے بعد ہو چنانچہ امام محمد بن محمد جزری رحمت اللہ علیہ نے ایک کتاب حصن حصین میں ان دونوں دعاؤں کو فجر کی نماز کے لئے گھرسے نکلنے کے وقت کی دعاؤں کو فجر کی نماز کے لئے گھرسے نکلنے کے وقت کی دعاؤں کے ذیل میں درج کیا ہے۔

ان حدیثوں میں دعا تو کل کے علاوہ باقی آجزاء کے اضافہ کی وجہ

چونکہ بیروفت گھرسے نکل کرزندگی کے کار وہار شروع کرنے کاوفت ہے اس لئے ان دونوں دعاؤں کو بسم اللہ سے شروع کیا ہے اس لئے مشہور ومعروف حدیث تشمیہ بسم اللہ کی حدیث میں آیا ہے۔

كل امرذي بال لم يبدء باسم الله فهوابتر

جو بھی اہم کام اللہ تعالیٰ کے نام سے نہ شر وع کیا جائے وہ برکت سے محروم رہتا ہے۔

اوراى كئے حديث نمبر (١٠) ميں كلمه تفويض وتسليم يعني لا حول و لا قوة الا بالله كا بھي اضافه فرمايا -

ان چار برائیوں سے پناہ مانگنے کی وجہ جو حدیث نمبر (۹) میں مذکور ہیں

باقی خدیث نمبر(۹) کی دعامیں سر تاپارافت وشفقت نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے چار ہلاکت خیز چیزوں سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرنے کا بھی ذکر فرمایا ہے (۱) گر اہی (۲) لغزش (۳) ظلم (۳) جہالت یعنی بدتمیزی کا بر تاواس لئے کہ عموماً نسان کواپنی تدبیر وں اور کوششوں میں ناکامی کا منہ انہی چیزوں کی وجہ سے دیکھناپڑتا ہے پھر ان چاروں مضرت رسال برائیوں کا محرک بھی خودانسان کا نفس امارہ یعنی مکار نفس ہو تاہے اور بھی شیطان یا شیطان فطرت شریرانسان اس لئے ان میں سے ہرایک بُرائی کے واقع ہونے کی دودوصور تیں ہیں مثلاً انسان یااز خود گر اہ ہویادوسرے اسے گر اہری ملی بندالقیاس اس لئے معجز بیان نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہرایک کی دونوں صور توں کاذکر فرماکران سے اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرنے کی ہدایت فرمائی ہے سجان اللہ کس قدر مہریان ہیں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم۔

#### بننبيه

گھرسے روانہ ہوتے وقت اگر زیادہ فرصت نہ ہو تو صرف اصل دعا تو کل بسم اللہ تو کلت علی اللہ ضرور پڑھ لینی چاہئے بلکہ کو مشش تو بیہ ہونی چاہئے کہ ہر اہم کام کرنے کے وقت اس دعا کو ضرور پڑھا جائے 'کچھ بھی تو مشکل کام نہیں'ا یک لمحہ میں انسان پڑھ سکتاہے صرف خیال رکھنے کی بات ہے'خدا آپ کو توفیق دے آپ توہر اہم کام کرنے کے وقت اس دعا کے پڑھنے کا تہیہ کرلیں۔ یہی اس کتاب کے پڑھنے کا فائدہ ہے۔ دوسر وں کے لئے باعث برکت متو کلین

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : كَانَ أَخُوان عَلَىٰ عهد النَّبيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَ أَحَدُهُمَا يَأْتِي النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۖ وَالآخَرُ يَحْتَرِفُ ، فَشَكَا الْمحْتَرِفُ أخَاهُ للنبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ:"لَعَلَّكَ تُرْزَقُ بِهِ ". رواه الترمذي بإسناد صحيحِ عَلَى شرطِ مسلم ." يحترف ": يكتسب ويتسبب .

توجمه: حفرت انس بن مالك رضى الله عنه سے روایت ہے كه: رحمت عالم صلى الله عليه وسلم كے عہد مبارک میں دو(حقیقی) بھائی تھے ان میں ہے ایک تو(روزانہ) حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں (تعلیم دین کیلئے) حاضر ہوا کرتا تھااور دوسر ادن بھر روزی کماتا (اور گھر کاخرچ چلاتا تھا) توایک دن اس كمانے والے نے رحمت عالم صلى الله عليه وسلم سے اپنے بھائى كى شكايت كى (كه بيه تكھٹومفت كى روٹیاں کھاتاہے ایک بیسہ نہیں کماتا گھر کاسارا بوجھ میرے اوپر ڈال رکھاہے) تو آپ نے ارشاد فرمایا: (ارے بیو قوف تجھے کیا خبر) کہیں اس کی برکت سے تجھے روزی نہ ملتی ہو۔

یخرف- کمائی کر تاہے۔

اس حدیث کامطلب دواہم نکتے اور تو کل کے مضمون سے اس کی مناسبت تشریح: اس کسب معاش میں مصروف رہنے والے شخص نے ناوا تفیت اور نادانی کی بنا پراینے بھائی کے متعلق سے سمجھ رکھاتھاکہ یہ میر ابھائی دراصل تھٹواور کام چورہ محنت مز دوری سے بچنے کی غرض سے آپ کے پاس آبیٹھتاہے اس کئے آپ سے شکایت کی توہادی امت نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی بد گمانی کو دور فرملیااور اسی کے ذیل میں اس کو اوراس کے واسطے سے تمام امت کو دونہایت اہم باتوں پر متنبہ فرملیا ایک بید کہ بیہ تیر ابھائی اور اسی قتم کے دین کی خدمت کے لئے اپنی زندگی کو وقف کرنے والے لوگ نکھے اور کام چور نہیں ہیں بلکہ یہ تواتنا براکام انجام دے رہے ہیں کہ اگر تم سب کے سباس کام کو چھوڑ دواور کمائی کے پیچھے لگ جاؤتوسب گنہگار ہواور قیامت کے دن پکڑے جاؤاوروہ کام ہےاول خود علم دین حاصل کرنااوراس کے بعد خدا کے دین کواس کی تمام مخلوق تک پہنچانا سکھانااوراس کی نشرواشاعت کرنا چنانچہ آیت کریمہ ذیل کے تحت علم دین حاصل کرنااور پھراسکی تبلیغ کرنامسلمانوں پر فرض کفایہ ہے ارشاد ہے:

فلولا نفر من كل فرقة منهم طآئفة ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم اذا رجعوآ اليهم لعلهم يحذرون: اور کیوں نہ لکلا (علم دین حاصل کرنے کیلئے) مسلمانوں کے ہر فرقہ میں سے ان میں کا ایک گروہ تا کہ وہ دین کاعلم حاصل کرتا اور واپس آکر ان کو (خدا کے دین سے) خبر دار کرتا تاکہ وہ سب کے سب(خدا کی نافرمانیوں سے) بچتے اور پر ہیز کرتے۔

720

لینی ہر ملک ہر بہتی ہر قوم 'ہر قبیلہ اور ہر گھرانے کے لوگوں کا فرض ہے کہ وہ حسب ضرورت اپنے میں سے ایک یا چند آدمیوں کو علم دین حاصل کرنے اوراس کی تبلیغ واشاعت کے لئے وقف کر دیں اوران کے اخراجات کی خود کفالت کر کے انہیں فکر معاش سے آزاد کر دیں تاکہ وہ یکسوئی اور فارغ البالی کے ساتھ اپناتمام وقت اور قوت کاراول خود علم دین حاصل کرنے میں صرف کریں اور پھر خود عالم دین بن کراپنے ملک کو بہتی کو قوم کو قبیلہ کو اور عام مسلمانوں کو دین سے آگاہ کرنے اور سکھانے میں ہمہ تن اور ہمہ وقت مصروف رہیں اوراگر مسلمانوں نے اس مسلمانوں کو دین سے آگاہ کرنے اور سکھانے میں ہمہ تن اور ہمہ وقت مصروف رہیں اوراگر مسلمانوں نے اس دین سے سلمہ کو دنیا کمانے کی حرص میں پڑکر بالکل چھوڑ دیا اور سب کے سب دنیا کے دھندوں میں لگ گئے تو دین ان میں سے اٹھ جائے گا ور سب کے سب بے دین اور قہر خداوندی میں گرفتار ہو کر دنیا میں بھی گوناگوں مصیبتوں اور تباہیوں سے دوچار ہوں گے اور آخرت میں تو جہنم ان کا ٹھکانہ ہے بی الی صورت میں بہتی تیرا کوناگوں مصیبتوں اور تباہیوں سے دوچار ہوں گے اور آخرت میں تو جہنم ان کا ٹھکانہ ہے بی الی صورت میں بہتی تیرا کی اور اس محت کے تمام لوگ تھٹو'ناکارہ اور کام چور نہیں ہیں بلکہ تم سب کی طرف سے ایک دینی فرض ادا کر ہے ہیں ان کی معاشی کفالت تم سب پر فرض ہے۔

دوسری بات سے کہ ہرانسان کو جورازق مطلق روزی دیتاہے وہ صرف اس کی ضروریات پوری کرنے کے لئے نہیں دیتا بلکہ ان تمام خدا کے بندوں کی ضروریات پوری کرنے کے لئے بھی دیتا ہے جویاروزی کمانے سے عاجز ولاچار ہیں یاانہوں نے اپنے آپ کو خدا کے حکم کے تحت اللہ تعالیٰ کے دین کی حفاظت کے لئے وقف کیا ہوا ہے اور ہمہ وقت ہمہ تن اسی میں گئے ہوئے ہیں خواہ توپ و تفنگ کے ذریعہ کا فروں 'مشر کوں اور خدانا شناس دشمن دین وائیان قوموں سے جنگ کرنے میں مصروف ہوں جن کو غازی کے لفظ سے تعبیر کیا جاتا ہے یازبان و قلم کے ذریعہ سے ملحدوں 'زندیقوں اور نام نہاد منافق مسلمانوں کے دین اسلام اور اسکی تعلیمات پر حملوں اعتراضات ' شکوک و شبہات کا جواب دینے اور دین اور اس کے احکام و تعلیمات کی حقانیت ثابت کرنے میں ہمہ وقت اور ہمہ شن مصروف ہوں اور ذیا گوشہ میں خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم:

فليبلغ الشاهدالغآئب

ہر موجود هخص کو جاہئے کہ وہ غیر موجود کو( دین) پہنچائے۔ سبت

کے تحت دین کی تبلیغ میں ہمہ تن منہمک ہوں۔

یہ دین کی حفاظت کے لئے اپنی زندگی کو و قف کر دینے والوں کا گروہ 'خواہ مجاہدین ہوں خواہ علاء دین و مبلغین

.

ہوں جو اپنی معاش اور ضروریات زندگی کے بارے میں صرف رزاق حقیقی اللہ تعالیٰ کی روزی رسانی اور حاجت روائی پراعتاد کرتا ہے در حقیقت ان متو کلین علی اللہ کا گروہ ہے جن کی برکت سے ان کی معاشی کفالت کرنے والوں کو فراخ روزی ملتی ہے خصوصاً ایسے حالات میں کہ عالم اسباب میں ان کی معاشی کفالت کا کوئی بیتی اور قابل اعتاد و سیلہ نہ ہو جیسا کہ عہد نبوت میں اصحاب صفہ دین اور علم دین کے لئے زندگی و قف کر دینے والے صحابہ کا گروہ تھا اور اس شکایت کرنے والے کا بھائی ای گروہ میں شامل لیعنی نبوی مدرسہ کا ایک طالب علم تھا ایسی صورت میں ہر دو وجوہ کی بنا پر اس کی معاشی کفالت اس شکایت کرنے والے بھائی پر فرض اور لازم تھی لیکن نبی رحمت صلی میں ہر دو وجوہ کی بنا پر اس کی معاشی کفالت اس شکایت کرنے والے بھائی پر فرض اور لازم تھی لیکن نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے انداز بیان نبایت نرم اور ناصحانہ اختیار کیا اور فرمایا لعلاک تو زق بھہ شایدائی کی وجہ سے تھے روزی ملتی ہو تا کہ اس جفائش محنتی روزی کمانے والے کی ول شکنی نہ ہو ورنہ تو دوسری احادیث میں آپ نے صاف اور صری کا فظول میں فرمایا ہے۔تو ذقون بضعفآء کہ۔تم کورزق دیا جاتا ہے تم میں کے کم ور اوگوں کسب صاف اور صری کی فوجہ سے اس کی اظ سے یہ حدیث تو کل کے ذیل میں آتی ہے اور اس لئے امام معاش سے مجبور و معذور لوگوں 'کی وجہ سے اس کی کاظ سے یہ حدیث تو کل کے ذیل میں آتی ہے اور اس لئے امام معاش سے مجبور و معذور لوگوں کے باب میں درج کیا ہے۔واللہ اعلم

\*

# باب في الاستقامة استقامت كابيان استقامت كے لغوى اور شرعى معنى

استقامت کالفظ قیام سے ماخوذ ہے ازروئے لغت اس کے معنیٰ ہیں کسی قول' فعل رائے ' فیصلہ یا نظریے پر انتہائی پچٹگی اور سختی کے ساتھ قائم رہنا کسی بھی صورت ' حالت یاز مانہ میں اس سے نہ ہمنااس کو ٹابت قدمی اور پائیداری بھی کہہ دیتے ہیں۔

قر آن وحدیث اور شریعت کی اصطلاح میں استقامت کے معنی ہیں خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے اللہ تعالیٰ کے دین پر جس کانام اسلام ہے قولا' فعلاً عقید تاانتہا کی پختگی اور ثابت قدمی کے ساتھ قائم رہنا یعنی سے ول سے اس کی تعلیمات عقائد وعبادات اور احکام کے برحق ہونے کا ایسا پختہ اور پکا عقیدہ رکھنا کہ ذرہ برابر شک وشبہ یا تذبذب و تر دداس میں راہ نہ پاسکے اور سب کے سامنے بھی اور تنہائی میں بھی زبان سے اس کے برحق ہونے کا قرار واظہار کرنااور مقدور بھراس کی عملی تعلیمات 'عبادات واحکام پر محض اللہ تعالیٰ کی خوشنود کی کے لئے عمل کرنااور مرتے دم تک اس پر قائم رہنا۔

یہ دین ہی قرآن وحدیث کی اصطلاح میں صراط متنقیم سیدھارات ہے اس لئے شریعت کی اصطلاح میں استقامت کے معنی "صراط متنقیم پر پختگی اور ثابت قدمی کے ساتھ مرتے دم تک قائم رہنے کے بھی آتے ہیں۔اس دین کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ یہ دین ہر پہلواور ہر حیثیت سے انتہائی اعتدال پر ببنی ہے اور افراط حدسے بڑھنے اور تفریط حدسے گھٹنے سے بالکل محفوظ ہے یعنی دوسرے مذاہب کی ہنسبت اس دین کی تمام تعلیمات عبادات واحکام ومعاملات سب میں ہر۔پہلوسے اعلی درجہ کا اعتدال موجود ہے۔ مثلاً اسلام کی عبادات واحکام نہ اتنے مشکل و شوار اور نا قابل عمل ہیں کہ انسان ان پرپابندی کے ساتھ عمل ہی نہ کر سکیں ہر ملک ہر زمانہ اور ہر حالت میں ان پرکار بنداور ثابت قدم نہ رہ شکیل۔

جیسے یہودی ند ہبہے کہ حضرت موسی علیہ السلام کے زمانہ میں بھی اولا داسر ائیل اس پر قائم نہ رہ سکی اور ان کی وفات کے بعد تو وہ علماء یہود کی قطع برید اور کتر بیونت کی وجہ سے ایسا محرف اور مسنح ہو گیا کہ اصل دین تورات اور اصل آسانی کتاب تورات کا میسر آنا بھی ناممکن ہو گیا یہاں تک کہ ان سختیوں دشواریوں کو دور کرنے کے لئے حضرت عیسی علیہ السلام بھیجے گئے۔

اورنہ اسلام کی تعلیمات عبادات واحکام اتنی نرم بے اثر 'محدود اور زندگی کے ہر شعبہ میں رہنمائی کے لئے ناکا فی ہیں کہ نفس انسانی کی فکری 'اخلاقی اور عملی اصلاح اور تظہیر و تزکیہ بھی نہ کر سکیں اور ہر ملک ہر قوم اور ہر زمانہ میں انسان کی رہنمائی سے قاصر ہوں۔

جیسے عیسائی مذہب ہے کہ وہ انسانی زندگی کے ہر شعبہ میں اور ہر زمانہ اور ہر حالت میں انسانوں کی رہنمائی سے قاصر ہے اسی لئے وہ صرف گر جاؤں کی چہار دیواری اور ہفتہ وار انجیل خوانی اور اعتراف گناہ کی چندر سوم کے اندر محدود و محصور ہو کررہ گیا۔

اس کے برعکس اسلام ایک نہایت معتدل اور انسانی زندگی کے ہر شعبہ پر حاوی اور ہر زمانہ اور ہر ملک و قوم کے لئے نہ صرف قابل عمل بلکہ تمام ترمادی اور روحانی کامیابیوں کامرانیوں اور ترقیات کی ضانت (گارنٹی دینے والاعالمگیرزندہ فد جب ہاس کی آسانی کتاب (قرآن) ہو بہوامت کے سینوں میں موجودہ محفوظ ہاس کے رسول خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی مکمل زندگی بھی حدیثوں کے سفینوں (کتابوں) میں موجودہ محفوظ ہے نہ صرف یہ بلکہ امت مسلمہ کے متواتر و مسلسل عمل بالکتاب والسنت کی صورت میں دشمنان دین کی دستبرد سے بالاتر ہے دین بھی زندہ ہے رسول بھی زندہ ہے رسول کا معجزہ (قرآن) بھی زندہ ہے اور قیامت تک زندہ رہیں بھی زندہ ہے رسول بھی زندہ ہے رسول کا معجزہ (قرآن) بھی زندہ ہے اور قیامت تک زندہ رہیں گئاسالم کی بید لاز وال زندگی اس کے اعتدال کا نتیجہ ہے اس لئے اس کادوسر انام دین فطرت ہے اس لئے کہ بید دین انسانی فطرت سلیمہ کے عین مطابق ہے خالق کا نئات ہر انسان کو اسی دین فطرت پر پیداکر تاہے۔

#### ایک شبه کاازاله

آپ گذشتہ باب میں آیت کریمہ فطرت اللہ التی فطر الناس علیہ الا تبدیل لمحلق اللہ اوراس کا ترجمہ پڑھ بچے ہیں انجان یا جان ہو جھ کرانجان بنے والے لوگ اس آیت کریمہ پر شبہ یا اعتراض کیا کرتے ہیں کہ اگر یہی دین اسلام انسانی فطرت ہے تو انسان اس سے منحرف اور کا فر و منکر کیوں ہو جاتے ہیں ؟ قرآن کے اصلی اور حقیقی "مفسر" جن پر قرآن نازل ہواور اللہ تعالی نے ان کو قرآن کے معنی اور حقائق بتلائے ہیں یعنی خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم ذیل کی حدیث میں اس اعتراض کا جواب دیتے اور شبہ کا از الہ فرماتے ہیں۔

كل مولو ديولدعلي الفطرة فابواه يهودانه وينصرانه اويمجسانه

ہر بچہ (دین) فطرت (اسلام) پر پیدا ہو تاہے پھر اس کے ماں باپ ( بینی ماحول اور معاشرہ) اس کو یہودی بنادیتے ہیں یانصرانی بنادیتے ہیں یا مجو سی بنادیتے ہیں۔۔

اس حدیث سے واضح ہو گیا کہ لا تبدیل لنحلق الله کا مطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ توہر انسان کواسی دین فطرت پر پیدا کر تاہے اس کوبگاڑنے اور منحرف بنانے والے اس کے ماں باپ یعنی ماحول اور معاشرہ ہے اگریہ دراندازی نہ کریں اور وہ اپنی فطرت سلیمہ پر نشوہ نماپائے اور سن شعور کو پنچے تو بھی اپنے پیدااور پرورش کرنے والے رب کا مکر اور اس کے دین سے منحر ف اور باغی نہ ہواس کی ایک بدیمی مثال بیہ کہ خالق کا کنات نے مر داور عورت میں ایک دور سے نظر آنے والا فرق اور نمایاں امتیازیہ رکھا ہے کہ مرد کے چیرہ پر بال (داڑھی) کہ کھی ہے اور عورت کا چیرہ صاف اور سادہ رکھا ہے تاکہ دور سے نظر آجائے کہ بیہ مرد ہے اور بیہ عورت مگرد شمنان فطرت اللی مغربی معاشر ہاور ماحول سے متاثر ہو کر خداد شمن قوموں کی نقالی میں داڑھی منڈا دیتے ہیں اور ہر مصنوعی تدبیر کے ذریعہ اپنی مرحبار عور توں کی طرح صاف سادہ 'زم اور ملائم بنالیتے ہیں اسی طرح ہر معاملہ میں اسلام کی مخالفت دراصل فطرت کی مخالفت دراصل فطرت کی مخالفت دراصل فطرت کی مخالفت دراصل فطرت کی مخالفت کے اعتدال کے صرف ایک خواہو کا بیاو کا بیان ہو کہ خطرہ ہے ورنہ بی کہو کا بیان ہے اسلام کی جملہ عبادات واد کام کا ای طرح جا نزہ لیا جائے اور موازنہ کیا جائے تاکہ اسلام کی حقانیت کا نقین سے بڑھ کر عین الیقین کے درجہ میں آجائے حق الیقین تو میدان حشر میں ہی ہوگا۔

ائی لئے صراط متنقیم کے معنی در میانی راہ کے بھی آتے ہیں اور استقامت کے معنی اعتدال پر پنجتگی اور پائیداری کے ساتھ قائم رہنے کے بھی آتے ہیں۔اس لحاظ سے شریعت کی اصطلاح میں استقامت کے معنی تین ہو نگے۔ خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے اللہ تعالیٰ کے دین اسلام پر قولاً فعلاً اور عقید تا مرتے دم تک شختی کے ساتھ قائم رہنا۔

صرِاط متنقیم 'سیدھے راستہ' پر پختگی اور ثابت قدمی کے ساتھ قائم رہنا۔

پختگی اور ٹابٹ قدمی کے ساتھ ہمیشہ اعتدال پر قائم رہناکسی بھی دینی معاملہ میں نہ حدسے بڑھنانہ حدسے گٹٹا ظاہر ہے کہ استقامت کے اصل شرعی معنی تو پہلے نمبر (۱) ہی ہیں باقی دونوں نمبر (۲)اور (۳) اسی سے ماخوذ ہیں تینوں معنی قارئین کے سامنے صرف اس لئے بیان کر دیئے کہ قرآن کریم کی آیات

اوراحادیث کامطلب اور ان سے استقامت کی حقیقت سمجھنے میں آسانی ہو۔

# استقامت کے فوائد ومنافع اور اس کی اہمیت

اگر بنظر غائر دیکھا جائے تو محسوس ہو تاہے کہ استقامت پر 'سادہ لفظوں میں کہئے ٹابت قدمی پر توخواہ دنیوی امور میں ہوخواہ دنیوی امور میں 'نہ صرف تمام ترکامیا ہوں اور کامرانیوں کامدارہے بلکہ تمام انسانی خوبیاں اور کمالات اسی وقت خوبی اور کمال بنتے ہیں جبکہ انسان ان پر پچنگی واستقامت اور ٹابت قدمی ومستقل مزاجی سے مرتے دم تک بیساں قائم رہے اس لحاظ سے استقامت اور ٹابت قدمی ومستقل مزاجی انسانی کر دار کاجو ہر اصلی ہے

جو شخص اس جوہر سے محروم ہے وہ تن و توش کے اعتبار سے توانسان ہے مگر اصل انسانیت سے محروم ہے اس اجمال کی تفصیل اور اس دعوے کا ثبوت حسب ذیل ہے۔

# و نیوی امور میں استفامت کی اہمیت

اول انسان کے معاشی امور اور کار وباری زندگی ہی کو لیجئے شب وروز کے تجربات ومشاہدات شاہد ہیں کہ جو شخص کسب معاش اور روزی کمانے کے لئے آج ایک ذریعہ معاش اختیار کر تاہے اور کل اسے چھوڑ کر دوسر اذریعہ معاش اختیار کرتاہے اور پرسوں تیسرا'اس طرح آئے دن نے نئے ذرائع معاش اختیار کرتااور چھوڑ تارہتاہے کسی ا بک بھی ذریعہ معاش سے ثابت قدمی اور مستقل مزاجی کے ساتھ کچھ عرصے بھی روزی کمانے پر قائم نہیں رہتااییا شخص کسی بھی ذریعہ معاش سے فراخ روزی کمانے میں خاطر خواہ مالی منفعت حاصل کرنے میں کامیاب نہیں ہوسکتا اور نہ اس کو مجھی معاشی سکون واطمینان نصیب ہوسکتا ہے ساری عمر مفت کے پاپر بیلنے میں گذر جاتی ہے اور ناشاد ونامراد دنیاہے جاتاہے اس کی وجہ صرف ہیہے کہ کسی بھی ذریعہ معاش سے خاطر خواہ روزی حاصل کرنے کے لئے اس کام میں زیادہ سے زیادہ مہارت اور تجربہ کی ضرورت ہوتی ہے اور بیہ تجربہ اور مہارت کافی عرصہ تک مستقل مزاجی کے ساتھ جم کراس کام کولگا تار کرتے رہنے کے بعد ہی حاصل ہوتی ہے اور اس کے بعد ہی اس ذریعہ معاش کہتے ہنریا پیشہ سے خاطر خواہ مالی منفعت اور خوشحالی نصیب ہوتی ہے اس پر جم کراور لگا تار کام کرتے رہنے کا نام ای استقامت ہے مثال کے طور پر ایک محض روزی کمانے کے لئے کچھ دن نجدی کو اپناذر بعہ معاش بنا تا ہے۔ پوری طرح بروهی کے کام میں تجربہ اور مہارت نہ ہونے کی وجہ سے خاطر خواہ مالی منفعت اور معاشی سکون حاصل نہیں کر یا تاکہ گھبر اکراہے چھوڑ دیتاہے اور اہنگری کاکام کرنا شروع کر دیتاہے کچھ ہی دن لوہاری کاکام کرتاہے خاطر خواہ آمدنی نہ ہونے کے باعث اس کام سے بھی دل برداشتہ ہو کراہے بھی چھوڑ بیٹھتا ہے اور خیاطی کو اپناذر بعیہ معاش بنا لیتا ہے اور درزی کاکام کرنے لگتا ہے ابھی پورے طور پر درزی کے کام میں مہارت نہیں ہوپاتی کہ ضروریات زندگی حسب منشا یورے نہ ہونے کی وجہ ہے اسے چھوڑ کر ظروف سازی کو ذریعیہ معاش بنالیتاہے اور کمہاری کے کام میں لگ جاتا ہے غرض ساری کسب معاش کی توانائی اور عمرای آئے دن نئے نئے ذریعہ معاش اختیار کرنے اور چھوڑنے میں برباد کر دیتا ہے اور ساری عمر معاشی اعتبار سے خوشحال 'پر سکون اور باعزت زندگی سے محروم رہتا ہے اس کے برعكس اگريد هخص ابتداء ميں ہى ان تمام پيشوں كوسامنے ركھ كراورا پنے ذوق رحجان اور صلاحيت واہليت كاجائزہ لے كران ميں سے جس كام كوا بينے لئے زيادہ مناسب اور موزوں يا تااس كوا بتخاب كرليتااور بورى تندى مستقل مزاجى اور ٹابت قدمی کے ساتھ اس میں تجربہ 'مہارت اور ترقی کی دھن میں لگار ہتاتو تھوڑے دنوں کی سختیاں برداشت کرنے کے بعد خاطر خواہ مالی منفعت 'خوشحالی اور باعزت معاشی زندگی حاصل کر لینے کے علاوہ اس کام اور ہنر کاماہر اور آز موده کاربن کر قدرو منزلت بھی حاصل کر تااور دولت و ثروت بھی۔

ای پرتمام معاشی اور کار وباری امور کو قیاس کر لیجئے کسی بھی چیز کی اور کسی بھی قشم کی تجارت ہویاز راعت یا ملاز مت سب میں کامیابی کاراز جم کراور لگا تاراس ایک کام کو ثابت قدمی اور مستقل مزاجی کے ساتھ کرتے رہنے میں مضمرہے اس کانام استقامت ہے۔

بالكل يہى كيفيت علوم وفنون كى ہے كوئى بھى علم وفن ہو جب تك اس كے حاصل كرنے ميں پورى تند ہى' مستقل مزاجی اور ثابت قدمی کے ساتھ طالب علم وفن لگا نہیں رہے گااور عمر کا قدر ضروری حصہ اور محنت اس میں صرف نہیں کرے گااں ووت تک نہ اس علم و فن کامالک وماہر بن سکتا ہے نہ ہی اس سے مالی منافع اور د نیوی فوائد حاصل کر سکتاہے اس مستقل مزاجی اور ثابت قدمی کے ساتھ مخصیل علم وفن میں لگے رہنے کانام ہی استقامت ہے۔ یمی صورت حال اخلاقی فضائل و کمالات میں ہے انسان کسی بھی اخلاقی فضیلت اور کمال کا مالک اس وقت تک نہیں بن سکتاجب تک کہ ساری زندگی ہر حالت 'ہر موقعہ اور ہر زمانہ میں اس پر مستقل مزاجی اور پائیداری کے ساتھ ہمیشہ قائم نہ رہے مثال کے طور پر آپ سخاوت ہی کو لے لیجئے اگر کوئی مخص کسی خاص زمانہ میں خاص موقعہ پر اور مخصوص حالات میں تواعلیٰ درجہ کی داد ودہش کا مظاہرہ کر تاہے ڈھونڈ ڈھونڈ کر ضرورت مندوںاور غریبوں مختاجوں کی خوب مالی امداد کرتاہے کیکن جو نہی وہ مخصوص صورت حال بدل جاتی ہے تواس کی وہ تمام دادود ہش میکسر ختم ہو جاتی ہے تھیلی کامنہ بند ہوجاتا ہے بینک بیلنس لاک (مقفل) ہوجاتا ہے ایسا تھخص ہر گزشخی نہیں کہلا سکتانہ ہی وہ کسی احترام وستائش کالمستحق سمجھاجا تاہے بلکہ ایسا تھخص مکاراور غرض پرست کہلا تاہے جیسا کہ آپ ایے ملک میں "الیکشن" کے زمانے میں مشاہدہ کیا کرتے ہیں اس کے بر عکس جس محف کی حسب استطاعت اور بے لوث وبے غرض وادوہش کاسلسلہ ہر زمانہ میں ہر موقع پر 'ہر حالت میں میسال طور پر جاری اور مرتے دم تک قائم رہتاہے وہ در حقیقت سخی ہے اس کی دادود ہش اس کی فطری سخاوت کا تقاضا ہوتی ہے اور دنیااس کی زندگی میں بھی اس کو عزت واحترام کی نظر سے دیکھتی ہے اور مرنے کے بعد بھی اس کواور اس کی سخاوت کویاد کرتی ہے اور ہمیشہ کلمہ خیر اس کے حق میں کہتی ہے اس پر شجاعت 'مروت 'عفتِ وغیرہ تمام اخلاقی فضائل کو قیاس کیجئے یہ کامیابی وکامر انی اور عزت واحترام صرف اس کی بے لوث وبے غرض اور مسلسل دادود ہش کا نتیجہ ہے اس ثابت قدمی کادوسر انام استقامت ہے۔
ان مشاہدادر آز مودہ حقائق پر غور و فکر کرنے کے بعدیقینا آپ ہمارے اس دعوے پر متفق ہوں گے کہ تمام دنیوی امور ومعاملات میں کامیابی و کامر انی کا نحصار اور تمام ترخوبیوں اور کمالات کامدار' ثابت قدمی' مستقل مزاجی'پائیداری اور استقامت پرہے اور انسانی کردار کاجو ہر اصلی استقامت ہے۔

و پنی اوراخروی امور و معاملات میں استقامت کی منفعت واہمیت اوراس سے محرومی کی دوررس مصرت و نیا' و نیا کی زندگی' اس کے تمام امور و معاملات سب چند روزہ اور فانی ہیں جب ان میں کامیابی و کامر انی اور فوز و فلاح' استقامت' پختگی اور ثابت قدمی کے بغیر میسر نہیں آسکتی تو دین اور دینی امور و معاملات نیعنی عقائد حقہ عبادات صالحہ احکام شرعیہ اور خدا پرسی سے متعلق جملہ امور تو دونوں جہان میں باقی رہنے والے اور نفع پہنچانے والے امور ہیں ان میں کامیابی و کامر انی میسر آنا عنداللہ انکا قابل قبول ہونا اور پھر وعدہ خداوندی کے بھوجب ان پر دنیوی واخروی شمرات و برکات اور اجرو تواب کامر تب ہونا تو بدرجہ اولی استقامت پر موقوف و منحصر ہونا چاہئے چونکہ وہ استقامت جس کو امام نووی علیہ الرحمتہ اس باب کے ذیل میں بیان کرنا اور آیات قرآنیہ اُحادیث نبویہ علی صاحبہالصلوۃ والسلام سے اس کو ثابت کرنا چاہتے ہیں یہی "و بنی امور میں استقامت " ہے اس لئے دینی امور اور اخروی معاملات کی مزید تشر تکا اور کسی قدر تفصیل بیان کرنی مناسب معلوم ہوتی ہے تاکہ صحیح معنی میں پوری بصیرت کے ساتھ دینی امور ومعاملات میں استقامت کی عظیم منفعت واہمیت قار کین کے ذبین شین ہو جائے اور آیات واحادیث کا مطلب کماحقہ سمجھ سکیں۔

#### ديني امور

دین تین چیزوں کے مجموعہ کانام ہے(۱)ایک عقا کد (۲)دوسرے عبادات (۳)احکام ومعاملات۔ان تینوںامور میںاستقامت کی منفعت واہمیت اور اس سے محرومی کی دور رس اور تباہ کن مصر توں کو علیحدہ علیحدہ بیان کرنازیادہ مناسب ہے۔

عقائد میں استقامت کے معنی اور اس کی اہمیت

عقائد میں استفامت اور پختگی و ثابت قدمی کے معنی یہ ہیں کہ اسلام اور اسلامی عقائد لیعنی قرآن عظیم اور احادیث نبویہ علی صاحبہاالصلوۃ والسلام۔ میں بیان شدہ تمام عقید وں کے برحق ہونے پر ہوش سنجالئے اور بالغ ہونے کی عمر سے لے کر مرتے دم تک ایسے پکے پختہ اور بدیہی یقین وایمان پر قائم اور جے رہنا جیسے مطلع صاف ہونے کی عمر سے لے کر مرتے دم تک ایسے پکے پختہ اور بدیہی یقین وایمان پر قائم اور جے رہنا جیسے مطلع صاف ہونے کے وقت دو پہر کو آفاب کا یقین ہو تاہے اگر چہ وشمنان اسلام مخالفین و معاندین لاکھ شکوک و شبہات اس یقین وایمان کے خلاف پیش کریں اور ہم مخالفوں کی دلیلوں اور شکوک وشبہات کا جواب نہ بھی دے سکیں جب بھی ذرہ برابر تزلزل اور تردد و تذبذب ہمارے اس یقین وایمان میں راہ نہ پاسکے تو قطعی طور پر کہہ دیں کہ ہم تو بغیر کسی دلیل کے اسلام اور اس کے مسلمہ عقائد کو برحق مانتے ہیں عقائد پر اس پختگی اور ثابت قدمی کانام استفامت ہے۔

اس کے کہ بیہ بالکل مسلم ہے کہ جو یقین وایمان" نظری"اور استدلالی ہو تاہے بیعنی عقلی دلیلوں کی بنیادوں پر اس کی عمارت قائم ہوتی ہے نہ وہ محکوم اور پختہ ہو تاہے نہ شکوک و شبہات سے مامون و محفوظ ہو تاہے کیونکہ آج تک بڑے سے بڑے منطقی' فلسفی اور حکیم ودانشور کی قائم کردہ کوئی عقلی دلیل اور کوئی فکری نظریہ ٹوشے سے نہیں ختم کی بھی عقلی دلیل اور کوئی فکری نظریہ ٹوشے سے نہیں ختم نے سکا پھر عقلی دلیلوں پر مبنی یقین وایمان کیونکر محفوظ رہ سکتاہے دراصل بیہ خالص عملی بحث ہے ہم اسے یہیں ختم

کرتے ہیں اور بطور جملہ معترضہ تجربات و مشاہدات کی روشی میں صرف تی بات کہہ دینی ضروری سیجھتے ہیں کہ فد ہب اور اس کے مسلمہ عقا کد کے برحق ہونے کا یقین وایمان صرف قلب سے تعلق رکھتا ہے عقل و خر داور نظر و فکر سے اس کا تعلق نہیں جب تک فد ہب اور اس کے برحق ہونے کا یقین وایمان دل کی گہر ائیوں میں نہ اتر جائے اس وقت تک وہ پختہ محکم اور قابل اعتاد ہرگز نہیں ہوسکتا نہ ہی اس یقین وایمان پر اس تمام آلودگیوں 'لینی گناہوں بدکاریوں 'حرام کاریوں اور تمام اخلاقی جرائم سے پاک وپاکیزہ زندگی کی عمارت قائم ہو سکتی ہے جو در حقیقت اسلام کی حقانیت کا آئکھوں سے نظر آنے والا ثبوت ہے یادر کھے کسی بھی نہ جب کی حقانیت کا سب سے براثبوت سے ہو اول اور مکمل پیروی کرنے والوں براثبوت سے ہو اول اور مکمل پیروی کرنے والوں کی زندگی پر کیا اثر کیا اور ان کی زندگیوں کو کس سانچہ میں ڈھالا؟ اس کے ہمارا کہنا ہے ہے کہ نہ جب اور اس کی زندگی پر کیا اثر کیا اور ان کی زندگیوں کو کس سانچہ میں ڈھالا؟ اس کے ہمارا کہنا ہے ہے کہ نہ جب اور اس کی تعلیمات کی حقانیت پر یقین وایمان آفاب نے نصف النہار کی طرح بدیہی ہونا چاہئے تب ہی اس نہ جب کے مسلمہ عقائد پر استقامت نصیب ہو سکتی ہے۔

## موافق پېلو:

قر آن وحدیث کی تقریحات کی روشنی میں گذشته ابواب 'خصوصاً تقویل' محاسبہ اور توکل کے ابواب' کے تحت جو کچھ لکھا جا چکا ہے اور آپ پڑھ چکے ہیں بنظر غائز اس پر غور و فکر کرنے سے باسانی یہ واضح نتیجہ اور روشن حقیقت سامنے آ جاتی ہے کہ جس قدر انسان کے عقائد میں صحت 'قوت' پختگی اور استحکام زیادہ ہو تاہے اور وہ زندگی کے ہر دور اور عمر کے ہر حصہ میں ثابت قدمی مستقل مز ابحی اور پائیداری کے ساتھ میساں ان پر قائم رہتا ہے۔ اس کی زندگی اس قدر گناہوں 'معصتیوں اخلاقی برائیوں اور بدکر داریوں سے پاک وصاف اور پائیزہ اعمال واخلاق سے آراستہ ہوتی ہو دنیوی زندگی میں اس مسلمان کا وجود اپنے ماحول کے لئے بہترین مثالی نمونہ ہو تاہے بلکہ پورا معاشر ہا ایسے لوگوں کی بدولت تمام اخلاقی اور معاشر تی برائیوں سے پاک وصاف ہو جا تاہے اور ایسے لوگ" انسانیت " کے لئے باعث صدر حمت و سعادت ہوتے ہیں اور ان کے دنیا سے اٹھنے کے وقت زمین و آسان بھی ان کی موت پر روتے ہیں اور تخرت میں وہ رضاو قرب الہی جو آخرت (جنت) کی سب سے بڑی نعمت ہاں کو نصیب ہوتی ہے اور دونوں جہان و نیاو آخرت کی بیرشاندار کامیابی و کامر انی صرف عقائد میں استقامت کا نتیجہ و ثمرہ و تی ہے۔

#### مخالف پېلو

اور جس قدر عقائد کے برحق ہونے پر یقین وایمان میں ضعف کا یقین کے اطمینانی کے اعتادی اور ناپائیداری کی کیفیت زیادہ پائی جاتی ہے اور انسان ساری عمراسی طرح ڈھلمل یقین رہتا ہے زبان سے سب کچھ کہتاہے گردل ان مسلمہ عقائد پریفین وایمان سے بالکل کوراہو تاہے یعنی عقائد میں استقامت سے محروم ہو تاہے اس قدراس کی عملی زندگی اخلاقی برائیوں سے سخت سے سخت گناہوں اور معصبیوں سے آلودہ 'فسق و فجور کی دلدل میں بھنسی ہوئی شر مناک اور گھناؤ نے جرائم سے داغدار ہوتی ہے ایسے لوگ دنیا میں متعدی بیاری کے مریض کی طرح پورے ماحول اور معاشرہ کے لئے باعث تباہی انسانیت کے لئے موجب نگ وعار ہوتے ہیں شریف اور دیندار لوگ ان کے سابہ سے بھی بھا گتے ہیں حکومتیں ان کے نام سیاہ فہرست (بلیک لسٹ) میں لکھتی ہیں زمین و آسان بھی ایسے لوگوں کے وجود سے پناہ مانگتے ہیں اور مرنے کے بعد تو جہنم ان کا ٹھکانہ ہوتی ہی ہے اس دنیا اور آسان بھی ایسے لوگوں کے وجود سے پناہ مانگتے ہیں اور مرنے کے بعد تو جہنم ان کا ٹھکانہ ہوتی ہی ہے اس دنیا اور آسان بھی ایسے لوگوں کے وجود سے پناہ مانگتے ہیں اور مرنے کے بعد تو جہنم ان کا ٹھکانہ ہوتی ہی ہے اس دنیا اور آخرت دونوں جہان میں تباہی کا اصلی اور حقیقی سبب دینی عقائد میں استقامت سے محرومی ہے۔

اگرچہ اس مسلم اور واضح حقیقت کو سیجھنے کے لئے کسی مثال کی ضرورت نہیں تاہم ایخ گردو پیش اور ماحول کا جائزہ لیجئے دیکھئے جس قدر کسی ہخف کے دلئے کسی مثال کی ضرورت نہیں تاہم ایخ گردو پیش اور ماحول کا جائزہ لیجئے دیکھئے جس قدر کسی ہخف کے دل میں جزاء وسز اا عمال کا کا مل یقین اور پختہ ایمان ہو گا اور مرنے کے بعد یعنی قیامت کے دن ایخ پیدا کرنے والے پر وردگار کے سامنے پیش ہونے پر اور اس عادل و منصف اللہ تعالی کے محاسبہ پر اور ابدی اجروثواب یعنی جنت پر اور ابدی عقاب و عذاب یعنی دوزخ پر یقین وایمان قوی 'پختہ اور تزلزل و تذبذب شک و شبہ سے پاک ہو گاای قدروہ مخف بدا عمالیوں 'فخش کاریوں اور اخلاقی و معاشر تی جرائم خصوصاً خیانت 'بددیا نتی دروغ گوئی 'دھو کہ دہی 'جعلسازی و غیرہ سے دور اور بہت دور رہے گایہاں تک کہ ان تمام گناہوں اور بدا عمالیوں کے بے خوف و خطر مواقع میسر آنے اور دعوت گناہ دیئے جانے کے باوجود محض خدا کے خوف اور شرح کے دی نہیں دیکھے گا چنانچہ بدقسمتی سے ہمارے ملک میں تمام خوف اور آخرت کے ڈرکی وجہ سے اس طرف نگاہ اٹھا کر بھی نہیں دیکھے گا چنانچہ بدقسمتی سے ہمارے ملک میں تمام خوف اور آئی کاروبار پر بینکاری اور بیمہ و غیرہ کے سودی نظاموں کے تسلط کے باوجود ایسے دیندار تاجر موجود ہیں جو شجارتی کاروبار پر بینکاری اور بیمہ و غیرہ کے سودی نظاموں کے تسلط کے باوجود ایسے دیندار تاجر موجود ہیں جو شجارتی کاروبار پر بینکاری اور بیمہ و غیرہ کے سودی نظاموں کے تسلط کے باوجود ایسے دیندار تاجر موجود ہیں جو

کار وہار چلنے نہ چلنے کی پر واہ کئے بغیر محض خدا کے خوف اور آخرت کے ڈر کی وجہ سے سودی کار وہار سے دور رہتے ہیں اور اس کے باوجو دوہ کامیاب تاجر ہیں یہ صرف دینی عقائد میں پچتگی اور استقامت کا نتیجہ ہے۔

اس کے بر عکس جن لوگوں نے دل اس خوف خدااور آخرت کے ڈر کے یقین وایمان سے عاری اور کورے ہیں وہ برٹ سے برٹ اخلاقی اور معاشر تی جرائم اور حیاسوز ننگ انسانیت بدکاریوں میں نہایت بے باکی کے ساتھ بے خوف وخطر مصروف ومنہک ہیں بلکہ ملک میں ان بدترین جرائم اور حیاسوز بدکاریوں نے ایک مستقل پیشہ کی حیثیت اختیار کر لی ہے اور ملک کی آبادی میں ان جرائم پیشہ لوگوں کا ایک بہت برٹاگروہ پیدا ہوگیا ہے جن کا ذریعہ معاش ہی ہے جرائم اور بدکاریاں بن گئی ہیں۔ بیلوگ قانون کی زو حکومت کی گرفت کے سوااور کسی سے نہیں ڈرتے سواس سے بچانے کے لئے ان کے "پی دار" و کیل اور "برٹ لوگ "موجود ہیں نتیجہ بیہ کہ حکومت اور اسکی پوری مشینری ان تباہ کن جرائم اور بدکاریوں کے انسداد سے عاجز ہے اور چو نکہ بیہ جرائم اور حرام کاریاں قومی زندگی میں متعدی مرض کی حیثیت اختیار اور بدکاریوں کے انسداد سے عاجز ہے اور چو نکہ بیہ جرائم اور حرام کاریاں قومی زندگی میں متعدی مرض کی حیثیت اختیار

کر چکے ہیں اس لئے ایسے جرائم پیشہ اور بد کار حرام خور لوگوں کی تعداد میں حکومت کی کوششوں کے علی الرغم' برعکس روزافزوں اضافہ ہورہاہے اور حکومت اور اس کی زبر دست مشینری اس کے مداویٰ سے عاجز ہے۔

معاشر ہاور قوم کی اس تباہی و بربادی کا اصلی اور حقیق سبب جس کی طرف بدقتمتی ہے کوئی بھی طبقہ متوجہ نہیں ہوتا۔ صرف دلوں سے خدا کے خوف اور آخرت کے ڈر کا کلی طور پر نکل جانا ہے جو آخرت پر یقین اور اللہ تعالیٰ پرا بمان کے ضعف بلکہ فقدان کا نتیجہ ہے اور یہ صورت حال صرف دینی عقا کد پر استقامت سے محرومی کی بنا پر وجود میں آئی ہے اگر آج پاکستان کے مسلمانوں حکر انوں اور رعایا دونوں کو اسلامی عقا کد کے یقین وا بمان پر کماحقہ پچنگی استحکام اور استقامت نصیب ہوجائے تو آج ہی نہ صرف ان اخلاقی 'ترنی اور معاشر تی بدکاریوں اور جرائم سے بلکہ تمام تر قومی واجہاعی تباہیوں سے ملک اور قوم کو نجات مل جائے اور ملک کا تحفظ واستحکام اور سالمیت جرائم سے بلکہ تمام تر قومی واجہاعی تاہیوں سے ملک و قوم کے مختلف طبقات کے سر براہوں کے رتجانات 'عزائم اور مساعی کود یکھتے ہوئے اس قتم کے دینی انقلاب کی توقع نہیں کی جاسکتی بجزائی کے کہ کوئی لطیفہ غیبی ظہور میں آئے یعنی مردے از غیب بروں آیدوکارے بکند

کے مصداق اس پندر ہویں صدی کا کوئی مجد دبید اہواور حقیقی معنی میں دین کی تجدید واصلاح کرے۔ ہماری گذار شات پر غور کرنے کے بعدیقین ہے کہ آپ پوری بصیرت کے ساتھ سمجھ گئے ہوں گے کہ دین کے عقائد پراستقامت 'وینی اور دنیوی فوزو فلاح کے لئے کس قدر اہم ضروری امر ہے اور اس سے محرومی کے نقصانات کتنے دور رس اور تباہ کن ہیں۔

عبادات اوران میں استفامت کے معنی اور ان کی اہمیت

عباد تیں دوقتم کی ہیں (ا) ایک فرض (۲) دوسرے نقل 'ہر ایک قتم کی عبادت ہیں استقامت کا مفہوم اور مصداق دوسری قتم کی عبادت سے مختلف ہے اس لئے ہم دونوں قسموں ہیں استقامت کا مفہوم علیحدہ بیان کرتے ہیں۔ فرض عبادت میں استقامت کی اہمیت اور اس سے محرومی کی شد بیر ترین مصرت فرض عبادت یعنی فرض نماز' فرض 'زکوہ' فرض دوزے فرض جج کے اداکرنے میں ثابت قدمی ادر استقامت کے معنی یہ ہیں کہ ایک مسلمان ہوش سنجالنے اور بالغ ہونے سے لے کر مرتے دم تک فرض عباد توں کے اداکر نے کو تمام دنیوی دویئی کا موں سے مقدم رکھے اور جن عباد توں کا جو وقت مقرر ہے پوری پابندی کے ساتھ ان کے مقرر ہو وقت کے ہوتے ہی مسنون طریق پر ہمیشہ اداکیا کرے نماز کا مسنون وقت ہوتے ہی بلا تاخیر باجماعت نماز اداکرے بقدر نصاب مال پر پوراسال گزرتے ہی بلا تاخیر مال کا چالیسوال حصہ زکوہ اداکرے دمضان کا مہینہ آتے ہی پوری تند ہی کے ساتھ پر پوراسال گزرتے ہی بلاتا خیر مال کا چالیسوال حصہ زکوہ اداکرے دمضان کا مہینہ آتے ہی پوری تند ہی کے ساتھ پورے دمضان کے دوزے در کھے اور ضروریات سے فارغ اتنامال جمع ہوتے ہی جس سے ججاور سفر کے مصارف اٹھائے پورے دمضان کا مہینہ آتے ہی پوری تند ہی کے ساتھ پورے دمضان کا مہینہ آتے ہی پوری تند ہی کے ساتھ پورے دمضان کے دوزے در کھے اور ضروریات سے فارغ اتنامال جمع ہوتے ہی جس سے ججاور سفر کے مصارف اٹھائے

جاسكيں بلاتا خير حج اداكرے بجز شرعی اعذار كے اور كسی بھی صورت میں كسی بھی حالت میں كسی بھی وجہ ہے ان كے ادا کرنے میں تسابل یا تاخیر ہر گزنہ کرے جان بوجھ کر کسی بھی فرض عبادت کو ہر گزنہ چھوڑے اور اگر بھی بھول چوک یا غفلت کی نیند سو جانے کی وجہ سے یا کسی شرعی عذر کی بنا پر کوئی فرض نماز چھوٹ جائے تواس کویاد آتے ہی ادا کر لے اور دوسرے وقت پر ہر گزنہ ڈالے اس لئے کہ جیسے اداکرنے میں تاخیریا تساہل استقامت کے منافی ہے ایسے ہی رہی ہوئی نمازیار وزے باز کو قامی بھی تساہل یا تاخیر استقامت کے منافی اور سخت مصرے فرائض کے قضا کرنے میں ڈھیل' تسابل اور تاخیر کابرا دور رس دینی نقصان یہ ہوتا ہے کہ جب اسی آج کل میں برھتے برھتے قضا نمازوں قضار وزوں اور نہ دی ہوئی زکو توں کی تعداد اور مقدار بہت زیادہ ہو جاتی ہے توان کا پورا کرناکام چور اور راحت طلب نفس پر بے حد شاق اور د شوار ہو جاتا ہے اور بڑھتے بڑھتے و قتی فرائض کے ساتھ ساتھ ان کا قضا کرنا تو بالکل ہی ناممکن ہو جاتا ہے اور پھر مکار نفس کے اس فریب میں آکر کہ جہاں اللہ تعالی اتنے فرضوں کومعاف کرے گاان کو بھی معاف کر دے گادہ بڑا غفور ورجیم ہے وقتی فرائض ادا کرنے کی پابندی میں بھی اول اول سستی آتی ہے پھر گنڈے دار ادا ہونے لگتے ہیں رفتہ رفتہ ان فرض عباد توں کے ادا کرنے سے بالکل ہی محروم ادر ترک فرائض ودا جبات کاجو کہیرہ گناہوں میں اول درجہ کا گناہ ہے مرتکب بن جاتا ہے نہ صرف بیہ بلکہ دوسرے کبیرہ گناہ اور معصیتیں ان کی جگہ لے لیتی ہیں اس لئے انسان کی فطرت نیہ ہے کہ وہ بے کار اور بے متنغل خالی نہیں بیٹھ سکتا جوں جوں نفس کے اس فریب میں آگر فرائض وواجبات سے دستبر دار ہوتا جائے گا محرمات 'منکرات ان کی جگہ لیتے جائیں گے اور فرض عبادات بریابندی کے انور و ہر کات سے محروم ہو کر معاصی اور کبیرہ گناہوں کی ظلمتوں اور نحوستوں میں گرتا چلا جائے گااول اول کبھی کبھی اس ترقی معکوس بیخی روحانی رفعت کی بلندیوں ہے گر کر مادی قعر ظلمت ومذلت میں جایڑنے کااحساس ہو تاہے مگر خود کو بے بس اور مجبوریا تاہے رفتہ رفتہ بیراحساس بھی مٹ جاتا ہے اور سر تایا فسق وفجور میں گرِ فتار اور کفارومشر کین کی طرح مر دودومقهور سيه كارا نسان بن جاتا ہے اعاذ نااللہ منه۔اللہ تعالیٰ ہم سب کواپنی پناہ میں رکھیں۔

اس لحاظ سے فرض عباد توں کی پابندی پر استقامت انسان کے لئے فش و فجور سے بچنے کے لئے ایک محفوظ پناہ گاہ اور مضبوط حصار و قلعہ ہے جب تک اس استقامت اور پابندی فرائض کے حصار میں پناہ گزین رہتا ہے گناہوں اور معصنیوں کی پورشوں اور حملوں سے محفوظ رہتا ہے جہاں اس حصار سے باہر لکلا اور فواحش و مشرات اور فسق و فجور کی دلدل میں پھنسا پھر اس دلدل سے نکلنے کی اگر کو شش بھی کرتے ہیں تو اور پھنستا چلا جا تا ہے اور نجات کی کوئی صورت باقی نہیں رہتی بجز اس کے کہ رحمت خداوندی اور توفیق النی اس کا ہاتھ پکڑ کر اس دلدل سے نکال کر پھر فرض عباد توں کی پابندی کے حصار میں پہنچا دے گریہ صورت نجات صرف کر اس دلدل سے نکال کر پھر فرض عباد توں کی پابندی کے حصار میں پہنچا دے گریہ صورت نجات صرف اس و قت میسر آتا ہے جبکہ دینی عقائد پر استقامت نصیب ہو اور خدا کی کر بھی اور کار سازی پر پکا یقین وایمان و سگیری کرے اللہ تعالی سے مغفرت کی دعائیں مانگے اور گڑ گڑا کر اس کی رحمت کی پناہ لے اس لحاظ سے دینی عقائد پر استقامت بوے بوے گئے اور گڑ گڑا کر اس کی رحمت کی بناہ لے اس لحاظ سے دینی عقائد پر استقامت بوے بوے گئے کا م بھی آجاتی ہے۔

یہ جو پچھ ہم لکھ رہے ہیں محض فرضی باتیں اور خیالی افسانے نہیں ہیں بلکہ و نیامیں بکٹر ت ایسی مثالیں موجود ہیں بڑے بڑے صوم و صلوۃ کے پابند دینداروں کو محض ترک فرائض کی نحوست اور شومی کی بدولت فسق و فجوراور بدکاریوں حرام کاریوں کی دلدل میں گرتے اور سجنتے بھی دیکھاہے اور بہت سے گناہوں معصتیوں اور سیاہ کاریوں کے دلدل میں کچنتہ اور محکم دینی عقیدوں اور خداکی رحمت اور کار سازی پر نا قابل تر دلال میں کچنتہ اور محکم دینی عقیدوں اور خداکی رحمت اور کار سازی پر نا قابل تر دلال میں کے دلدل میں محفق کی بدولت فواحش و مشکرات اور معاصی و آٹام کے قعر مذلت سے ابھرتے ' نکلتے اور نہایت خلوص کے ساتھ صوم و صلوۃ جج وز کو تا کی پابندی پر ثابت قدم بنتے بھی دیکھا ہے۔

خلوص کے ساتھ صوم وصلوۃ کج وز کوۃ کی پابندی پر ثابت قدم بنتے بھی دیکھاہے۔ اس مخضر مگر واقعات و مشاہدات پر مبنی بیان کو پڑھ کر آپ یقینا محسوس کریں گے کہ اللہ تعالیٰ کی فرض کر دہ عباد توں کی پابندی پراستقامت اللہ تعالیٰ کا کتنا عظیم الثان عطیہ ہے اور اس سے محر ومی ایک مسلمان کے لئے کتنا

بڑا خسران مبین ہے اس لئے چاروں فرض عباد توں 'نمازروزہ 'زکوۃ اور جج کے اداکرنے پراستقامت کی ضرورت ایک مسلمان کے لئے غذا 'لباس' مسکن وغیرہ طبعی حوائج سے بھی زیادہ لابدی اور مقدم ہے اس لئے کہ ان ضروریات زندگی سے محروم ہونے سے صرف مادی اور دنیوی زندگی ہی جویقیناً فانی ہے خطرہ میں پڑتی ہے مگران

جاروں فرض عباد توں سے جوا یک مومن مسلمان کے لئے عظیم روحانی غذا ہیں محروم ہونے سے انسان کی روحانی اور ابدی ہلاکت یقینی ہو جاتی ہے اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے سب مسلمانوں کو خصوصاً قارئین کتاب کواس پابندی

یعنی " فرض عبادات پراستقامت" کی تو نیق عطا فرمائے اپنے حبیب پاک صلی الله علیه وسلم کے صدیے میں۔

نفل عباد توں پر استقامت کے معنی اور اس کی شرط

نفل عباد توں پراستقامت کے معنی بیان کرنے سے پہلے چاروں قتم کی عباد توں میں نفل اور فرض عباد توں کی تشخیص اور ان میں فرق بیان کرناضر ور ی ہے چنانچہ

(۱) پنجوقۃ فرضوں کے علاوہ جن کی کل ستر ہ رکعتیں ہیں چار ظہر کی چار عصر کی چار عشاء کی تین مغرب کی دو فجر کی۔ باقی سب نمازیں خواہ وہ پنجوقۃ فرضوں سے پہلے یابعد کی سنتیں اور نفلیں ہوں خواہ تہجد کی آٹھ یا بارہ رکعتیں یا چار سنن زوال 'یا مغرب کے بعد کی چاریا چھاس رکعتیں یا چارت کی آٹھ یا بارہ عنوں کی ہوں یہ سب نمازیں یا سنت موکدہ ہیں یا سنن زوا کدیا محض نوا فل ہیں۔ بہر صورت فرض ان میں سے کوئی بھی نہیں ہے عشاء کی نماز کے بعد میں سار کعت وتر بیشک واجب ہیں مگر وہ عشاء کے فرضوں کے تابع اور پابندی کے لحاظ سے انہی کے حکم میں ہیں۔

(۲) ای طرح فرض ز کوة \_ فرض ز کوة میں صد قات داجیہ بھی شامل ہیں \_

کل مال کا جالیسواں حصہ سالانہ کے علاوہ باقی تمام صد قات و خیر ات سب صد قات نافلہ اور نفل مالی عباد تیں ہیں۔

(۳)ای طرح ماہ رمضان کے تمیں یاا نتیس روزوں کے علاوہ باقی سال کے تمام روزے سنت یا نفل روزے ہیں فرضان میں کوئی بھی روزہ نہیں ہے۔

(۴)ای طرح عمر میں ایک مرتبہ نج کے علاوہ جتنے بھی جج یا عمرے کئے جائیں سب سنت یا نفل ہیں فرض صرف ایک پہلا جج ہے۔

(۵) یہ تووہ نفلی عباد تیں ہیں جو فرض عباد توں کی جنس (قتم) سے ہیں اور انہی کی بیکیل و تتمیم کے لئے اوا کی جات ہیں باتی بات کے علاوہ قرآن کریم کی تلاوت 'نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم پر درودو سلام تو بہ واستغفار 'مسنون دعا میں موقت یاغیر موقت ذکر اللہ خواہ تشبیح و تہلیل کی صورت میں ہو خواہ اور دوسر کی مسنون وہا ثور صور توں میں ہو یہ سب نفلی عباد تیں ہیں اور بے حد و بے انتہا اجر و ثواب اور دنیوی واخروی برکات و ثمر ات کا موجب ہیں گر فرض ان میں سے کوئی بھی عبادت نہیں ہے۔

ان تمام تفلی عباد توں پراستقامت کے معنی یہ ہیں کہ انسان مذکورہ بالا فرض عباد توں اور حقوق العباد 'بندوں کے حقوق' کے پابندی اور ثابت قدمی ہے اداکرتے رہنے کے بعد ان میں ہے جتنی عباد توں کے اداکرنے کی جسمانی قدرت یا الی استطاعت ہو اور جائز و مباح مشاغل کسب معاش و غیرہ سے جتنی بھی فرصت ہو اور وقت ملے اسی قدر ہرا یک قتم کی مذکورہ بالا نفل عباد تیں پوری پابندی اور پائیداری و ثابت قدمی کے ساتھ حتی الامکان روزانہ اداکرنے پر مستقل مزاجی کے ساتھ حتی الامکان روزانہ اداکرنے پر مستقل مزاجی کے ساتھ قائم اور کاربندرہ مراس استقامت کی شرط یہ ہے کہ ان نفلی عباد توں کی پابندی کرنے کی وجہ سے فرض عباد توں کی پابندی پر مطلق اثر نہ پڑے یعنی ان میں ذرہ برابر کو تا ہی ہر گزنہ ہو نفل عباد توں کے اتنا چیچے پڑنا کہ اس کی وجہ سے فرض عباد توں یا حقوق العباد کے پابندی کے ساتھ اداکر نے میں کو تا ہی اور خلل واقع ہونے گئے یہ نفل عباد توں پر استقامت نہیں بلکہ شرعاً ناپندیدہ ہے اعتدالی اور غلوحد سے تجاوز کرنا ہے جس میں اجرو ثواب ملئے کے بجائے مواخذہ کا اندیشہ ہے بلکہ خطرناک نتائج کا موجب ہے جیسا کہ آپ مثالوں میں پر حیس گے مثلاً

(۱) ایک مخص کثرت عبادت کے شوق میں روزانہ آد ھی رات کے بعد بیدار ہو جاتا ہے اور تہجد کی نمازاور اوراد و ظاکف 'ذکراذکار میں مشغول رہتاہے گر روزانہ نیند کے غلبہ سے مجبور ہو کر آخر میں سوجاتا ہے اور فجر کی نماز یا بالکل ہی قضا ہو جاتی ہے یا جماعت کے ساتھ نہیں پڑھ پاتاروزانہ کا یہی معمول ہے یہ قابل مواخذہ بے اعتدالی اور غلوہے اس مخص کو یہ شب بیداری ذکر واذکار اور تہجد کی اتنی کمبی نماز فوراً چھوڑ دینی چاہئے اور بھذر ضرورت نیند بھر کر سونا چاہئے اور فجر کی نماز باجماعت اداکرنے کی پوری پابندی کرنی چاہئے اگر بقدر ضرورت سو لینے کے بعداس یقین کے ساتھ کہ فجر کی نماز باجماعت ضروراداکر سکے گاضبے صادق سے بچھ پہلے بیدار ہو کر تہجد کی جتنی رکعتیں پڑھ سکتا ہو پڑھ لے اور اس پرروزانہ پابندی کرے تو بچھ حرج نہیں اس لئے کہ یہ تہجد کی نماز اور

اورادوو ظائف نہ پڑھنا گناہ اور معصیت نہیں ہے اور جانتے ہو جھتے فجر کی نماز قضا کردینایا جماعت کے ساتھ ادانہ کرنا گناہ اور معصیت ہے چنانچہ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ کاواقعہ ہے کہ سلیمان نامی ایک صحابی روزانہ فجر کی نماز جماعت کے ساتھ پڑھا کرتے تھے ایک دن وہ نماز میں نہیں آئے اتفاق سے صبح سویرے عمر فاروق گاان کے مکان سے گذر ہوا تو انہوں نے ان کی والدہ سے ان کے نماز میں نہ آنے کی وجہ دریا فت کی توان کی والدہ نے بتلایا کہ وہ ساری رات نماز پڑھتے رہے تھے آخر شب آنکھ لگ گئی اور سو گئے تو حضرت عمر نے فرمایا میں تو صبح کی نماز باجماعت پڑھنے کو ساری رات نماز پڑھتے رہنے سے زیادہ پہند کرتا ہوں۔

ای طرح مسافراگرید دیکھے کہ میں صرف فرض نمازوہ بھی قصر بعنی چار کی دوپڑھ سکتا ہوں لیکن پہلی یا بعد کی سنتیں نہیں پڑھ سکتا ہوں لیکن پہلی یا بعد کی سنتیں نہیں پڑھ سکتا اس پر فرض ہے کہ وہ صرف فرض پڑھ لے اور سنتیں چھوڑ دے عام طور پرلوگ ناوا تفیت کی بنا پر سنتوں کو نہ پڑھ سکتے کی وجہ سے فرض بھی چھوڑ دیتے ہیں بیہ قطعاً ناجائز اور گناہ ہے۔

(۲) ای طرح ایک مخص کثرت عبادت کے شوق میں رمضان کے علاوہ بھی روزانہ روزہ رکھنے کی پابندی کرتا ہوا دسائم الدھر روزانہ روزہ سے رہتا ہے یہ بھی شرعاً ناپندیدہ باعتدالی اور غلوہ اس روزانہ روزہ رکھنے کی پابندی میں جسمانی صحت اور قوت کو ایسا نقصان پہنچ جانے کاشدید خطرہ ہے کہ اس کے بعد اور فرض عبادات اور فرائض زندگی کسب معاش ،حقوق العباد وغیرہ اداکر نے کے قابل بھی نہ رہا اور ترک فرائض وحقوق کے گناہ میں ماخوذہو۔ (۳) اسی طرح ایک مخص انفاق فی سبیل اللہ 'اللہ تعالی کی راہ میں خرچ کرنے کے شوق میں ایسے صدقات و خیر ات میں جو فرض نہیں اس قدر روپیہ خرچ کر دیتا ہے کہ اس کے بعد اہل وعیال اور ان قرابتداروں کے اخراجات پورے نہیں کر سکتا۔ جن کی کفالت اس پر فرض ہے یاخود پیسہ پیسہ کو مختاج ہو جاتا ہے یہ بھی ناپندیدہ اخراجات پورے نہیں کر سکتا۔ جن کی کفالت اس پر فرض ہے یاخود پیسہ پیسہ کو مختاج ہو جاتا ہے یہ بھی ناپندیدہ کے بعد جوروپیہ خود مختاج اور غلوہ اس کے بعد جوروپیہ خود مختاج اور مفلس نہ بن جائے رہے کے بعد جوروپیہ خود مختاج اور مفلس نہ بن جائے رحمۃ کے بعد جوروپیہ خود مختاج اور مفلس نہ بن جائے رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ و سلم کاار شاد ہے:

لاصدقة الاعن ظهر غنى ..... صدقه وه بى ہے جس كے بعد خود بھى غنى رہے۔

(۳) یہی حال بار بارج کیلئے جانے اور سفر میں بے دریغے روپیہ صرف کرنے کا ہے کہ اس میں بھی ارباب حقوق کی حق تلفی یاخود مختاری و مفلس ہو جانے کا قوی اندیشہ ہے لہذا جب تک اس امر کااطمینان نہ ہو کہ نفلی حج کے لئے سفر کرنے اور اخراجات برداشت کرنے سے نہ کسی کی حق تلفی ہوگی نہ دوسرے فرائض و مشاغل میں کوئی نا قابل تلافی کو تا ہی ہوگی اس وقت تک نفلی حج کے لئے سفر نہ کرنا چاہئے اس لئے کہ وہ نفلی حج جس میں لوگوں کی حق تلفیاں ہوں اللہ تعالیٰ کے ہاں قابل قبول نہیں ہو سکتا بلکہ حق تلفی کے گناہ میں پکڑے جانے کا قوی اندیشہ ہے۔

حاصل ہے ہے کہ نقل عباد توں کے اداکر نے پر 'چاہے کم سے کم ہوں یازیادہ سے زیادہ مداومت واستقامت میں یہ شرط ضروری ہے کہ اس سے فرض عباد توں اور حقوق العباد وغیرہ دیگر فرائض کے پابندی کے ساتھ ادا کرتے رہنے میں کوئی کو تاہی یا خلل واقع نہ ہواس لئے کہ عبادات کے اداکر نے پر استقامت کے اندراول درجہ پر فرض عباد توں کو پابندی کے ساتھ اداکر نااور اس پر سختی کے ساتھ قائم رہنا ہے اور دوسرے درجہ پر نقل عباد توں کے اداکر نے میں مداومت اور پابندی ہے مگر جنتی بھی اور جو بھی نقل عباد تیں اختیار کرے خواہ کتنی ہی تھوڑی ہوں ہمیشہ اور دوزانہ پابندی کے ساتھ اداکر تارہے ایسانہ ہو کہ مثلاً کسی زمانہ میں یا کسی حصہ عمر میں تو اتناجوش وخروش اور نقل نمازوں کی اتنی حرص ہو کہ روزانہ صرف پنجو قتہ فرض نمازوں کے پہلے یا بعد کی سنتیں اور نقلیں بھی پڑھے اور ادوو ظائف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو ظائف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادوو خاکف بھی اشراق کی دور کعتیں بھی پڑھے اور ادور خاک نور ادادور کی بیا ہو جا کیں بھی پڑھے اور ادور خاک نور سے اتنا فرار ادادر گریز ہو جائے کہ پنجو قتہ فرض نمازیں بھی الی ہو جا کیں کہ کوئی پڑھی کوئی اثرادی۔

دراصل بیراس چندروزہ ناپبندیدہ غلواور بے اعتدال کاردعمل ہو تاہے جو استقامت کے قطعاً منافی ہواور فرض نمازوں میں رخنہ اندازی کاباعث ہونے کی وجہ ہے گناہ اور معصیت ہے نفلی روزوں اور نفلی صدقہ وخیر ات اور نفلی حج وعمرہ کو بھی اس پر قیاس کر لیجئے اس لئے رحمت حریص نجات اُمت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادہے: خیر العمل مادیم علیہ.....

بہترین عمل وہ ہے جس پر مداومت کی جائے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ تمام عبادتیں خصوصاً نماز 'روزہ 'زکوۃ 'جَ 'نفس انسانی کی راحت و آسائش اور خواہشات کے نہ صرف منافی ہیں بلکہ جسمانی اور بدنی اعتبار ہے بھی تعب و مشقت کا موجب ہیں اس لئے نفس اور بدن کے لئے وہ شاق اور ناگوار ہیں ایک قرب الہی کاشید ائی بندہ نفس انسانی کے علی الرغم یعنی خواہش نفس کے خلاف اپنے آپ کو اعضا وجوارح ہاتھ پاؤں وغیرہ اعضا کو اور بدنی قوتوں کو اس محنت شاقہ کے بر داشت کرنے پر مجبور کرتا ہے۔ نفس اور جسم و جسمانی قوتوں پر حکم ان عقل و خرد ہے اس کے مجبور کرنے پر نفس اور بدن اور اس کی قوتیں خواہی اپنی راحت و آسائش اور دوسری خواہشات کو ترک کرنے پر اور عقل و خرد کی تعمیل حکم کرنے پر آمادہ ہو جاتا ہے چنانچہ نماز کے متعلق جو دین کی سب سے اہم عبادت بلکہ دین کا ستون ہے اللہ تعالی کاار شاد ہے:

وانھالکبیرۃ الاعلی المخاشعین الذین یظنون انھم ملاقوار بھم وانھم الیہ راجعون: (البقرہ) بیٹک وہ نماز بہت ہی شاق اور گرال ہوتی ہے بجز ان لوگوں کے جو یقین رکھتے ہیں کہ انہیں (مرنے کے بعد)اپنے پرور دگارہے ملنا(اور اسکے سامنے پیش ہونا)ہے اور یہ کہ وہ اس کے پاس لوٹ کر جائیں گے۔(اور اولین پرسش نماز بود۔ سب سے پہلے نماز کاسوال ہوگا) ایی صورت میں نفس اور بدن ، فرض عباد توں مثلاً فرض نمازوں کو جو محیم وعلیم پروردگار نے ہرانان کی جسمانی قو توں کے لئے قابل برداشت ہونے کی حد تک ہی فرض کی ہیں توپابندی کے ساتھ اداکر تے رہنے پر آبادہ ہو جاتے ہیں اور سر تابی نہیں کرتے لیکن نفل عباد توں کے بارے میں بھی اگر انسان اپنے نفس ، بدن اور اعضاء وجوارح کو ان حدسے متجاوز مشقتوں کے برداشت کرنے پر مجبور کر تاہے تو پچھ عرصہ میں ہی نفس و جہم کی قوت برداشت ختم ہو جاتی ہے ہاتھ پاؤں جواب دے جاتے ہیں اور پھر ان میں فرض عباد توں کو پابندی کے ساتھ ادا کر اشت ختم ہو جاتی ہی ہاتی نہیں رہتی اور اس طرح نتیجہ کے اعتبار سے نفل عباد توں میں یہ غلواور بے اعتدالی فرض عباد توں پر مداومت اور ان پراستنقامت سے بھی محروم کر دیتی ہے بالکل ای طرح جیسے سفر کو جلداز جلد طے کر لینے کا حریص اور جلد باز مسافرا پنے سواری کے گھوڑے کو دم لینے کی مہلت دیتے بغیر بے تحاشا مسلسل دوڑائے چا جاتا ہے راستہ میں کہیں نہیں تھہر تا وہ پی اس بے اعتدالی کی بدولت تھوڑی تی مسافت طے کرنے کے بعد ہی سواری سے محروم ہو جاتا ہے گھوڑا تھی اس بے اعتدالی کی بدولت تھوڑی تی مسافت طے کرنے کے بعد ہی سواری سے مو وم تاہے گھوڑا تھی اگھ گھوڑا تی کا در ہتا ہے بیہ مثال ہماری اختراع کر دہ نہیں ہے بلکہ اُمت کی فطرت اور نفسیات سے آگاہی نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو عبادات پر استفامت کے اندر غلو فطرت اور نفسیات سے آگاہی نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو عبادات پر استفامت کے اندر غلو در مضرت رسال بے اعتدالی ہے منورائے کے سلسلہ میں بیان فرمائی ہے ارشاد ہے:

فان السآئر المنبت لا ارضاً قطع ولا ظهراً ابقى

(عباد توں میں غلومت اختیار کرو)اس لئے کہ ایک بے تحاشا سواری کودوڑانے والا مسافرنہ مسافت ہی طے کریا تاہے اور نہ سواری ہی کار آمدرہنے دیتاہے۔

> اس کے بعد انسانی فطرت کی کمزوری کوصاف اور صر یک لفظوں میں بے نقاب فرمایا ہے ارشاد ہے: فان اللہ لایمل حتی تملو ا

اس لئے کہ اللہ تعالیٰ(تمہاری زیادہ سے زیادہ عباد توں کااجروثواب دینے سے) نہیں اُکتاتے تم ہی (آخر کاران بے تحاشاعباد توں سے)اُکتاجاتے ہو(اور بالکل ہی چھوڑ بیٹھتے ہو)

اس کی وجہ بیہ ہے کہ انسان کی فطرت ہے کہ وہ کسی بھی یکسانیت اور پھراس پر مداومت سے جلد یا بدیر اکتا جاتا ہے خصوصاً جب کہ وہ کام نفس کی طبعی خواہشات کے خلاف بھی ہواور اس میں جسمانی مشقت اور تعب بھی ہو تا ہواور نہ اس میں کوئی مالی منفعت یا مادی لذت ہواگر چہ کتنے ہی قوی جذبہ داعیہ اور پابندی کے عزم کے ساتھ شر وع کرے مگر تھوڑے ہی دنوں کے بعد یا زیادہ عرصہ کے بعد اول بے دلی کی کیفیت سی پیدا ہوتی ہے اس کے بعد پابندی ختم ہوتی ہے کسی دن کیا کسی دن نہیں آخر کار بالکل ہی چھوٹ جاتا ہے پابندی اور استقامت اس کام میں میسر آتی ہے جو اتنا ہو کہ مجھی بھی اس سے دل نہ اکتائے اس انسانی فطرت کی کمزوری کی طرف امت کے نبض شناس نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ند کورہ بالاحدیث میں ارشاد فرمایاہے:

اس لئے نبی رحمت صلّی اللہ علیہ وسلم نے اسی شوق اللی میں سر مست اور عوا قب اور نتائج سے بے پر واہ بعض صحابہ کرام کو جنہوں نے ساری عمرروزانہ دن کوروزہ رکھنے کااور رات کو ساری رات نماز میں قر آن عزیز پڑھنے کی مداومت کرنے کاعزم اور فیصلہ کر لیا تھا بڑی تختی کے ساتھ اس اقدام سے روکا ہے اور اس کے مضرت رساں نتائج سے بڑی وضاحت کیساتھ آگاہ فرمایا ہے اور ان کی تسلی کے لئے خود اپنے اسوہ حسنہ اور مقد س اور قابل عمل طرز عمل کو بطور مثال پیش کی ہے کہ و کھو میں رات کو سوتا بھی ہوں اور شب بیداری بھی کرتا ہوں روزے بھی رکھتا ہوں اور بھی کرتا ہوں ( لینی رات کے بچھ حصہ میں سوتا ہوں کچھ میں تہجد پڑھتا ہوں اور بچھ دن وزے رکھتا ہوں اور کھی دن

ایک صحابی عمروبن العاص رضی الله عنه کے بڑے اصرار پر صرف اتنی اجازت دی کہ اچھاایک دن روزہ رکھو ایک دن افطار کروعمرو بن العاص نے ساری عمراس کی پابندی کی تو سہی مگر آخر عمر میں اپنے اس ناعا قبت اندیشانہ اصرار پر اور اس نا قابل بر داشت عمل کو اختیار کرنے اور اس کی مداومت کو اپنے ذمے لینے پر پشیمان ہوئے اور ساری عمر بچھتائے کہ کیاا چھا ہو تاکہ میں رحمت عالم صلی الله علیہ وسلم کے مسنون و معتدل طرز عمل یعنی ہر مہینہ میں تین دن کے روزے پابندی کے ساتھ رکھنے پر مداومت کو قبول کر لیتا اور اس حدے متجاوز اکتادینے والے طرز عمل یعنی ایک دن افطار کرنے کو اختیار نہ کرتا۔

ای پر بقیہ تفلی عباد توں کو قیاس کر لیجئے ای لئے نفل عبادات پر استقامت کو نبھانے کے لئے ضروری ہے کہ پہلے سے سوچ سمجھ لے جن عبادات کوپابندی کے ساتھ آخر عمر تک اداکر سکے انہی کو اختیار کرے وہ کتنی ہی کم کیوں نہ ہوں مثلاً قر آن کر یم کا اتناحصہ تلاوت کیلئے اختیار کرے جو آخر عمر تک بلاناغہ روزانہ پڑھ سکے چاہے وہ ایک رکوع ہی کیوں نہ ہو۔
نبی رحمت صلی اللہ علیہ و سلم کی مشفقانہ ہدایات و تعلیمات کی روشنی میں انسان کی اس فطری کمزوری کو سامنے رکھتے ہوئے تو یہ بیشک صحیح ہے کہ نفلی عباد توں پر استقامت اور ثابت قدمی کو نبھانے کے لئے کم سے کم عبادات ہی کو اختیار کرنا چاہئے تاکہ عمر کھر ان پر قائم رہ سکیں۔

## زیادہ سے زیادہ نفل عباد توں پراستقامت حاصل کرنے کی تدبیر

گریہ بھی حقیقت ہے کہ قر آن اور حدیث میں بھان نفلی عباد توں پر آخرت میں اسے زیادہ اجرو تواب 'مغفرت ورحمت اور رضاو قرب اللی سے ہیں اور جیں اور ہماراا یمان ہے کہ وہ تمام وعدے بالکل سے ہیں اور ضرور پورے ہوں گے اور دنیا کی زندگی میں بھی ان نفلی عبادات کی مداومت واستقامت پرایسے سکون آفرین روح پرور 'گناہوں سے بچانے والے اثرات اور انوار و برکات کے مرتب ہونے کی خبر دی گئی ہے کہ ان ترغیبات کود کھے کرایک ایسامسلمان

جس کے دل میں واقعی خداکا خوف 'آخرت کاڈر موجود ہے اور نجات کی فکر اس کو شدت کے ساتھ وامنگیر ہے وہ نفس اور بدن کی ان تمام مزاحمتوں کے اور جسمانی طاقتوں کے جواب دے جانے کے خطرات کے باوجود زیادہ سے نیادہ نفلی عباد توں پر استقامت کو اختیار کرنے کے لئے بیقرار ہو تاہے مگر صرف اس ڈرسے کہ کہیں ند کورہ مثال کے گھوڑ ہے کی طرح بدنی طاقت اور صحت اسطرح ساقط نہ ہو جائے کہ فرض عباد توں کی مداومت سے بھی محروم ہو جائے باز رہتا ہے اس لئے یہ خدا پر سی کا شیدائی اور اخروی نجات کا طلب گار مسلمان شدید کھکش میں مبتلا ہو جاتا ہے ایک طرف فرض عباد توں پر استقامت سے محروم ہو جائے گا ڈر دوسری طرف ان نفلی عباد توں کی کشش 'نہ جائے رفتن نہ پائے ماندن نہ اختیار کئے بنتی ہے نہ چھوڑ ہے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے از راہ شفقت ورافت ذیل کی حدیث میں بغیر مضرت کے زیادہ سے زیادہ نفلی عباد توں پر استقامت حاصل کرنے کی تدبیر بھی بتلائی ہے ارشاد ہے:

ان هذاالدين متين فاو غلوافيه برفق

بیٹک بیہ دین بہت مضبوط(اور منضبط) ہے پس اس(کی حدود) میں نہایت آ ہنتگی کے ساتھ (نہایت د هیمی رفتار ہے) قدم رکھو۔

یعنی ہر نوع کی زیادہ سے زیادہ نفل عباد توں پر مداومت واستقامت کو آسان اور جسمانی قو توں کے لئے قابل برداشت بنانے کی تدبیر بیہ ہے کہ ان کو جسم اور جسمانی قو توں کے لئے قابل برداشت حد میں رہ کر آہتہ آہتہ بڑھانا چاہئے بعنی اول کسی بھی قتم کی نفلی عبادت کو کم سے کم اختیار کروجب اس کی عادت پڑجائے تواور تھوڑ اسااضافہ کرو جب اس کی بھی عادت پڑجائے تواور تھوڑ اسااضافہ کرو جب اس کی بھی عادت پڑجائے تو بچھ اور اضافہ کرواسی طرح تدریجانفس ان سے مانوس ہو تاجائے گااور جسمانی تو تیں عادی ہوتی جائیں گی بہاں تک کہ ایک دن وہ نفلی عبادت زیادہ سے زیادہ کر سکو گے اور نہ کوئی تعب ہوگااور نہ جسمانی قوت وصحت کوکوئی نقصان پنچے گااور بغیر کسی مضرت کے اس پر مداومت اور استقامت بھی آسان ہوگی۔ قوت وصحت کوکوئی نقصان پنچے گااور بغیر کسی مضرت کے اس پر مداومت اور استقامت بھی آسان ہوگی۔ مثلاً ایک رضاالٰہی کا متوالی خداکا بندہ چاہتا ہے کہ ان محسنین کی طرح جن کاذکر ذیل کی آیت کر بہہ میں فرمایا ہے۔ کانوا قلیلا کمن اللیل ما بھجعون: اور دور رات کا بیشتر حصہ ان عباد الرحمٰن کی طرح جن کاذکر ذیل کی آیت کر بہہ میں فرمایا ہے۔

والذين يبيتون لربهم سجدًاو قياماً (فرتان:٦٤)

اور وہ لوگ جو ساری رات اپنے رب کے سامنے رکوع و سجو داور قیام لیعنی نماز میں گزار دیتے ہیں۔ بستر کے بجائے مصلے پر اپنے رب سے مناجات لیعنی نماز میں گذار وں اور اللہ کے ان بندوں کی طرح جن کی شان میں ارشاد ہے۔ تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطمعاً (البحده: ٢٤)

ان کے پہلوبستروں سے دور بھاگتے ہیں دہ اپنے رب کو (اس کے)خوف اور (رحمت کی) طمع کی وجہ سے پکارتے (اور دعائیں مانگتے)رہتے ہیں۔

میر ابستر بھی مجھے تھیک کر سلانے کی بجائے ایساکا نٹول کا فرش بن جائے کہ کسی کروٹ اس پر چین نہ آئے اور پہلوبستر سے دور بھاگے اور میں بھی اینے رحمٰن ورحیم پروردگار کی رحمت حاصل کرنے کی غرض سے اور اس قہا روجبار الله تعالیٰ کے قہروغضب سے بیخے کی غرض سے ساری رات اس کو پکار تا لیعنی رحمت کی دعائیں مانگٹااور توبہ واستغفار كرتار موں تواسكا طريقه بيہ كه اگراس مخف كاروزانه معمول جو محفظ سونے اور آرام كرنے كاہے تو پہلے دن سونے کے وقت میں صرف آدھ گھنٹہ کی کمی کرے اور ساڑھے پانچ کھنٹے کاالارم لگا کرٹائم پیس سر ہانے رکھ لے اورالارم بجتے ہی فور اُاٹھ جائے اور حوائج ضرور بیہے فارغ ہو کروضو کرکے صبح صادق ہونے سے پہلے دوجاریا جتنی ر کعتیں بھی پڑھ سکے پڑھ لے اور اس وقت تک ای معمول پر پابندی سے قائم رہے یہاں تک کہ ساڑھے پانچ کھنے سونے کی عادت پڑجائے اس کے بعد آ دھ گھنٹہ اور کم کردے اور صلوٰۃ اللیل 'نماز تہجد کی تعداد اور بڑھادے اور اللہ سے قیام کیل کی توقیق کی دعائیں برابر کر تارہے اور بلاناغہ اس وقت تک اس معمول پر سختی کے ساتھ پابندی کر تا رہے یہاں تک کہ پانچ گھنے کی نیند کافی ہونے لگے اور جسم اس کاعادی ہوجائے اس طرح تدریجی طور پر بلاناغہ سونے اور آرام کرنے کاوفت گھٹا تااور صلوٰۃ اللیل اور ذکر اللہ کا وفت بڑھا تا چلا جائے بیر و فاراگرچہ چیونٹی کی سی وھیمی ر فتار ہو گی لیکن اگر مستقل مزاجی اور ثابت قدمی کے ساتھ بلاناغہ اس مشق کو جاری رکھا تو یقیناً ایک دن وہ آ جائے گاکہ رات میں صرف دو تنین گھنٹے کا آرام اور نیند کافی ہونے لگے گیاد ھران نفلی عباد توں 'صلوٰۃ اللیل اور ادعیہ واذ کار کے انوار وبر کات اور اس کے نتیجہ میں وہ روحانی کیف وسر ور اور وہ روحانی لذت محسوس ہونے لگے گی کہ فی الواقع بسر پھولوں کی سے بجائے کا نوں کا بچھونا معلوم ہونے لگے گااس لئے کہ نصف شب کے بعد خصوصاً رات کا آخری حصہ اللہ تعالیٰ پر صدق دل سے ایمان ر کھنے والوں اور قر آن وحدیث کی تعلیمات پرسیے دل سے یقین رکھنے والوں کے لئے ایساعظیم الثان نزول رحت الہی کاوفت ہے جس کے متعلق حبیب رب العالمین کاار شادہ:

ينزل الله تبارك وتعالى الى سمآء الدنياكل ليلة حين يمضى ثلث الليل الاول فيقول: اناالملك: انا الملك من ذالذي يدعوني فاستجيب له من ذالذي يسالني فاعطيه من ذالذي يستغفرني فاغفرله فلايزال كذالك حتى يضيى الفجر

اللہ تبارک و تعالیٰ ہر رات کو 'پہلاا یک تہائی حصہ گزرنے کے بعد 'پہلے آسان کی طرف نزول فرماتے ہیں اور اعلان کرتے ہیں میں ہوں(تمام کا ئنات کا) بادشاہ میں ہوں (تمام مخلوق کا) حکمر ان ہے کوئی جو مجھے سے دعاما نگے تومیں اس کی دعا قبول کروں' ہے کوئی؟جو مجھ سے (کچھ) مائلگے تومیں (جو وہ مائلگے) اس کو دوں' ہے کوئی؟جو مجھ سے (اپنے گناہ) بخشوائے تومیں اس کے گناہ بخش دوں بیراعلان صبح روشن ہونے تک ہو تار ہتاہے۔

اب ذرا مخدندے دماغ سے دل پر ہاتھ رکھ کر 'سوچئے کہ ایک سے دل سے خدااور اس کی لا محدود شیون' اور جمالی و جلالی صفات پریقین رکھنے والار ضاءالہی کادل و جان سے طلب گاراور قہرالہی سے بچنے کے لئے بیقراراور فکر مند بندہ' مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم کی وحی ترجمان زبان جس کے متعلق قرآن کریم کی شہادت یہ ہے کہ وحی کے سوااسکی زبان سے 'ایک لفظ نہیں لکا ارشادہے:

وماينطق عن الهوى ان هو الاوحي يوحى (النجم:١٤)

اور وہ (ہمارار سول) اپنی خواہش سے نہیں بولتا وہ توجو کچھ بولتا (اور کہتا) ہے وہ (اللہ کی) وحی ہوتی ہے جواس کے پاس بھیجی جاتی ہے۔

زبان اقدس سے نکلی ہوئی اس بشارت کی سچائی پر حق الیقین کے درجہ میں یقین وایمان کے ساتھ آدھی رات کے بعد جبکہ اس کے آس پاس خداکی رحمت سے غافل مخلوق خواب شیریں میٹھی نیند کے مزے لے رہی ہواور بے خبر سورہی ہو) چاروں طرف سناٹا چھایا ہوا ہو مکمل تنہائی ہواور اس کے اور اس کے مولی ارحم الرحمین پروردگار کے در میان جس کا اعلان ہے۔

، سبقت د حمتی علی غضبی .....میری دحمت میری خفگی پرغالب ہے۔ کوئی تیسرا حاکل نہ ہو ایسے مبارک وقت میں جب وہ اس یقین کے ساتھ کہ میرا رب مجھے دکھے رہاہے اور میری بات سن رہاہے انتہائی عجزونیاز کے ساتھ عرض کر رہاہو۔

ربنآ اننآ امنا فاغفرلنا ذنوبنا وكفرعناسيًاتنا وتوفنا مع الابرار (العمران: ٢٠٠)

اے ہمارے رب! ہم (تجھ پر اور تیرے دین پرسیج دل سے) ایمان لا پچکے پس اب تو ہمارے تمام گناہوں کو بخش دے اور ہماری تمام برائیوں کا کفارہ کر دے اور ہمیں اپنے نیک بندوں کے ساتھ و فات دیجیو (دنیا سے اٹھائیو) اور سجدہ کی حالت میں دل کے کانوں سے پہلے آسان سے کی جانے والی مذکور منادی سن رہا ہو اور زبان حال ومقال سے ہر سوال کے جواب میں کہدرہا ہو۔

(۱)اے ذوالجلال والا كرام

پرور دگار! میں ہوں وہ تجھ سے دعائیں مانگنے والا مختاج بندہ تو میری ساری دعاؤں کو قبول فرمالے۔ (۲)اے خیر المحولین پرور دگار! میں ہوں وہ تجھ سے مانگنے والاسائل! تو میری ساری مرادیں پوری کر دے۔ (۳)اے غفار الذنوب پرور دگار! میں ہوں تیراوہ گناہ بخشوانے والا گنہگار بندہ! تو میرے سارے گناہ بخش دے۔اور آسان اول سے بیروح پروراور سکون آفرین جواب دل کے کانوں سے سن رہا ہو۔ یایتھا النفس المطمنة:ارجعی الی ربك راضیة موضیة فادخلی فی عبادی وادخلی جنتی (الفجر) الفجر) النفس المطمنة:ارجعی الی ربك راضیة موضیة فادخلی فی عبادی وادخلی جنتی (الفجر) الحرف خوشی الے (ایپے رب کے وعدوں پر)اطمینان رکھنے والے نفس (کے مالک بندے) تواپے رب کی طرف خوشی خوشی واپس آئیو پھر میرے (مقرب ترین) بندوں میں شامل ہو جائیواور میری جنت میں داخل ہو جائیو۔

تواس مناجات اورائیے محبوب پرور دگارہے رازونیاز کی باتوں سے وہ اپنے اندرالی زبر دست روحانی طاقت و قوت کیف وسر ور سکون واطمینان موجو دیائے گا کہ اس کیوجہ سے شب بیداری کا جسمانی تعب و مشقت یاضعف و نقاجت یکسر دور ہو جائے گا اور انتہائی نشاط اور چستی کے ساتھ آنے والی رات میں پھر اپنے محبوب پرور دگار سے تنہائی میں ملاقات و مناجات کے لئے صبح ہے ہی کمر کس لے گا اور بے چینی سے دن بھرانظار کی گھڑیاں گنارہے گا کہ کب آدھی رات ہواور کب لقاء حبیب کی یہ سعادت حاصل کروں

یہ ہے وہ زیادہ سے زیادہ نفلی عبادت جس پر استقامت سے ہر گز ہر گز کسی بھی قشم کی کوئی بھی مفنرت نہیں پہنچ سکتی یہی حال اور نفلی عباد توں کا بھی ہے۔

(۱) چنانچہ کثرت سے یا بغیر افطار اور نسحری کے روزے رکھنے تمام لوگوں کے لئے ممنوع ہیں صرف اس لئے کہ ان پر مداد مت ان کے بس کی بات نہیں ہے لیکن فوق العاد ۃ روحانی قوت کے مالک مقربین بارگاہ الہی نے ہمیشہ بکثرت یا مسلسل روزے رکھے ہیں چنانچہ محبوب رب العالمین صلی اللہ علیہ وسلم کے صوم وصال (بغیر افطار اور سحری کے روزہ)رکھنے سے عام صحابہ کو ممانعت فرمانے کے موقع پرایک صحابی کے سوال:

فانك تواصل يارسول الله:

تویار سول اللہ آپ خود بلا سحری اور بغیر افطاری کے روزہ رکھتے ہیں (پھر ہمیں کیوں منع فرماتے ہیں) کے جواب میں اس نفلی عبادت صوم وصال کے متعلق اپنے طرز عمل کی وجہ آپ یہ بیان فرماتے ہیں۔ قال لست کا حد کم فان رہی یطعمنی ویسقینی

آپ نے فرمایا: میں تم میں سے کسی بھی فخص کی مانند تنہیں ہوں اس لئے کہ مجھے تو میر ارب کھلا تا پلا تا ہے۔
روزے کی حالت میں اس کھلانے پلانے کا مطلب یہی ہے کہ روحانی طاقت و قوت جسمانی قوت کی جگہ لے
لیتی ہے اور مسلسل بلاا فطار اور بلا سحری کے روزہ رکھنے سے مطلق کمزوری اور نقابت نہیں ہوتی للہذا الی روحانی
قوت کے مالک حضرات کے لئے زیادہ سے زیادہ روزے رکھنے تقرب الی اللہ کے مدارج میں ترقی اور بلندی
کا موجب ہیں چنانچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے رب کا معاملہ اپنے ساتھ ذیل کی آیت میں بیان فرمایا ہے۔
والذی ھویطعمنی ویسقین واذا موضت فھویشفین (شعراء: عص

اور وہ رب العالمين جو مجھے كھلا تااور پلا تاہے اور جب بيار ہو جا تا ہوں تو وہى مجھے شفاديتاہے۔

یعنی روحانی طافت و قوت غزااور دواکاکام کرتی ہے۔

اوریہی مطلب ہے کہ صحیح بخاری کی ایک حدیث قدی میں اللہ تعالیٰ کے اپنے مقربین خاص اولیاءاللہ کے سے مقربین خاص اولیاءاللہ کے ساتھ اپنے "معاملہ "کوذیل کے الفاظ میں بیان فرمانے کا:

وما يزال عبدي يتقرب الى بالنوافل حتى احببته فاذااحببته فكنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بهاو رجله التي يمشي بها الحديث

میر ابندہ برابر نفلوں کے ذریعہ مجھ سے قریب (سے قریب تر) ہو تار ہتاہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تومیں ہی اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتاہے میں ہی اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھاہے میں ہی اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھاہے میں ہی اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتاہے اور میں ہی اسکایاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔ اسکایاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔

یعنی تمام جسمانی قوتوں کی جگہ الہی قوتیں لے لیتی ہیں وہ آئھوں سے وہی دیکھتے ہیں جواللہ تعالیٰ د کھانا چاہتا ہے کانوں سے وہی سنتے ہیں جواللہ تعالیٰ سنانا چاہتا ہے ان کے ہاتھ اور پاؤں بھی انہی چیزوں کی طرف بڑھتے اور اٹھتے ہیں جن کی طرف اللہ تعالیٰ کی مرضی ہوتی ہے سجان اللہ کثرت عبادت پر استقامت کی معراج! کیاشان ہے!

(۲) یہی حال ہے نفلی مالی عبادت یعنی انفاق مال کا کہ ظاہری اور عمومی حالات کے اعتبار سے تو اتنا مال صدقہ وخیر ات کرے کہ اس پر بغیر کسی کی حق تلفی کے مداومت بھی ممکن ہواور خود مختاج بھی نہ رہ جائے لیکن اعلیٰ درجہ کے اللہ تعالیٰ پر توکل کر نیوالے حضرات عوا قب و نتائج سے بے پر واہو کراہم اور مناسب مواقع پر اپنی ساری پونجی اللہ تعالیٰ کی راہ میں دے سکتے ہیں چنانچہ اس سلسلہ میں آپ توکل کے باب میں نبی رحمت صَلَّی اللہ 'عَلَیهِ وَسَلَّم کے سوال:

مآابقیت لاھلك؟ تم نےاپناہل وعیال کے لئے کیاباقی چھوڑاہے؟ کے جواب میں صدیق اکبرر ضی اللہ عنہ کی حسب ذیل گزارش پڑھ چکے ہیں۔

فقال ابقيت لهم الله ورسوله

توعرض کیا: ان کے لئے تو بس اللہ تعالی اور رسول ہی کو چھوڑا ہے۔ حالاتکہ عام مسلمانوں کے لئے نبی رحمت صَلَّی الله عَلَیهِ وَسَلَم کی ہدایت ہے۔

خیرالصدقة ما کان عن ظهر غنی۔ بہترین صدقہ وہ ہے جس کے بعدانسان غنی رہے نظھر غنی۔ بہترین صدقہ وہ ہے جس کے بعدانسان غنی رہے نظھر غنی۔ بہترین صدقہ وہ ہے متعلق ثمرات و برکات کا یہ بیان جو گلے از گلزارے کے طور پر ایک جملہ معترضہ کی حثیت رکھتا ہو یہ بھی محض فرضی با تیں یا خیالی افسانے نہیں ہیں بلکہ ایک طرف صرف شب بیداری کی کی فدکورہ بالا آیات ہی اس قشم کے شب بیداری کرنے صرف شب بیداری کرنے

والے بندگان خدا کے وجود کا ثبوت ہیں دوسر ی طرف مسلمانوں کی چودہ سوسالہ تاریخ میں بکثرت اس قشم کے شب بیداراور کثرت عبادت کے شیدائی اولیاء کرام کی ہتیاں ملتی ہیں خود ہمارے امام'امام اعظم ابوحنیفہ کی سیرت طیبہ اورپاکیزہ زندگی شاہد ہے کہ برسوں امام صاحب موصوف نے عشاء کے وضو سے فجر کی نماز پڑھی ہے یعنی ساری رات باوضو عبادت میں مصروف رہے ہیں لیکن ایسے عبادت گزار وہی عارفین ہوئے ہیں اور ہو سکتے ہیں جو اللہ تعالی کی گوناگوں شیون الہیہ اور جمالی و جلالی صفات پر آفتاب نصف مار فین ہوئے ہیں اور ہو سکتے ہیں جو اللہ تعالی کی گوناگوں شیون الہیہ اور جمالی و جلالی صفات پر آفتاب نصف ماری کی طب سرے میں میں میں کو تندیدہ کی ایس کی کرم نہیں۔

النہار کی طرح یقین وا بمان رکھتے ہیں عام لوگوں کے بس کا یہ کام نہیں ہے۔

اس طویل بحث کا حاصل اور خلاصہ ہیہ ہے کہ عام حالات میں اور عام لوگوں کے لئے تو نقلی عباد توں پر استقامت کے معنی یہی ہیں کہ اتنی نقلی عباد تیں جو کسی لحاظ سے بھی نا قابل برداشت اور کسی کی بھی حق تلفی کاموجب نہ ہوں اور بھی بھی حدسے متجاوز نہ ہوں ان پرانتہائی مستقل مزاجی اور پابندی کے ساتھ ساری عمر قائم رہنا اور بھی بھی اور کسی بھی حالت میں ان کو نہ چھوڑ نا استقامت ہے اور اگر کسی دن کوئی سی بھی نقلی عبادت چھوٹ جائے تو فرض عباد توں کی طرح اس کی قضا کر ناضر وری ہے تاکہ چھوڑ نے کی عادت نہ پڑے یہ بھی استقامت میں داخل ہے۔ لیکن مخصوص لوگ خاص حالات میں 'نہ کورہ بالا تدبیر وا ہتمام لیعنی تدریجی طور پراضا فہ کے ساتھ زیادہ سے زیادہ نقلی عباد توں پر مداومت کر سکتے ہیں اور بیانہ غلو ہوگانہ حدسے تجاوز بلکہ تقرب الی اللہ کا حاصد اور بے بدل ذریعہ ہے اور قرآن وحدیث میں بکثرت اس کی ترغیب آئی ہے حتی کہ محدثین کرام نے اس موضوع پر مستقل کا ہیں کھی ہیں اور ان میں بکثرت احاد ہے جع کی ہیں۔

ہاں عام لوگوں کے لئے عام حالات کے اعتبار سے سابقہ مشق وریاضت کے بغیر نفلی عباد توں کی کثرت حد اعتدال سے خارج گوناگوں مضر توں کا موجب اور ممنوع ہے اس لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے سختی کے ساتھ اس سے روکا ہے مگر ساتھ ہی ندکورہ سابق حدیث کے الفاظ فاو غلو افیہ برفق سے خاص لوگوں کو اس کثرت عبادت کو آسان اور بے ضرر بنانے کی تدبیر بھی بتلادی ہے۔

خود فرض عباد توں پر استفامت کیلئے نفل عباد توں پر استفامیت ضروری ہے

علاوہ ازیں علاء دین کے نزدیک ہے مسلم اور قرآن وحدیث سے ثابت ہے کہ ہر قتم کی فرض عباد توں کے ساتھ اسی جیسی تمام نفلی عباد تیں فرض عباد توں کے لئے مکمل و متم ہوتی ہیں مثلاً تمام نفل نمازیں خواہوہ فرضوں سے پہلے یا بعد کی سنتیں ہوں یاان کے علاوہ نفلیں سب فرض نمازوں کے لئے مکمل ہیں اسی طرح نفلی روزے ' فرض روزوں کے لئے اور نفلی جج اور عمرے جج فرض کے فرض روزوں کے لئے اور نفلی جج اور عمرے جج فرض کے لئے مکمل اور متم ہیں اس جمیل و تتم م کا مطلب ہے ہے کہ فرض عباد تیں مثلاً فرض نمازیں اپنی ظاہری صورت کے اعتبار سے بھی گنتی ہی احتیاط کے

ساتھ اداکی جائیں پھر بھی ان کااس معیار پر پورااتر ناجو اللہ تعالیٰ کے ہاں مطلوب ہے بہت ہی د شوار ہے اس لئے اللہ تعالیٰ اوراسکی مراد بیان کرنے والے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر فرض عبادت کے ساتھ ای جیسی نفلی عباد توں کااضافہ فرما دیا ہے تاکہ فرض عبادت کے اداکر نے میں جو ظاہری یا باطنی کو تاہی یا خامی رہ گئی ہو (جس کا یقینی علم صرف اللہ تعالیٰ کو ہی ہے کہ اس کے منشا کے مطابق ادا ہوئی یا نہیں ان نفلی عباد توں سے اسکی مکافات ہو جائے اس لئے بھی نفلی عباد توں کے اداکر نے پر جائے اس لئے بھی نفلی عباد توں کے اداکر نے پر استقامت صحیح معنی میں اس وقت یائی جائیں گی جبکہ ان کی متم نفلی عباد توں پر بھی استقامت ہو۔

باتی مذکورہ بالاقتم کی اقتصاد فی العبادت عباد توں میں اعتدال سے متعلق جننی احادیث آئی ہیں ان کامنٹا نفلی عباد توں سے باان کی کثرت سے رو کنا ہر گزنہیں ہے بلکہ اس بے اعتدالی سے رو کنا مطلوب ہے جو سوء تدبیر یعنی برے طریق کار کا نتیجہ ہوتی ہے اور بہت می دینی مصر توں کا سبب بنتی ہے جس کی تفصیل آپ پڑھ بچکے ہیں۔ مگر چو نکہ انسان کا نفس انتہا درجہ کام چور ہے خصوصاً عبادات اور ان کی پابندی سے تو اس کی جان نکلی

بوت کرچو تکہ انسان کا نفس انہا در جہ کام چور ہے خصوصاً عبادات اور ان کی پابندی سے تواس کی جان نگتی ہے بڑے ہی د بنداری کے دباؤ سے اگر آمادہ بھی ہو تا ہے تو صرف فرض عباد توں کے اداکر نے پر اور نقلی عباد توں سے جان بچانے کے لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی ان احادیث کاسہار الیتا ہے جن میں آپ نے عام مسلمانوں کو عام حالات میں غلو یعنی حدسے تجاوز کرنے سے منع فرمایا ہے جن میں سے بچھ حدیثیں آپ پڑھ چکے ہیں حالا نکہ یہ محض نفس کا زبر دست دھوکا اور فریب ہے یہ مکار انسان کو دینی اور دنیوی سعاد توں سے محروم کرنے کی غرض سے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثوں کا غلط اور بے جااستعال کرتا ہواں شاء اللہ اس جھے ہوئے دشمن کے شرسے محفوظ رہیں آپ بھی اعو ذباللہ من شر نفسی پڑھا کیجئے توان شاء اللہ اس جھے ہوئے دشمن کے شرسے محفوظ رہیں گے۔

یہ ہے وہ وجہ جسکی بناپر ہم نفلی عباد توں کی کثر ت اور اس پر استقامت کی اہمیت ضرور ت اور شرعاً پبندیدگی کو واضح کرنے پر مجبور ہوئے۔ و مانو فیقی الا ہاللہ

(۳)معاملات اوراحکام پراستقامت

شریعت کی اصطلاح میں "معاملات "کالفظ عبادات کے علاوہ بقیہ امورزندگی کے لئے اوران سے متعلق احکام خداور سول کے لئے "احکام" کالفظ استعال کیا جاتا ہے خواہ یہ امور نکاح وطلاق وغیرہ عاکلی امور ہوں خواہ بجے وشراء خرید و فروخت قرض ور بمن وغیرہ تجارتی اور کار وباری امور ہوں خواہ حدود قصاص 'جرم وسز اوغیرہ اجتماعی امور ہوں خواہ حدود قصاص 'جرم وسز اوغیرہ اجتماعی امور ہوں خواہ رحم و کرم شجاعت و سخاوت وغیرہ اخلاقی امور ہوں شریعت کی اصطلاح میں یہ تمام امور "معاملات "کہلاتے ہیں۔ یہ تمام شرعی احکام قرآن وحدیث یاان سے نکلے ہوئے علم فقہ کے اعتبار سے دو قتم کے ہیں۔

ہیں۔ یہ تمام شرعی احکام قرآن وحدیث یاان سے نکلے ہوئے علم فقہ کے اعتبار سے دو قتم کے ہیں۔

(۱) ایک مامورات وہ امور جن کے کرنے کا شریعت نے حکم دیا ہے۔

(۲) منہیات وہ امور جن کے کرنے سے شریعت نے منع کیاہے۔

ان مامورات ومنہیات پراستقامت کے معنی یہ ہیں

(۱) کہ جن امور کاشر بعت نے تھم دیاہے عمر کے ہر حصہ میں اتنہائی پابندی اور مستقل مزاجی کے ساتھ مرتے دم تک ان پرکاربندرہے بجزان صور توں یا حالات کے جن میں خود شریعت نے ترک کرنے کی اجازت دی ہے بھی نہ چھوڑے اگر بھی کوئی مامور بہ امر چھوٹ جائے تو فور آاس پر توبہ واستغفار کرے اور آئندہ ترک نہ کرنے کاعہد بھی اس لئے کہ ترک مامور بہ جس امر کاشریعت نے تھم دیاہے اس کونہ کرنامعصیت ہے اور گناہ کبیرہ۔

(۲) اور منہیات پر استقامت کے معنی ہے ہیں کہ جن امور سے منع فرمایا ہے عمر کے کسی حصہ بھی میں بھی بھی اور کسی بھی حالت میں ان کے پاس نہ جائے بجز ان صور توں یا حالتوں کے جن میں خود شریعت نے ان کی اجازت دی ہے ہمیشہ ان سے دور اور مجتنب رہے بلکہ ورع اور تقویٰ کا نقاضہ توبہ ہے کہ ان حالات اور صور توں میں بھی ان سے احتر از کرے اور اگر بھی نادانستہ یادانستہ طور پر اس کام کو کر بیٹھے تو فور آاس پر توبہ واستغفار کرے اور آئندہ بھی نہ کرنے کا عہد بھی اس لئے کہ حرام کام کرناز بردست گناہ اور معصیت ہے۔

احکام شرعیہ کے لحاظ سے مامورات ومنہیات کی قشمیں اور استقامت کے لحاظ سے ان میں فرق

احکام شرعیہ کے لحاظ سے اصولاً مامورات کی دوقتمیں ہیں(۱)ایک فرض یاوا جبان کواصطلاح میں فرائض کہاجا تاہے۔(۲) دوسرے سنت یامند وب(مستحب)

ای طرح منہیات کی دوقتمیں ہیں(۱)ایک حرام یا مکروہ تحریمی 'انہی کواصطلاح میں محرمات کہاجا تاہے(۲) دوسرے مکروہ تنزیمی یاخلاف اولی

ان احکام پر عمل کرنے یانہ کرنے پر لیعنی استقامت کے اعتبار سے بھی فرق مراتب ہے

(۱) فرض یا واجب کاترک کرنا معصیت اور گناہ کبیرہ ہے اگر تو بہ نہ کرے تو آخرت میں عذاب کا مستحق ہے۔
(۲) سنت کاترک کرنانہ معصیت ہے نہ گناہ ہاں سنت کے ترک پراگر مداومت کرے یعنی ہمیشہ سنت کوترک کیااور
تو بہ نہ کی تو آخرت میں ترک سنت کاعذاب ہو گاعلاوہ ازیں ترک سنت پر شافع محشر صَلّی الله ُ عَلَیهِ وَ سَلّم کی نارا صُلّی اور
شفاعت سے محرومی کا خطرہ ہے جس سے بڑھ کرایک ایماند ارامتی کے لئے اور کوئی خطرہ نہیں ہو سکتا اسی طرح(۱) امر حرام
یا مکروہ تح کی سے بچنا فرض ہے اگر اس کاار تکاب کر لیااور تو بہ نہ کی تو آخرت میں عذاب کا مستحق ہے۔

(۲) مکروہ یاخلاف اولیٰ امر کا ارتکاب کرنانہ گناہ ہے نہ معصیت مگر اس کے نہ کرنے کے ثواب سے ضرور محروم رہے گاہاں اگروہ محرمات کے محرمات اور دواعی میں سے ہو توضر ور معصیت اور گناہ ہوگا۔ ان امور واحکام پر مداومت بعنی استقامت کے اعتبار سے بھی فرق مراتب پیش نظر رکھنا ضروری ہے مثلاً فراکش اور واجبات کی پابندی سب سے مقدم ہے سنت اور مستحب کا در جداس کے بعد ہے بعنی ایسا ہر گزنہ کرے کہ سنت یا مستحب پر عمل کرنے سے فرض یا واجب کو چھوڑ دے کہ یہ معصیت اور گناہ کبیرہ ہے ہاں فرض یا واجب پر عمل کرنے سے اگر سنت یا مستحب چھوٹ جائے تو اس پر چندال حرج نہیں مگر استقامت کے خلاف ضرور ہے اس کئے حتی الا مکان ایساموقع ہی نہ آنے دے کہ فرض یا واجب پر عمل کرنے کے لئے سنت یا مستحب کو چھوڑ نا پڑے ۔

ای طرح حرام یا مکروہ تحریمی سے بچنا سب سے مقدم ہے مکروہ یا خلاف اولی کا درجہ اس کے بعد ہے ایسا ہر گزنہ کرے کہ مکروہ یا خلاف اولی مار تکاب کر بیٹھے کہ یہ معصیت اور گناہ کبیرہ ہے ہاں حرام یا مکروہ تحریمی امر حسن ہے کہ نے مقدم ہے اس کے ایسی مکروہ تخریمی کا اور تکاب کر بیٹھے کہ یہ معصیت اور گناہ کبیرہ ہے ہاں حرام یا مکروہ تحریمی امر حسن ہی مقدم ہے اس کے ایسی صورت ہی نہ پیدا ہونے دے کہ امر حرام یا مکروہ تحریمی مکروہ یا خور خلاف ہے اس لئے ایسی صورت ہی نہ پیدا ہونے دے کہ امر حرام یا مکروہ تحریمی سے بخشر ہے کہ ان امور پر استقامت میں فرق مراتب کا خیال رکھنا ضروری ہے بقیہ تفصیلات کتب فقہ میں ویکھے مختصر ہے کہ ان امور پر استقامت میں فرق مراتب کا خیال رکھنا ضروری ہے بقیہ تفصیلات کتب فقہ میں ویکھے ہوگیا کہ ہم اختصار پر مجبور ہیں۔

استفامت سے متعلق مٰد کورہ بالا آیات اور انکی تفسیر استفامت سے متعلق مٰد کورہ بالا آیات اور انکی تفسیر

الله تعالیٰ اپنے محبوب نبی خاتم انبیاء صلی الله علیہ وسلم کو خطاب تر کے ان کواور ان کی پیروی کرنے والوں کو استقامت کا حکم دیتے ہیں ارشادہے:

(۱)فاستقم کمآامرت و من تاب معك و لاتطغوا' انه بماتعملون بصیر (مود:۱۲) ترجمه (۱)پس جیسے تمہیں حکم دیا گیاہے (سخق کے ساتھ) سید هی راہ پر قائم رہواور وہ (مسلمان) بھی جنہوں نے (کفروعصیان سے) توبہ کرلی ہے تمہارے ساتھ (بیں)اور (اس سے)اد ھر اُدھر نہ ہٹو بیشک وہ (اللہ) جو تم کرتے ہواسے خوب اچھی طرح دیکھاہے (اس پر تمہاری بے راہ روی مخفی نہ رہے گی)

استقامت کابیہ تھم ذیل کی آیت کریمہ اور اس کے علاوہ متعدد آیات میں دیا گیاہے ارشادہ:

ثم جعلناك على شريعة من الامرفاتبعها ولاتتبع اهو آء الذين لايعلمون (الجائه: ٢٠)

تر جمہ۔ پھر ہم نے تمہیں دین کی ایک(خاص) شریعت پر قائم کیاہے پس تم اس کی پیروی کرواور ان لوگوں کے کہے میں مت آؤجو نہیں جاننے (کہ خدا پر سی کیاہے )

اس شریعت اور سید هی راه کانام ہی صراط متنقیم ہے جس پر آپ کے قائم رہنے کی شہادت ذیل کی آیات کریمہ میں دی ہے ارشادہے: انك لمن المرسلين على صراط مستقيم (يلين: ١٤)

ترجمہ۔ بیٹک تم بھیج ہوئے نبیوں میں سے ہوسید ھی راہ پر قائم ہواسی صراط متنقیم کو ذیل کی آیت کریمہ میں اپناراستہ قرار دیاہے اور مسلمانوں کواس کی پیروی کرنے اور اس پر چلنے کا حکم دیاہے ارشادہے:

وان هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه (الانعام: ١٩٤)

ترجمہ۔اور بیشک یہی میراسیدھاراستہ ہے پس تم اس کی پیروی کرو۔

اسی صراط متنقیم پر چلانے کی دعا ہر نمازی 'ہر نماز کی ہر رکعت میں ارحم الراحمین رب العالمین سے مانگتا ہے اس لئے کہ اس کی توفیق کے بغیراس پر چلنا ممکن نہیں سورۃ فاتحہ میں تعلیم ہے:

اهدناالصواط المستقيم: (ا\_رحمٰن ورحيم ربالعالمين) توجميں سيدهي راه چلا۔

ذیل کی آیت کریمہ میں خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو دین الہی اسلام کی پوری دنیا کو دعوت دیے اور امر الہی کے مطابق پختگی کے ساتھ اس پر قائم رہنے اور مخالفین کی پر واہ نہ کرنے کی ہدایت فرمائی ہے ارشاد ہے:

(٢)فلذلك فادع واستقم كمآ امرت ولا تتبع اهو آئهم (شورى:٢٥)

ترجمہ۔ پس تم اس (دین الٰہی کی پیروی) کی طرف(لوگوں کو) بلاؤاور جیسے تمہیں تھم دیا گیاہے (پختگی کے ساتھ)سید ھی راہ چلتے رہواوران (کفار ومشر کین) کی خواہشات کی پرواہ مت کرو۔

ذیل کی آیت کریمہ میں مسلمانوں کو غیر اللہ ہے منہ موڑ کراللہ کی وحدانیت کے عقیدہ پر ساری زندگی پختگی کے ساتھ قائم رہنے اور اس سے اپنی خطاوں مگنا ہوں اور نافر مانیوں کی مغفرت چاہتے رہنے کا تھم دیاہے ارشادہ: (۳)فاستقیمو آالیہ و استغفروہ

ترجمہ۔ پس تم (اے مسلمانو)اس (اللہ) کی طرف ہی سیدھی راہ چلتے رہواور (اپنی کو تاہیوں کی)اس سے مغفرت جاہتے رہو۔

ذیل کی آبت کریمہ میں اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کے عقیدہ پر ساری زندگی قائم رہنے کے عظیم اخروی ثمرات یعنی نعیم جنت کوذرا تفصیل کے ساتھ بیان فرمایاہے ارشادہے:

(٤)ان الذين قالوا: ربناالله على استقامواتتنزل عليهم الملآئكة ان لاتخافوا ولاتحزنوا وابشروا بالجنة التى كنتم توعدون نحن اوليآء كم في الحيوة الدنياوفي الاخرة ولكم فيهاماتشتهي انفسكم ولكم فيهاماتشتهي انفسكم ولكم فيهاماتدعون نزلاً من غفورالرحيم (حم السجدة: ٣٤)

ترجمہ۔ بیشک جن لوگوں نے (دل سے مان لیااور زبان سے) کہا ہمارا پرور دگار (خالق ومالک) اللہ ہے پھر (ساری زندگی) سختی کے ساتھ (اس پر) قائم رہے (اوراس پر مرے) تو ان پر (اللہ کی جانب سے مرتے وتت)فرشتے اترتے (اور خوشخبری دیتے) ہیں کہ نہ تم (کسی بات سے)ؤرواور نہ (کسی چیز کا) غم کرواور تمہیں اس جنت کی خوشخبری ہوجس کا تم سے وعدہ کیا گیا تھا (اور یادر کھو) ہم ہی تمہارے ولی (کفیل) ہیں دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی اور اس (جنت) میں تمہارے ہی لئے ہے جس چیز کو بھی تمہارا دل چاہے اور تمہارے ہی لئے ہے جس چیز کو بھی تمہارا دل چاہے اور تمہارے ہی لئے ہے جوتم (خدام جنت سے) منگواؤ (یہ تمہاری) مہمانی ہے بہت بخشنے والے بڑے ہی مہر بان (رب) کی جانب سے۔ ذیل کی آیت کریمہ میں یہ ظاہر فرمایا ہے کہ ربوبیت کے عقیدے پر استقامت کا لازمی نتیجہ ہے دین کے احکام پر پابندی کے ساتھ قائم رہنا تب ہی انسان تعیم جنت کا مستحق ہو تاار شاد ہے۔

(٥)ان الذين قالوا: ربنا الله ثم استقاموا فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون اولئك اصحاب
 الجنة خلدين فيها جزآء بما كانوا يعملون (الاتقاف: ٢٤)

ترجمہ۔ بیٹک جن لوگوں نے (دل سے مان لیااور زبان سے) کہا: ہمارا پرور دگار اللہ ہے پھر (ساری زندگی اس پر) سختی کے ساتھ قائم رہے تونہ ان پر کوئی خوف ہے اور نہ ہی وہ غم کریں گے (اس لئے کہ)وہی لوگ ہیں جنت والے وہ ہی ہمیشہ ہمیشہ اس میں رہیں گے جو وہ (زندگی میں) نیک کام کرتے رہے ان کی جزاہے۔

## آیات کی تفسیر

(۱) پہلی اور دوسری آیت میں لفظ استقامت پورے دین پر 'جس کانام صراط منتقیم ہے سختی کے ساتھ اس طرح قائم رہنے میں استعمال ہواہے کہ نہ بھی از خو داس سے ہٹے اور نہ کسی کے کہے میں آکر اس سے ہٹے یہی ثابت قدمی اور پختگی استقامت کے اصلی معنی ہیں۔

(۲) تیسری آیت میں استقیموا کے ساتھ الیه کا اضافہ ظاہر کرتا ہے کہ اس استقامت سے عقائد حقہ توحید 'رسالت' آخرت اور تقدیر وغیرہ' کے یقین وایمان پراستقامت مراد ہے جس کالازمی نتیجہ اور اثر اعمال' عبادات واحکام دینیہ پراستقامت ہے اور اس میں جو کوتا ہی ہو جس کا ہونانا گزیر ہے اس کی خداہے مغفرت طلب کرتے رہے کا تھم ہے کہ یہ بھی استقامت میں داخل ہے۔

(۳) چوتھی اور پانچویں آیت میں استقامت سے اللہ تعالیٰ کی عظیم جمالی صفت ربوبیت پرکامل یقین اور پختہ ایمان پراستقامت ہے اگر عبادات وطاعات پر استقامت ہے اگر عبادات وطاعات پر استقامت ہے اگر عبادات وطاعات پر استقامت ہے اگر عبادات وطاعات پر عمل بالکل ہی نہ ہو تو یہ استقامت نہ ہو تو یہ تو ہو تو یہ تو بیہ تو بیان ویقین العیافہ بالکل ہی نہ ہونے کی علامت ہے اس لئے دوسری آیت میں تصریح فرمادی کہ بیہ عظیم کامر انی یعنی جنت کی ابدی نعمتیں اعمال صالحہ کی جزاءہے جواللہ تعالیٰ کی ربوبیت پر استقامت کا نتیجہ اور شمرہ ہے۔

#### اللد تعالیٰ کی صفت ربوبیت

ر بوبیت کالفظار ب سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں رب ہونا۔ رب کے لفظی معنی تواگر چہ پالنے والے یامالک کے ہیں مگر بغیر ضافت کے بعنی تنہار ب کالفظ اللہ تعالیٰ کے اساء حنی میں سے ہے اور ای کے ساتھ مخصوص ہے ای طرح ربوبیت بھی اللہ تعالیٰ ہی کی صفات خاصہ میں سے ہے کسی بھی دوسر سے پرورش کرنے والے کونہ رب کہہ سکتے ہیں اور نہ ہی اس کی پرورش کو ربوبیت بلکہ اللہ تعالیٰ کے سواپر ورش کرنے والے کو "مربی " کہتے ہیں اور اس کی پرورش کو "تربیت " کہتے ہیں اللہ تعالیٰ کی صفات جمالیہ میں ربوبیت ایک الیی بدیمی اور محسوس کی جانے والی صفت اور نا قابل انکار حقیقت ہے کہ انسان چاہے زبان سے اقرار نہ کرے مگرا پئی پوری زندگی میں اس کی کار فرمائی صفت اور نا قابل انکار حقیقت ہے کہ انسان چاہے زبان سے اقرار نہ کرے مگرا پئی پوری زندگی میں اس کی کار فرمائی کو محسوس و مشاہد ضرور پاتا ہے پیدا ہونے سے پہلے سے لے کر مرتے دم تک ہر حالت میں اور ہر حصہ عمر میں اس کی تمام ضرور پات زندگی اس کی خدا فراموشی بلکہ خدانا شناس کے باوجود اسطرح پوری ہوتی ہیں اور زندگی کو تباہ کر دینے والی آفات و مصائب سے اس کی خدافات اس طرح ہوتی ہے کہ بہت سے مواقع پر توبڑے سے بڑے خدا کی مشر اور خداد میں انسان کی زبان سے بھی بے ساختہ فکتا ہے کہ بہت سے مواقع پر توبڑے سے بڑے خدا کی مشکر اور خداد میں انسان کی زبان سے بھی بے ساختہ فکتا ہے کہ بہت سے مواقع پر توبڑے سے بڑے خدا کی مشکر اور خداد میں انسان کی زبان سے بھی بے ساختہ فکتا ہے کہ بہت سے مواقع پر توبڑے سے بڑے خدا کی مشکر اور خداد میں انسان کی زبان سے بھی بے ساختہ فکتا ہے کہ بہن قدر سے نہی بچالیاور نہ تو پچنا بالکل محال تھا۔

نظام اسباب اوراس کی حفاظت

اس اجمال کی تفصیل اور دعوے کا جُوت ہے ہے کہ اگر چہ اس میں تو کوئی شک نہیں کہ خالق کا نکات نے اس دنیا کو عالم اسباب بنایا ہے وہ جس بندہ کو جو کچھ بھی دیتا ہے اسباب ووسائل اور انسانی تدبیر و تصرف کے ذریعہ ویتا ہے مثلاً بچہ کے پیدا ہونے ہی اس کی ماں کی چھاتیوں میں دودھ پیدا کر دیتا ہے پیدا ہوتے ہی وہ سب سے پہلے ماں کا دودھ پیتا ہے جو اس کے لئے غذا اور پانی دونوں کاکام دیتا ہے نیز ماں باپ کے ولوں میں ایک ایسا زبر دست طبعی اور فطری جذبہ پیدا کر دیتا ہے کہ وہ اولاد کے خود اپنے پاؤں پر کھڑے ہونے کی عمر کو چنچنے تک بغیر کسی کے کہے سنے اور بتلا کے اولاد کی غذا 'لباس دوا علاج وغیر ہ ضروریات کی اس طرح کفالت کرتے ہیں کہ اپنی ذات اور اس کی ضروریات تک بھول جاتے ہیں اس کے بعد کسب ہنریا مخصیل علم و فن کے لئے بھی اسباب ووسائل معلمین اور در سگاہیں مقرر فرماد یے ہیں کہ ان کو سیکھ کریا حاصل کر کے وہ نہ صرف پنی ضروریات بلکہ ووسائل معلمین اور در سگاہیں مقرر فرماد سے ہیں کہ ان کو سیکھ کریا حاصل کر کے وہ نہ صرف پنی ضروریات بلکہ وہ سائل معلمین اور در سگاہیں مقرر فرماد سے ہیں کہ ان کو سیکھ کریا حاصل کر کے وہ نہ صرف پنی ضروریات بلکہ وہ سائل معلمین اور در سگاہیں مقرر فرماد ہے ہیں کہ ان کو سیکھ کریا حاصل کر کے وہ نہ صرف اپنی ضروریات بھی مقروریات کی خرض ہے (کہ یہ تمام اسباب ووسائل بذات خود تا ثیر منفعت یا مصرف اپنی خدانا شناس بنانوں کواس حقیقت کا مشاہدہ کرانے کی غرض ہے (کہ یہ تمام اسباب ووسائل بذات خود تا ثیر منفعت یا مصرف سے رہے ہیں) و قانو قاناس نظام اسباب رسانی سے بالکل عاری ہیں ان پر تمام تر تائج منفعت و مصرت ہم مر تب کرتے ہیں) و قانو قاناس نظام اسباب

ووسائل کو بالکل معطل اور ناکارہ بناتے اور نتائج واثرات سے بالکل محروم کرتے رہتے ہیں اور اپنی غیر مر ئی قدرت اور ہمہ گیر تصرف کے کرشے و کھلاتے رہتے ہیں۔

چنانچہ ہرانسان کی زندگی میں بکثرت ایسے مرحلے پیش آتے ہیں کہ قطعی اور یقینی اسباب ووسائل موجو داور انسانی تدبیر کار فرمامصروف کار ہونے کے باوجود متوقع نتائج ان پر مرتب نہیں ہوتے اور کام نہیں ہوتے اور ایسے مواقع بھی بکثرت پیش آتے ہیں کہ اسباب دوسائل یکسر مفقود ہوتے ہیں ادر مطلوبہ فوائد ومنافع میسر آجاتے ہیں کام ہونے کی امید بالکل نہیں ہوتی اس کے باوجود کام بن جاتے ہیں بڑے سے بڑامد برومفکر انسان بھی سر پکڑ كربير جاتا إور جران موكريد كہنے ير مجبور موتا ہے كه خداى جانے كيے اور كيونكريد كام موكيايا مورباہ مثلاً ڈاکٹر کسی مہلک مرض کے علاج کی غرض سے مال یا باپ کا ایسا آپریشن کرتے ہیں کہ اس کے بعد ان کا ولاد پیدا کرنے کے قابل رہناناممکن ہوتا ہے اور وہ فیصلہ کر دیتے ہیں کہ ساری عمران سے اولاد نہ ہو گی مگر ان کے صحت یاب ہو جانے کے بعداولاد پیدا ہونے لگتی ہے اس طرح ڈاکٹر اولاد کے خواہشمند جوڑے کا طبی معائنہ کرنے کے بعدان کے اولاد پیدا کرنے کے قابل ہونے کا قطعی فیصلہ کر دیتے ہیں اور سر میفکیٹ دے دیتے ہیں میاں ہوی بھی تمام ترتد بیریں اور علاج معالجہ کرتے کرتے عاجز آجاتے ہیں مگر ساری عمر نہ حمل تھہر تاہے نہ اولاد ہوتی ہے یا مثلاً آج کل صبط تولید کی غیر فطری و با پھیلی ہوئی ہے بیشتر ملکویں کی حکومتیں سر توڑ تدبیریں اور کو ششیں کر رہی ہیں سائنسدان ایک سے ایک بڑھ کر قاطع نسل آپریشن' انجکشن اور مانع حمل دوائیں ایجاد کر رہے ہیں اور خدانا شناس قومیں بھی افزائش کوجواللہ تعالی کاعظیم انعام ہے روکنے کے لئے انہیں استعال کر رہی ہیں مگر اس کے باوجود بکثرت ایس مثالیں سننے اور دیکھنے میں آتی ہیں کہ سارے انجکشن لگوالینے اور دوائیں استعال کر لینے کے باوجود اولاد ہوئی ہے اور ہوتی رہی ہے یہی نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ ان سر پھرے انسانوں اور ان کی تدبیر وں کو ذکیل وخوار کرنے کی غرض ہے ایک ایک عورت ہے بیک وقت چھ چھ بچے پیدا فرمارہے ہیں۔

ای طرح انسانی زندگی کے ہر شعبہ میں دیکھا جائے تو اس نظام اسباب اور انسانی تداہیر کے ناکام اور ناکارہ ثابت کرنے والے صد ہا واقعات و مشاہدات آپ کو ملیں گے یعنی کامیابی منفعت رسانی یا مفرت رسانی کے اسباب ووسائل اور انسانی تدبیر یں اور کو ششیں قطعاً موجود نہ ہونے کے باوجود خاطر خواہ نتائج منفعتیں میسر آنے کے اور تمام تراسباب ووسائل موجود اور انسانی تدبیر یں اور کو ششیں مصروف کار ہونے کے باوجود نتائج میں قطعاً کامیابی میسرنہ آنے کے واقعات و مشاہدات انسانی زندگی میں ہر قدم پراتنی کثرت سے پیش آتے رہتے ہیں کہ ان کود کھ میسرنہ آنے کے واقعات و مشاہدات انسانی زندگی میں ہر قدم پراتنی کثرت سے پیش آتے رہتے ہیں کہ ان کود کھ کر انسان اسباب ووسائل کے پس پردہ کسی غیر مرئی ( نظر نہ آنے والی ) طاقت یعنی نظام اسباب سے بالاتر اور اس پر کنٹر ول کرنے والی طاقت کے وجود کا کسی نہ کسی عنوان سے اقرار کرنے پر مجبور ہوتا ہے اب جس کی قسمت میں سعادت کسی ہوتی ہے وہ تو انہی گوناگوں واقعات کی روشنی میں اسباب ووسائل کی حقیقت کو سمجھ کر اس عالم اسباب سعادت کسی ہوتی ہے وہ تو انہی گوناگوں واقعات کی روشنی میں اسباب ووسائل کی حقیقت کو سمجھ کر اس عالم اسباب

سے بالاتراور تمام عالم اسباب میں متصرف طافت یعن اللہ تعالی پرایمان لے آتا ہے اور اس تمام نظام اسباب ووسائل کے پس پردہ خالق کا نئات کی ربوبیت کو کار فرمااور جلوہ گر محسوس کرنے لگتاہے اور جو شقی ازلی ہوتے ہیں وہ اس قتم کے بیشار واقعات کو "اتفا قات "کہہ کر ٹال دیتے ہیں اور خدا کے انکار پراڑے رہتے ہیں مگر اس قتم کے منکرین کی تعداد انسانوں کی و نیامیں نہ ہونے کے برابر ہے نوع انسانی کے اکثر و بیشتر بلکہ تمام تر افراد واقوام اس نظام اسباب کو کنٹر ول کرنے والی اور متصرف طافت کو کئی نہ کسی عنوان سے تسلیم ضرور کرتے ہیں مگر بد قسمتی سے یہ نظام اسباب کا دبیز پر دہ اس خدائی طافت اور اس کے نظام ربوبیت کو آباد دنیا کی اکثر پیشتر اقوام وافراد کی عقل و بصیرت کو اسباب کا دبیز پر دہ اس خدائی طافت اور وہ رب العالمین پر ایمان لانے کی سعادت سے محروم ہیں۔

ہم اس نظام اسباب کے بذات خود تا ثیر اور نتیجہ سے عاری ہونے کے سلسلہ میں اس ایک ہی مثال پراکتفا کرتے ہیں اور سورۃ الواقعہ کی مذکورہ ذیل آیات اور انکاتر جمہ نقل کرتے ہیں جو انسانی زندگی اور اس کی حوائج کے بنیادی اسباب دوسائل پیدائش پرورش روزی اور موت کے بیان پر حاوی ہے ارشادہے:

(١) افرأيتم ماتمنون ءَ انتم تخلقونه ام نحن الخالقون نحن قدرنا بينكم الموت ومانحن بمسبوقين على ان نبدل امثالكم وننشئكم فيمالاتعلمون.

(۱) ذرائم یہ تو ہتلاؤ: یہ جوئم چند قطرے (رحم میں) ٹیکادیتے ہو تو کیائم اس کو (انسان بناکر) پیداکرتے ہو؟ یاہم ہیں اس کو (انسان بنانے اور) پیدا کرنے والے؟ (پھر بھی تم ہمارے قبضہ سے باہر نہیں ہوجاتے بلکہ) ہم ہی نے تمہارے در میان موت کاوفت بھی مقرر کر دیاہے (اس سے ہر گزنہیں نج سکتے) اور ہم اس سے بھی عاجز نہیں ہیں کہ (تمہارے جائے) تم ہی جیسے اور لوگ بدل دیں اور تم کو الی مخلوق بنا دیں جس کو تم جانتے بھی نہیں (جو تمہارے وہم و گمان میں بھی نہ ہو)

(٢) افرأيتم ماتحرثون ء انتم تزرعونه ام نحن الزارعون؟ لونشآء لجعلنه حطاماً فظلتم
 تفكهون انالمغرمون بل نحن محرومون.

(۲)اور ہاں ذرایہ تو بتلاؤ! تم جو (زمین میں) نیج ڈال دیا کرتے ہو تو کیااس کواگانے والے تم ہویا ہم ہیں اس کو بونے اور اگانے والے ؟اگر ہم چاہیں تواس (ساری اُگی اُگائی کھیتی) کوروند ڈالیس پھرتم باتیں بناتے پھرو کہ (ہائے) ہم تو گھاٹے میں آگئے بلکہ ہم تو بالکل ہی لٹ گئے۔

(٣) افرأ يتم المآء الذى تشربون ء انتم انزلتموه من المزن ام نحن المنزلون؟ لونشآء
 جعلنه اجاجاً فلولاتشكرون.

(۳) چھاڈرایہ تو بتلاؤ بیہ جو (میٹھا) پانی تم پیتے ہو کیاتم اسکوبادلوں سے اُتارتے ہویاہم ہیں اسکے اتارنے والے ؟اگر ہم چاہیں تواسکو (سمندر کے پانی کی طرح) کھارابنادیں (اور تم پیاسے مرجاؤ) پھرتم (ہمارا) شکر کیوں نہیں اواکرتے۔ (٣) افرأ يتم النارالتي تورون ء انتم انشاتم شجرتهاام نحن المنشؤن؟ نحن جعلنهاتذكرة ومتاعاً للمقوين فسبح باسم ربك العظيم (الواقد: ٢٤)

(۳) اور سے تو بتلاؤ کہ میے جو آگ تم (کٹریوں سے) سلگاتے ہو کیا تم نے ان کے در ختوں کو (سوختنی) بنایا ہے یا ہم ہیں ان کو (سوختنی) بنانے والے ؟ ہم نے اس (کٹریوں کی) آگ کو اپنی قدرت کی یاد دلانے والی (خاص طور پر بیا بانوں میں) سفر کرنے والوں کے فاکدہ کی چز بنایا ہے ہیں (اور کوئی نہیں مانتا قدہ انے) تم توا پنے عظیم پروردگار کی تہیج کیا کرو۔ انسانی زندگی کے ان چاروں بنیاد کی اسباب ووسائل میں سے ہرا یک کی پوری تفصیلات و جزئیات قرآن کر یم میں متعدد آیات کے اندر بیان فرمائی ہیں جن کے بیان کرنے کے لئے متنقل و فتر در کارہ ہواصل ان سب کا میں متعدد آیات کے اندر بیان فرمائی ہیں جن کے بیان کرنے کے لئے متنقل و فتر در کارہ ہواصل ان سب کا میں متعدد آیات نزدگی اور حقیقت ناشناس کی بنا پر اپنی ضروریات زندگی اور حاجوں کا پورا کرنے والا سمجھ رکھا ہے ہی بذات خود کچھ نہیں کر سکتے تہمیں جو پچھ یہ کرتے نظر آتے ہیں دراصل وہ سب پچھ ہم کرتے ہیں چو نکہ تمہیں ہماری کار فرمائی نظر نہیں آئی اس کئے تم اس کو ان کی کار گزاری سمجھ بیٹھے بالکل ای طرح جیسے لکھنے والے کے ہاتھ میں قلم ہو تا ہے اب کوئی عقل کادشن کا غذ پر تلم کی نوک سے حروف بنتے ہوئے دیکھ کریہ کہہ دے کہ یہ تحریر قلم نے ناکھی ہو تا ہے اب کوئی عقل کادشن کا فذر پر ہماری ان کی کار گزاری سمجھ بیٹھے بالکل ای طرح ویسائل اور انسانی تداہیر و مسائل کے ذریعہ ظہور میں آنے والی منفقوں یا معز تول کو یہ سمجھ بیٹھو کہ یہی ہیں انسان کو مصرت یا منفقوت پہنچانے والے اور ہماری ضروریات زندگی ہم پہنچانے والے تو یہ تمہاری جہالت اور نادانی ہے یا غفلت و بے حتی اس کی کو بے نتیجہ بناتے رہے ہیں۔

بہر حال اس حقیقت کو سے دان لینے کے بعد کہ یہ دنیوی اسباب دوسائل اور انسانی تدبیریں تا ثیر سے یکسر عاری ہیں ان پر جو نتائج و ثمر ات مرتب ہوتے نظر آتے ہیں در حقیقت ان کامرتب کرنے والا قادر مطلق 'مالک الملک اللہ تعالیٰ ہے انسان کے لئے اس حقیقت کا اعتراف کر نااور اس پر ایمان لا نااز بس ضروری اور ناگزیر ہو جاتا ہے پیدا ہونے سے لے کر مرتے دم تک انسان کی تمام ضروریات زندگی پیدائش پرورش 'روزی' صحت 'شفااور عمر طبعی کو چہنچنے کے بعد موت کے اسباب دوسائل کو حقیقی معنی میں مہیا کرنے والا اور حاجتوں کو پوراکرنے والا یعنی انسان کی پرورش کرنے والا مصرف اللہ تعالیٰ ہے نہ کہ یہ اسباب دوسائل انسانی تدابیر اور دنیوی پرورش کرنے دالے مال باپ وغیرہ جن کے ذریعہ بظاہر اس کی ضروریات پوری ہوتی ہیں اور وہ پرورش باتا ہے یہی مطلب ہے آیت کریمہ ذیل کا ارشاد ہے:

واتا کم من کل ماسالتموہ وان تعدوانعمۃ الله لاتحصوھا: ان الانسان لظلوُم کفار (ابراہیمع:۵) اور جوتم نے مانگااللہ نے وہ تم کو دیااور اگر تم اللہ کی ان نعمتوں کو شار کرنے بیٹھو تو تم ان کو شار تک نہیں کر سکتے بیشک انسان بڑاہی ناانصاف (اور) بڑاہی ناشکر ا(واقع ہوا) ہے۔ لیعنی تمہاری حاجت کوجو تمہاری زندگی کا مطالبہ اور مصلحت کا تقاضا تھی اور ہے اللہ تعالیٰ ان کو پورا ضرور کر تاہے اور وہ تمہاری ضرور تیں اور حاجتیں جن کواللہ تعالیٰ پورا کر تاہے اتنی ہیں کہ تم ان کو گن بھی نہیں سکتے گر تم اتنے ناانصاف اور ناشکرے واقع ہوئے ہو کہ مجھی مان کر نہیں دیتے بلکہ اللہ تعالیٰ کے بجائے ان ظاہری ضرور توں کے کفالت کرنے والے انسانوں کانام لیتے ہو حالا نکہ نہ یہ کچھ کرتے ہیں نہ کرسکتے ہیں

## ر بوبیت کی حقیقت اور اسکی اہلیت

جیسا کہ آپ پڑھ چکے ہیں ربوبیت کالفظ رب سے لکلاہے رب کے لفظی معنی ہیں پالنے والا پرورش کرنے والا' برورش کے معنی ہیں کسی بھی مخلوق (پیداشدہ چیز) کو تدریجی طور براس کے خلقی اور پیدائش نقص اور پستی سے نکال کراس فطری کمال اور بلندی تک پہنچانا جس کی صلاحیت واہلیت اس کی ذات میں رکھی ہوتی ہے اس بردھوتری اور ترقی کو ہی "نشوونما" کہتے ہیں جو مخلوق چیزیں محض مادی غیر ذی عقل ہوتی ہیں جیسے نباتات وحیوانات ان کے نشوونما کے لئے تو صالح یعنی جزوبدن بننے کے قابل مادی غذاؤں کا مہیا کرناکا فی ہو تاہے اور جو مخلوق چیزیں مادی بھی ہیں اور روحانی بھی جیسے انسان جس کی پرورش اس وقت ہمارا موضوع بحث ہے ان کی پرورش کے لئے جسمانی اور روحانی دونوں فتم کی صالح غذاؤں کا بہم پہنچاتااور مہیا کرنا نیز فاسد نشوونما کو نقصان پہنچانے والی غذاؤں سے بچاتااور محفوظ رکھنا پرورش کرنے والے کااولین فرض ہو تاہے نیزاس نشوونما کو ضرر پہنچانے اور فطری کمال سے محروم کرنے والی بہت سی خارجی اور داخلی اندرونی اور بیر ونی مادی اور روحانی چیزیں ہوتی ہیں جن سے زیر پرورش مخلوق کو دور اور محفوظ رکھنااور اگر غفلت یا ہے احتیاطی کی وجہ ہے کوئی جسمانی باروحانی نقصان پہنچ جائے تواس کے ازالہ کی تدبیر یعنی جسمانی باروحانی علاج معالجہ کرنا بھی پرورش کرنے والے کے ذمہ ہو تاہے اور اگروہ زیر پرورش مخلوق ذی شعور اور استے ارادہ اور اختیار سے نقل وحرکت کی اہلیت بھی رکھتی ہو تواسكی تمام حركات وسكنات 'نشست و برخاست اخلاق واعمال اورا قوال وافعال كى كڑى نگرانى كرنا بھى پرورش كرنے والے کاکام ہو تاہے نیزاس کی مصالح زندگی اور ظاہری وباطنی مفادات سے متعلق ضروری ہدایات دینامفید چیزوں سے آگاہ کرنا اور مصرچیزوں سے منع کرنااوران پر عمل کرنے یانہ کرنے کی تگرانی کرنا بھی پرورش کرنے والے کا ہم کام ہو تاہے۔ اس لحاظے پرورش کرنے والے کے لئے سب سے پہلے تواس زیر پرورش مخلوق کی پوشیدہ فطری صلاحیتوں سے اور پیدائش نقض اور پستی سے اور اس نقص اور پستی سے نکال کر فطری کمال اور بلندی تک پہنچانے کی تدبیروں اور طریقوں سے 'اس کے بعد صالح اور فاسد مادی اور روحانی غذاؤں کے خواص سے ان کے مفید یا مصرا اثرات سے اس طرح دوسری مصرت رساں چیزوں سے اور ایکے ضرر و نقصان اور اس کے ازالہ کی تدبیروں دواعلاج سے گہری اور دوررس وا تفیت گوناگوں معلومات وسیع علم ،عظیم قدرت 'اعلیٰ درجہ کے تدبر اور حکمت کا مالک ہونا کماحقہ پرورش کرنے والے کے لئے ازبس ضروری اور لازمی ہے ورنہ وہ کماحقہ پرورش نہ کرسکے گااور يرورش كرنے والارب تو كجامر بي بھىنە كہلاسكے گا۔

# اللدر بالعالمين كے سوااور كوئى انسان كى برورش كرہى نہيں سكتا

اور ظاہر ہے کہ انسان کاعلم'وا قفیت اور تجربہ کتناہی وسیج اور عمیق کیوں نہ ہواسی طرح قوت وطاقت کتنی ہی زبر دست کیوں نہ ہو بہر حال محدود ہے اور وہ مخلوق بعنی انسان جس کی پرورش زیر بحث ہے ایک وقت میں بھی بیثار گوناگوں اور پورے بسیط ارض'روئے زمین پر پھیلی ہوئی اور منتشر ہے اس لئے عقلاً محال بلکہ نا قابل تصور ہے کہ کوئی ایک انسان پوری نسل انسانی کی پرورش کر سکے۔

لا محالہ ایک انسان کے متعلق پر ورش کرنے کا تصور تقسیم کار کے طور پر زیادہ سے زیادہ اپنی او لاد کے متعلق ہی کیا جاسکتاہے لیکن فرائض پرورش کے تنوع اور ایک دوسرے سے مختلف بلکہ متضاد ہونے کے لحاظ سے جیسا کہ آپ پڑھ چکے ہیں ایک باپ کے متعلق صرف اپنی اولاد کی پرورش کا تصور بھی جاہے وہ ایک ہی کیوں نہ ہو عاد تا محال ہے اس کئے کہ انسان کی قوت کار بھی محدود ہے ایک انسان ایک وفت میں ایک ہی کام کر سکتاہے اگر وہ مادی ضروریات زندگی غذالباس مسکن وغیرہ مہیا کرنے کے لئے کسب معاش میں منہمک ہوگا توروحانی ضروریات اخلاقی تربیت' تعلیم 'اخلاق داعمال کی نگرانی نہیں کر سکتااس پراور ضروریات پرورش کو قیاس کر کیجئے اس لئے ایک باپ کو بھی تقسیم کار کے اصول پراپی اولاد کی تربیت کے مختلف شعبے مختلف انسانوں کے سپر دکرنے ازبس ضروری اور ناگزیر ہیں مثلاً صالح مادی غذا'لباس وغیرہ ضروریات زندگی وغیرہ مہیا کرنے کاکام وہ اپنے ذے لے داخلی وخارجی جسمانی مصرت رساں چیزوں د کھ بیاری سے حفاظت اور نقصان پہنچ جانے کی صورت میں اس کے ازالہ کی تدبیر علاج معالجہ وغیرہ کاکام وہ طبیب یاڈاکٹر کے سپر د کرے روحانی مضرت رسال چیزوں برے اخلاق واطوار واعمال سے حفاظت اور نقصان پہنچ جانے کی صورت میں اس کے ازالہ کی تدبیر اخلاق واعمال کی اصلاح کاکام وہ مربی اخلاق ا تالیق کے سپر د کرے اور علوم و فنون کی تعلیم یاصنعت و حرفت سکھانے کاکام وہ معلم اور استاد سے لے اس لحاظ ہے ایک باپ کواپنی اولاد کی پرورش کے لئے کم از کم چار پرورش کرنے والے توناگزیر ہیں(۱)ایک خود باپ(۲)دوسراطبیب یاڈاکٹر (٣) تيسرامر بي اخلاق يعني اتاليق (٣) چوتھامعلم ياستاداس كے باوجود بھى پرورش كے دونهايت اہم شعبے۔(١) ايك اس کی فطری اہمیت وصلاحیت کا پہتہ چلانا (۲) دوسرے ناگہانی آفتوں اور حادثوں سے بیجانا'رہ جاتے ہیں ان کی اہلیت کسی بھی انسان کے اندر نہیں پائی جاسکتی اس لئے کہ نہ ناگہانی آفتوں اور اچانک حادثوں سے کوئی شخص واقف ہو سکتا ہے نہ بچاسکتاہے اس طرح پوشیدہ فطری صلاحیتوں کو بھی پیدا کرنے والے کے سواکوئی اور مخض نہیں جان سکتااس لئے کہ غیب کاعلم توکسی بھی انسان کو نہیں ہے پھریہ ناقص 'ناکام اور مشترک نظام پرورش بھی نا قابل عمل ہے اس لئے کہ ہر ذمہ داری کا کفیل اپنی ذمہ داری کو پورا کرنے کے لئے زیر پرورش اولاد کو یقینا خاص قتم کی ہدایات واحکام دے گا کچھ کا موں اور باتوں سے منع کرے گا کچھ کے کرنے کا حکم دے گاز بریرورش بچہ کے لئے ان مختلف متنوع

احکام وہدایات پر عمل کرناعاد تاناممکن ہے اس لئے کہ ایک انسان خصوصاً بچہ جس کی فطرت ویسے ہی پابندیوں سے بھاگتی ہے زیادہ سے زیادہ کسی ایک مربی کی ہدایات واحکام پر عمل کر سکے گا۔

دیکھا آپ نے ایک باپ بھی اپنی اولاد کی پرورش کی اہلیت سے عاری اور عاجز ہے بلکہ ندکورہ بالا چاروں کفیلوں کے لئے مل بانٹ کر بھی ایک بچہ کی کماحقہ پرورش محال ہے چہ جائیکہ پوری اولاد آدم اور نسل انسانی کی پرورش دراں حالیہ نوع انسانی کا ہر ہر فرد پیدا ہونے کے بعد ہے ہی اپنی زندگی بسر کرنے کے لئے جس چیز کا سب سے زیادہ مختاج ہے وہ پرورش ہے اور بیر مال باپ مربی معلم وغیرہ دنیوی پرورش کرنے والے تو آپ ابھی پڑھ کھے ہیں کہ حقیقی معنی میں یہ کسی بھی شخص کی پرورش نہیں کرسکتے یہ تو محض ظاہری اسباب ووسائل ہیں اور بس جو بذات خود تا شیر سے بالکل خالی اور عاری ہیں۔

حقیقی معنی میں پرورش کی تمام تر ذمہ داریوں کو کماحقہ پورا کرنے کااہل صرف وہی وحدہ لاشریک لہ ہے جواس تمام مخلوق خصوصانوع انسانی کابلاشر کت غیرے پیدا کرنے والا ہے اور جو پیدا کرنے والا ہو تاہے وہی اپنی تمام مخلوق کی پوشیدہ سے پوشیدہ نظری صلاحیتوں اور اہلتیوں سے نیز اپنی اور تمام پیدا کردہ چیزوں کی ذرہ ذرہ منفقوں اور مفر توں سے ان کے ایجھے برے اثرات سے کماحقہ واقف ہو تاہے اور چو نکہ وہی تمام کا نئات و مخلو قات کاپیدا کرنے والا ہے اس لئے وہی ان کا مالک و مختار ہے اور سب پر اتنی زبر دست قدرت تصرف رکھتا ہے کہ اس کے حکم کے بغیراس کی و نیا میں پید تک ہوا کے جھونکے سے نہیں ہل سکتا فعال لمایوید ہے جو چاہے جس چیز سے چاہے کام لے لے اس لئے انسانی فہم سے بالاتراپی حکمت و مصلحت کے تحت انسانی زندگی اور اس کی تمام ترضر ور توں اور حاجتوں کو پورا کرنے کے لئے جو نظام اسباب ووسائل پیدااور قائم کیا ہے اس کو در حقیقت وہی چلارہا ہے اور وہی اپنی اس مخلوق کی تمام ضرور توں اور حاجتوں کو پورا کر رہا ہے کہ میر مطلب ہے کہ سیدنا ابراہیم علیہ السلام کی زبان سے حسب ذیل اعلان کرانے کا:

رب العالمین الذی خلقنی فهو یهدین والذی هو یطعمنی ویسقین واذا موضت فهو یشفین: والذی یمیتنی ثم یحیین والذی اطمع ان یغفولی خطیئتی یوم الدین (الشحران ۵) تمام جهانوں کاپالنے والاجس نے مجھے پیدا کیا ہے پس تووہی مجھے (سید صراستہ پر) چلا تا ہے اور دہ (پروردگار) ہی ہے جو مجھے کلا تا پلا تا ہے اور جب میں بیار ہوجا تا ہوں تو وہی مجھے شفادیتا ہے اور دہ (پروردگار) جو مجھے (جب میر ے حق میں مصلحت سمجھے گاتو) موت دے دے گا پھر (حشر کے دن) زندہ کر دے گااور دہ (میر اپروردگار) جس سے مجھے امید ہے کہ جزاو سزاکے دن میر کی خطاوں کو معاف کر دے گا (کہ یہی غفور در جیم رب کی رحمت کا نقاضا ہے) المید ہے کہ جزاو سزاکے دن میر کی خطاوں کو معاف کر دے گا (کہ یہی غفور در جیم رب کی رحمت کا نقاضا ہے) لہذا ہے شک و شبہ ہر انسان کا خواہ دہ مو من ہویا کا فر شتق پر ورش کرنے والارب وہی و حدہ لا شر یک لہ رب العالمین ہے جو اس تمام کا نتات کا عرش سے لے کر فرش تک اور فرشتوں سے لے کر جن وائس تک اور حیوانات

سے لے کر نباتات وجمادات تک سب کا بلاشر کت غیرے تنہا خالق ومالک ہے اور اس نظام اسباب وو سائل کے پس پر دہ اس کے علم و حکمت اور قدرت کے تحت جو نظام کار فرماہے وہی نظام ربوبیت ہے اس محسوس و مشاہد نظام اسباب وسائل میں جہاں آپ و بیکھیں کہ ظاہر کا سباب و سائل موجود ہیں اور کام بالکل خہیں ہوتے کی طرح قطعاً موجود خہیں ہیں اور کام ہورہے ہیں یا تمام تر اسباب ووسائل موجود ہیں اور کام بالکل خہیں ہوتے کی طرح خہیں ہوتے سمجھ لیجئے اور یقین کر لیجئے کہ بیر رب العالمین کے ہماری آئھوں سے او جھل نظام ربوبیت کی کار فرمائی اور کرشمہ سازی ہے اور پہلی صورت میں فور آئی رب العالمین کا شکر ادا بیجئے تاکہ ای طرح بلا اسباب و وسائل مارے کام بنتے رہیں اور دوسری صورت میں فور آئی ہو استغفار سیجئے تاکہ رب غفور ورجم کی نارا ضگی اور خشی دور سارے کام بنتے رہیں اور دوسری صورت میں فور آئی ہو استغفار سیجئے تاکہ رب غفور ورجم کی نارا ضگی اور خشی دور سارے کام بنتے رہیں اور دوسری مورت میں فور آئی ہو استغفار سیجئے تاکہ رب غفور ورجم کی نارا ضگی اور خشی دور سارے کام خیاب سب مشاہد مخلوق ہیں اس کے ہم اس نظام اسباب سب مشاہد تعلق تیں ہیں اس سے ہم اس نظام اسباب کی ایک جزئیات اور تفصیلات سے واقف ہیں اس کے ہم علی نظام ربوبیت متعلق ہم اسباب ودسائل اور تدامیر و مسائل کو اختیار کرنے کے مامور بھی ہیں اور مکلف بھی اس کے ہر عکس نظام ربوبیت ہماری آٹھوں سے او جھل اور دست رس سے بالاتر ہے اور عالم غیب سے تعلق رکھتا ہماس کے ہر عکس نظام رسلم نے اس کے اس کے

ر بوبیت کے اہم تقاضے رب سے متعلق

اب ہم رب العالمین کی ربوبیت کے چنداہم تقاضوں پر متنبہ کرناضر وری سیجھتے ہیں تاکہ ایک مسلمان اپنی زبان سے ربنا کہنے کی ذمہ داری کو محسوس کرے(۱) ایک بہی خواہ اور مہر بان پر ورش کرنے والے کے لئے یہ ضروری ہے کہ وہ زیر پر ورش مخض یااشخاص کی ضر وریات اپنے علم و حکمت کے مطابق پوری کرے نہ کہ اس کی طلب اور خواہش کے مطابق اس لئے کہ اس کو خود اپنی منفعت و مفترت اور مصالح زندگی کا علم نہیں ہو تا اس لئے کہ اس کو خود اپنی منفعت و مفترت اور مصلحت کے خلاف ہوتی ہیں اور ان چیز وں سے بھا گا بلکہ انکار کر تا ہے جو اس کے لئے منفعت رساں اور اس کی مصالح کا تقاضا ہوتی ہیں اس لئے مہر بان پر ورش کرنے والے کے لئے ضروری ہے کہ اس کو وہ بی چیز یں وے اور وہ بی خواہش پوری کرے جو اس کے لئے مفید اور مصلحت کے مطابق ہوں خواہ دہ ان کرے جو اس کے لئے مفید اور خلاف مصلحت ہوں خواہ دہ ان کرے جو اس کے لئے مفید اور خلاف مصلحت ہوں خواہ دہ ان کے لئے کا تقاضا ہوتی ہی مطلب اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کا:

عسى ان تكرهوا شيئا وهو خيرلكم

تم سے کچھ بعید نہیں کہ تم ایک چیز کو برااور ناگوار سمجھو 'حالانکہ وہ تمہارے لئے بہتر اور مفید ہو۔

وعسى ان تحبوا شيئا وهو شرلكم

اور بیہ بھی پچھ بعید نہیں کہ تم ایک چیز کودوست ر کھواور پیند کروحالا نکہ وہ تمہارے لئے بہت بری اور مضر ہو۔ واللہ یعلم وانتم لاتعلمون

الله ہی (چیزوں کے بہتر وبد تراور مفید و مفر ہونے کو) جانتا ہے اور تم (کچھ) نہیں جانتے (اس لئے اس کا کہا مانواس میں تمہاری خیر ہے)

اور یہی ہوتی ہیں ہاری وہ دعائیں جواللہ رب العالمین کے اس وعدہ کے باوجو د۔

ادعونی استجب لکم .....تم مجھ سے دعاماتگومیں تمہاری دعائیں قبول کروں گا۔

قبول نہیں ہو تیں اس لئے جب آپ کی کوئی دعا قبول نہ ہو تو یقین کیجئے کہ یہ ہمارے حق میں مضر ہے یا ہماری مسلمت کے خلاف ہے یہ دوسری بات ہے کہ مہریان پرورش کرنے والاازراہ لطف و کرم اس کی دل وہی کے لئے مصلمات نہیں ہوتی دے کر بہلادیتا ہے یہی معاملہ ہے روف کوئی اور ایسی خوش آئند چیز جو اس کے لئے مصریا خلاف مصلحت نہیں ہوتی دے کر بہلادیتا ہے یہی معاملہ ہے روف ور حیم رب العالمین کا اپنے بندوں کے ساتھ جیسا کہ دعا کی قبولیت کی تفصیل سے متعلق صدیث شریف میں آیا ہے۔ (۲) نیز خیر خواہ پروردگار کی ان ہمایات واحکامات کی یہی ہدایات واحکام ہیں وہ احکام شرعیہ لینی مامورات و منہیات جن کا انسان کو مکلف بنایا گیا ہے جو اس کے فائدے کے لئے وہ ویتا ہے نافر مائی کرے تو اس کی خیر خواہی و پروردگاری کا نقاضا یہ بھی ہے کہ اس سے اپنی نارا فسکی کا عملاً اظہار کرے یعنی اس سر تابی کے زائل ہونے تک نظر شفقت ور حت اس سے پھیر لے یا عبادات نارا فسکی کا عملاً اظہار کرے یعنی اس سر تابی کے زائل ہونے تک نظر شفقت ور حت اس سے پھیر لے یا عبادات کے شمرات و برکات سے محروم کر دے یا ضروریات پوراکرنے میں بطور سز ایچھ کی کر دے یااور کوئی جسمانی سزا وغیرہ دے دو کھ صعیبت میں گر فار کر دے اور جب وہ حسب مصلحت قولاً اور فعلاً فرما نبر داری کا ظہار کرے تو بھا انسان کے رزق کی شکی یاد کھ بھاری یا آفات و مصائب وغیرہ میں وغیرہ دے کہ وضا کہ ویت و استعفار کرنے کے بعد رزق کی شکی یاد کھ بھاری یا آفات و مصائب وغیرہ میں میسر آنے کا اور اس کے تو بہ واستعفار کرنے کے بعد رزق کی شکی یاد کھ بھاری یا آفات و مصائب وغیرہ میں میسر آنے کا جن سے انسان اپنی زندگی میں و قانو قاد و جار ہوتا ہے چنانچہ ارشادے:

وما اصابكم من مصيبة فبماكسبت ايديكم ويعفوا عن كثيرو مآ انتم بمعجزين في الارض ومالكم من دون الله من ولى ولانصير.

اور جس مصیبت میں بھی تم گر فنار ہوتے ہو وہ تمہاری ہی کر تو توں کا نتیجہ ہوتی ہے اور وہ (ارحم الراحمین) بہت می تمہاری کر تو توں سے تو در گزر کر تار ہتاہے اور تم روئے زمین میں (کہیں بھی)اس کے قابو سے باہر نہیں ہواور (یادر کھو)اللہ کے سوانہ تمہارا کوئی ولی (سر پرست) ہے نہ مددگار۔ ای طرح ایک رحمٰن در حیم پروردگارگی ربوبیت کا نقاضایه بھی ہے کہ اس کی زیر پرورش مخلوق لیعنی بندوں میں سے جولوگ برملااس کی ربوبیت کا انکار کریں یااس کے علاوہ وہ کسی بھی دوسرے کو اپنارب کہیں اور زندگی بھر اسی انکار وعناد 'کفروشر ک' پراڑے رہیں انہیں اس دائمی انکار وعناد کی ابدی سز ابھی دے یعنی ہمیشہ ہمیشہ انہیں اپنے قہر وغضب کی آگ نار جہنم میں اس طرح جلائے کہ لایموت و لا یعنی نہ مرے نہ جئے یہی معنی ہیں نہ کورہ ذیل آیات کے:
کی آگ نار جہنم میں اس طرح جلائے کہ لایموت و لا یعنی نہ مرے نہ جئے یہی معنی ہیں نہ کورہ ذیل آیات کے:
(۱) ان الله لا یعفوان یشر کے به و یعفور ما دون ذلک لمن یشآء

بیشک اللہ اس کو تومعاف نہیں کرے گا کہ اس ساتھ کسی اور کو شریک مانا جائے (لیعنی شرک اور کفر کو تو بہ کئے بغیر ہرگز معاف نہیں کریگا اس سے کم درجہ کے گنا ہوں کو جس کیلئے جائے گا (اور مناسب جانے گا) معاف کر دیگا۔ (۲)وان ربك لذو مغفر ۃ و ذو عقاب الیہ

اور بیشک تمہارا پروردگار (بڑاہی) مغفرت کرنے والااور (بڑاہی) ور دناک عذاب دینے والا ہے۔ (۳)ان بطش ربك لشدید

بیشک تمہارے پرور دگار کی پکڑبہت ہی سخت ہے۔

دیکھے آخری دونوں آ یوں میں اللہ تعالیٰ کا اسم صفت رب ہی واقع ہوا ہے اس سے معلوم ہوا کہ بعلش شدید اور عقاب الیم اللہ تعالیٰ کی ربوبیت ہی کے تقاضے ہیں ان دونوں کی رب العالمین نے قرآن عظیم میں بڑی تفصیل کے ساتھ وضاحت فرمائی ہے تاکہ ان تفصیلات کو پڑھ کریا شکر ان فریب خور دوا پی جان کے دغمن انسانوں کی آئھیں کھل جائیں اور کم از کم مرنے سے پہلے تواس پر اور اس کی ربوبیت پر ایمان لے آئیں جو مکار نفس اور شیاطین جن وانس کے دام فریب اور خواہشات ولذات نفس کے سبز باغ سے دھوکا کھاکر اندھے بہرے اور گئے بنے ہوئے ہیں اور رب العالمین کا اسکی ربوبیت کا جس کی بدولت وہ دنیا میں زندگی بسر کر رہے ہیں اس کی ہدایات و تعلیمات کا جوانہی کے فائدے اور مصلحت کی غرض سے اس نے دی ہیں انکار کر رہے ہیں اور کند چھری ہدایات و تعلیمات کا جوانہی کے فائدے اور مصلحت کی غرض سے اس نے دی ہیں انکار کر رہے ہیں اور کند چھری سے اپنی انسانیت کا گلاکاٹ رہے ہیں اور محر مات و منہیات کے مہلک زہر کے پیالے پر پیالے پڑھائے جارہے ہیں ربوبیت کے اہم ترین تقاضے زیر پر ورش مخلوق سے متعلق ربوبیت کے اہم ترین تقاضے زیر پر ورش مخلوق سے متعلق

اب تک آپ نے ربوبیت لیعنی پرورش کے ان تقاضوں کا بیان پڑھاہے جورب پرورش کرنے والے سے تعلق رکھتے ہیں مثلاً رکھتے ہیں ان کے علاوہ ربوبیت کے کچھ تقاضے ایسے بھی ہیں زیر پرورش مخض یااشخاص سے تعلق رکھتے ہیں مثلاً پرورش کی مذکورہ بالا تفصیل و تشر تح پڑھ کراس بات میں توکسی صحیح العقل انسان کو ذرہ برابرشک و شبہ باتی نہیں رہ سکتا کہ اللہ رب العالمین کی بیہ عالمگیر اور ہمہ گیر پرورش جو بندوں کے کفروشرک انکار وعناد 'سرکشی وسر تابی' فسق و فجور کے باوجود جاری رہتی ہے اتنابراا حسان عظیم ہے کہ بندہ اس کے سوااور کسی طرح اس انعام واحسان کا شکر اوا کر ہی

نہیں سکتا کہ اپنی تمام ترہمت اور عملی قوت اس کی رضااور خوشنودی حاصل کرنے میں بینی اس کی مقرر کردہ عبادات اخلاص کے ساتھ اداکرنے میں صرف کرے اور ثابت قدمی کے ساتھ مرتے دم تک ان عباد توں کے اداکرنے پر قائم رہے جواس نے فرض کی ہیں کہ کیونکہ یہ عبادت پراستقامت ایک طرف اس کی رضااور خوشنودی حاصل کرنے کا واحد ذریعہ ہے اور انعام واحسان کا شکر اداکرنے کی واحد صورت ہے دوسری طرف اس کے وعدے

لئن شكرتم لازيدنكم .....اگرتم شكراداكروك تومين تمهين اور زياده دول گار

کے بموجب زیادہ سے زیادہ اس کے انعام واحسان حاصل کرنے کاوسلہ ہے بندہ جتنا زیادہ یہ شکر نعمت یعنی عبادات اداکرے گا تنابی اس کے انعام واحسان میں اضافہ ہوگا تنی ہی پرورش اور روحانی و جسمانی ' ظاہری و باطنی نشوو نما زیادہ تراور بہتر ہوگی اس لحاظ سے اس عبادت گزاری کی عظیم ترمنفعت بھی اس عبادت گزار بندے کو نصیب ہوگی اوروہ کامل سے کامل ترانسان بن سکے گا۔

اس کے برعکس اگر اللہ تعالیٰ کی عبادت کے ادا کرنے میں کسی بھی قشم کی کو تاہی کی یابالکل ہی تزک کر بیٹھا توا یک طرف تواس ناشکر کیاور نمک حرامی کی کمینگی کی بنا پراشر ف المخلو قات کے مقام عظمت ور فعت سے گر کر جانور وں سے بھی گیا گزرا ہو جائے گایہی مطلب ہے آیت کریمہ:

اولئك كا لانعام بل هم اضل

وہ (کا فرومنکر) تو جانوروں کے مانند ہیں بلکہ ان سے بھی گئے گزرے اس لئے کہ جانور بھی اپنے چارہ ڈالنے والے مالک کو پہچانتا اور اس کے سامنے سر جھکا تاہے دوسری طرف کفران نعمت یعنی ناشکری اور نمک حرامی کے شدید ترین جرم کامر تکب ہوگا اور آیت کریمہ ذیل کے بموجب اس کی در دناک سز اجھکتنی ہوگی ارشادہ:
ولئن کفرتم ان عذابی لشدید

اوراگرتم نے ناشکری (اور نمک حرامی) کی تو میراعذاب بہت سخت ہے

اورا نسانیت کاچہرہ مسنح ہوجانے کی وجہ سے 'روحانی نشوہ نما کوجونا قابل تلائی نقصان پہنچے گاوہ الگ رہا۔
اس لحاظ سے پرورش کی تکمیل اور رب العالمین کی ربوبیت سے کماحقہ 'بہر ہیاب ہونے کے لئے زیر پرورش بندوں
کا پنے ولی نعمت آقا'اللہ رب العالمین کی فرض کردہ عباد توں کو پابندی کے ساتھ ادا کرنے پر قائم رہناانسانی فطرت
کا نقاضا بھی ہے اور عقل وخرد کا تقاضا بھی ہے اور ربوبیت الہیہ سے پورا پورا فائدہ حاصل کرنے کا تقاضا توہے ہیں۔
کا نقاضا بھی ہے اور ش کی تشر تک کے ذیل میں آپ پڑھ بچکے ہیں کہ پرورش کے لازمی نقاضوں میں سے ایک

اہم نقاضایہ بھی ہے کہ پرورش کرنے والا محض زیر پرورش مخلوق کی منفعوں اور مصر توں کی اور مصالح ومفادات کی حفاظت اور نگرانی کی غرض سے ضروری ہدایات واحکامات دے بینی جسمانی یاروحانی مصرت رساں چیزوں یاکاموں کے اختیار کرنے سے منع کرے اور منفعت رساں چیزوں یاکاموں کے اختیار کرنے کا تھم دے انہی ہدایات واحکامات کانام منہیات ومامورات شرعیہ یااحکام الہیہ ہے ظاہر ہے کہ ان احکام شرعیہ کی خلاف ورزی یا نافرمانی اپنی پرورش کو جان ہو جھ کر نقصان پہنچانے بلکہ تباہ کرنے کے مرادف ہے پرورش کرنے والے رب العالمین کی نارا ضگی عقاب وعذاب دنیوی الگ رہااس لئے زیر پرورش بندوں کا انتہائی ضروری فرض اور ذمہ داری ہے کہ وہ پوری پابندی کے ساتھ زندگی مجراحکام دینیہ کی پابندی پر قائم رہیں اور اگر ازراہ غفلت یا نادانستہ طور پر کوئی خلاف ورزی ہو جائے تو اس رب غفور کے بتلائے ہوئے طریق پر یعنی تو بہ واستغفار کے ذریعہ جلد از جلداس کی تلافی کریں تاکہ جسمانی یارو حانی نشوونما میں خلل نہ پڑے۔

# ر بنااللہ کہنے کے اور اس پر استقامت کے معنی

ر پوبیت کی اس تمام تر تفصیل کوذ بن نشین کر لینے کے بعد سمجھئے کہ دہنا اللہ کہنے کے جس کاذکر قرآن عظیم کی آخری دو آیتوں میں آیاہے کیا معنی ہیں اور اتنی ہی بات کہنے اور ساری عمراس بات پر قائم رہنے سے کس طرح ایک انسانی تصور سے بالاتر جنت اور تعیم جنت کا جن کے متعلق نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادہے:

لاعين رات ولااذن سمعت ولاخطرعلى قلب بشر:

نہ کسی آنکھنے (وہ جنت) ویکھی نہ کسی کان نے سنی نہ کسی انسان کے دل پر اس کا خیال گذرا۔ مستحق اور مالک کیو نکر بن جاتا ہے۔

#### مثالين:

دیکھتے جس طرح کسی ملک میں رہنے والا جب اپنی زبان سے کہتا ہے میں اس ملک کاشہری ہوں تواس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ وہ اس ملک کی حکومت کے تمام قوانین واحکام کی بابندی اپنے ذمہ لیتا ہے اور ان میں سے کسی ایک قانون یا حکم کی خلاف ورزی کرنے کی صورت میں اپنے مجر م اور مستحق سز اہونے کا قرار کرتا ہے اور خدانہ کرے ایک صورت پیش آ جائے تو خود کو خواہی نخواہی سز اکے لئے پیش کردینے کی ذمہ داری بھی لیتا ہے۔ اس طرح کسی فحض یا محکمہ کا ملازم جب اپنی زبان سے یہ کہتا ہے کہ میں فلاں شخص یا محکمہ کا ملازم ہوں تواس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ وہ اس شخص یا دفتر کی مفوضہ خدمات 'جن کا موں کے لئے وہ ملازم رکھا گیا ہے کسی کو تا ہی یا خیات کے بغیر پابندی کے ساتھ انجام دینے اور اس شخص یا دفتر کے ان خدمات سے متحلق احکامات کی تعمیل کرنے خیات کے دم لیتا ہے اور اگر دانستہ یا ناوانستہ کوئی کو تا ہی 'خلاف ورزی یا خیانت سر زد ہو جائے تواس کی پاواش میں سز ا

اسی طرح جب کوئی عورت کسی مرد کے متعلق اپنی زبان سے کہتی ہے کہ یہ مرد میر اشوہر ہے تواس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ وہ عورت اس مرد کے تمام حقوق زوجیت اداکر نے اپنے او پراس کو قدرت دینے اور ان حقوق سے متعلق اس کے احکامات کی اطاعت کرنے کی ذمہ دار بنتی ہے اگر دانستہ یا نادانستہ طور پر بھی کوئی حق تعلی یا خلاف ورزی سرزد ہوجائے تواس کی مقررہ پاداش بھگتنے کے لئے آمادگی کا بھی اقرار کرتی ہے۔

ای طرح جب کوئی مرد کسی عورت کے متعلق کہتاہے کہ بیہ عورت میری ہیوئ ہے تواس کے معنی بیہ ہوتے ہیں کہ وہ مرداس عورت کے مقررہ نفقات ضروریات زندگی اور اخراجات کی کفالت کااور اس کے علاوہ دوسرے از دواجی حقوق کے اداکرنے کاذمہ دار بنتاہے اگر ان ذمہ داریوں کو پوراکرنے میں کو تاہی ہویا بالکل ہی پورانہ کرے تو وہ اس کی پاداش میں عورت کے عدالتی چارہ جوئی کرنے اور فیصلہ کی صورت میں خواہی نخواہی اس کو فارغ خطی کی دینے اور از دواجی رشتہ سے آزاد کر دینے کے لئے آمادگی کا بھی اقرار کرتاہے۔

یہ مثالیں صرف سہولت فہم اور آسانی سے سمجھنے کی غرض سے ذکر کی گئی ہیں کہ ذراسی زبان سے کہی ہوئی بات کے معنی اور مصداق میں کتنی وسعت اور اہمیت رکھی ہوتی ہے ورنہ اللہ تعالیٰ اور اس کی مقدس صفات کی تو کوئی مثال ہے ہی نہیں لیس کمثلہ شیءاس جیسی کوئی بھی چیز نہیں یہ اس کا پنی اور اپنی صفات کے متعلق اعلان ہے اس لئے آپ رب اور ربوبیت سے متعلق مذکورہ بالا تفصیلات کو سامنے رکھ کریوں سمجھئے کہ جب ایک عاقل وبالغ انسان بقائمی ہوش وحواس دل سے مانتااور زبان سے کہتا ہے رہی اللہ میر اپر ور د گار اللہ تعالیٰ ہے تووہ پورے اخلاص کے ساتھ محض الله رب العالمین کی رضااور خوشنودی کی غرض ہے اس کے بیان فر مودہ تمام عقائد پریفین وایمان رکھنے کااس کی فرض کردہ تمام عباد توں کے مقدور بھرادا کرنے کااور اس کے تمام احکامات مامورات و منہیات کی تابمقد وراطاعت کرنے کا ذمہ دار بنتا ہے اور استقامت سے متعلق تمام مذکورہ بالا تفصیلات کو سامنے رکھ کر ثم استقاموا کے معنی پیہ سمجھئے کہ عقائد حقہ کے یقین وایمان پر ساری زندگی اس طرح قائم رہے کہ مجھی بھی اور کسی بھی حالت میں ذرہ برابر شک و شبہ یا تذبذب و ترد داس یقین وا بمیان میں راہ نہ یا سکے اور مقدور بھر عبادات ادا کرنے پر ساری عمراس پچتگی کے ساتھ قائم رہے کہ عذر شرعی کے علاوہ بھی بھی عمد أاور دانستہ کوئی فرض عبادت نہ چھوڑے اور حداعتدال میں رہ کر نفلی عباد تیں بھی پابندی کے ساتھ اداکر تارہے اگر تقاضا بشریت نادانستہ یاغفلت سے بھی کوئی عبادت چھوٹ جائے فور أاس كی قضا كرلے اور توبہ واستغفار كر كے سہوياغفلت كی تلافی كر دے اور احكام شرعیہ كی تابمقد ور اطاعت اس طرح کرے کہ کسی بھی امر مامور بہ کو دانستہ بھی نہ چھوڑے اور کسی بھی امر منہی عنہ کے دانستہ پاس تک نہ جائے اگر مجھی کوئی امر مامور بہ غفلت سے چھوٹ جائے یاغفلت سے امر منہی عنہ کاار تکاب کر بیٹھے تو فوراً توبہ واستغفار کے ذر بعہ اس کی تلافی کردے ساری زندگی پختگی اور پائیداری کے ساتھ اسی معمول پر قائم رہے اس پر جے اس پر مرے۔

ایسے فرشتہ صفت بلکہ فرشتوں سے بھی افضل ارباب عزیمت اور اصحاب استقامت انسان یقینا اللہ تعالیٰ کے محبوب ترین اور مقرب ترین بندے ہیں اور یہی جنت تعیم کے مالک ہیں بلکہ دراصل جنت انہی کے لئے ہے اور باقی ان سے کم درجہ کے مسلمان توان کے طفیل میں جنت میں جائیں گے اس لئے کہ وہ بھی کسی نہ کسی حد تک انہی کے نقش قدم پر چلنے کی کو شش کرتے اور رات دن دعاما نگتے رہے ہیں۔

اهدناالصراط المستقيم صراط الذين انعمت عليهم:

(اے رحمٰن ورحیم رب العالمین) تو ہمیں سید ھی راہ پر چلاان لوگوں کی راہ پر جن پر تونے انعام فرمایا ہے۔ ارحم الراحمین سے دعاہے کہ وہ محض اپنے فضل و کرم سے انہی اصحاب استقامت ربنااللہ کہنے والے مومنین' کے زمرہ میں قارئین کتاب کو بھی اور ہمیں بھی شامل فرمالیں ہمین بحرمۃ سید المرسلین رحمتہ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم۔

# استفامت سے متعلق احادیث اسلام کیاہے؟

وعن أبي عمرو ، وقيل : أبي عَمرة سفيان بن عبد الله رضي الله عنه ، قَالَ :قُلْتُ : يَا رَسُولَ الله ، قُلْ لِي فِي الإسْلامِ قَولاً لاَ أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَداً غَيْرَكَ . قَالَ : " قُلْ : آمَنْتُ بِاللهِ ، ثُمَّ استَقِمْ " رواه مسلم .

قوجهد: حفرت ابوعمره سفیان بن عبداللدرضی الله عنه سے روایت ہے کہتے ہیں: (ایک ون) میں نے عرض کیا: یار سول الله آپ مجھے اسلام کے متعلق ایی (تسلی بخش) بات بتلاد بیجئے کہ پھر مجھے کسی سے اسلام کے متعلق سوال نہ کرنا پڑے "نی رحمت صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: تم (ول سے) آمنت باللہ کہہ لواور پھر پختگی کے ساتھ (زندگی بھر) اس پر قائم رہو (بس یہی اسلام ہے) آمنت باللہ کے معنی آمنت باللہ کے معنی

قشویہ: آمنت باللہ دراصل ایک معاہدہ ہاس امر کا کہ میں نے اللہ تعالیٰ کی ہربات کو اور اس کے ہر تھم کو مان لیا اور اس پر عمل کرنا پنے ذمہ لے لیا اس لئے آمنت باللہ عیں اللہ بیان لے آیا کے معنی یہ ہوئے کہ میں اللہ تعالیٰ کے دین اسلام پر یعنی اسلامی عقا کہ پر عبادات پر اور احکام پر ایمان لے آیا دل وجان سے ان کو برحق مان لیا اور ان پر عمل کرنے کاذمہ دار بن گیا لہذا آمنت باللہ کہنے کے بعد جو شخص اسلام کے کسی بھی عقیدہ کو یا کسی بھی عبادت کویا کسی بھی عمر کو نہ مانے اور اس کا سرے سے انکار کردے یا اس کے کوئی ایسے معنی اور مراو بتلا سے جو نہ اللہ تعالیٰ نے بتلائے نہ رسول نے نہ ہی اس چو دہ صدیوں کے عرصہ میں کسی صحابی نے امام نے جمہد نے یا کسی بھی تعالیٰ نے بتلائے نہ رسول نے نہ ہی اس چو دہ صدیوں کے عرصہ میں کسی صحابی نے امام نے جمہد نے یا کسی بھی مسلم و مستند عالم نے بیان کئے تو اس نے خودا پنی زبان سے اپنے قول آمنت باللہ کی تردید و تکذیب کردی معاہدہ کو توڑ دیا اور اسلام سے خارج اور کا فروم تد ہو گیا اس لئے کہ اسلام نام ہے جموعہ عقا کدو عبادات واحکام کا ان تینوں میں سے کسی ایک کا بھی انکار یعنی کسی بھی عقیدہ کا انکار 'اسلام کا انکار سلام کا انکار سر بیت علیفوں کے ساتھ مل کر اپنے ہی ہم نہ ہب ہودیوں نے اللہ تعالی کے ایک تھم یعنی لڑائی میں اپنے حلیفوں کے ساتھ مل کر اپنے ہی ہم نہ ہب یہودیوں کو قبل کر نے کا خلاف کیا تھا تو اس پر اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

افتؤمنون ببعض الكتب وتكفرون ببعض فماجزآء من يفعل ذلك منكم الاخزى في الحيوة الدنياويوم القيمة يردون الى اشدالعذاب (بقره: ٤٠٠)

توکیاتم (آسانی) کتاب (تورات) کاایک تھم مانتے ہوا یک کو نہیں مانتے؟ تو تم میں سے جو کوئی ایسا کر تا ہے اس کی سزاتود نیا کی زندگی میں رسوائی ہے اور قیامت کے دن سخت ترین عذاب میں ڈالے جائیں گے۔
یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے کسی شخص کا کسی حکومت کو تسلیم کرنا ایک معاہدہ ہو تا ہے اس امر کا کہ میں نے اس حکومت کے تمام قوانین واحکام کو مان لیا اور ان پر عمل کرنے کاذمہ دار بن گیا اور اس کے بعد اگروہ حکومت کے محکومت کے تمام قوانین واحکام کو مان لیا اور ان پر عمل کرنے کاذمہ دار بن گیا اور اس کے بعد اگروہ حکومت کے اللہ تعالیٰ کسی ایک قانون ہویا دیوانی کا تووہ اس حکومت کا باغی ہے اس لئے اللہ تعالیٰ اہل ایمان کو خطاب کرکے فرماتے ہیں۔

یایھا الذین امنوا ادخلوا فی السلم کآفہ و لا تتبعوا خطوت الشیطان انہ لکم عدو مبین اے ایمان والوتم پورے اسلام میں داخل ہو جاؤ اور شیطان کے نقش قدم پر مت چلو (کہ کوئی بات تومانواور کوئی نہمانو) بیٹک وہ شیطان تمہارا کھلا ہواد شمن ہے۔

لبذاہو مخص خاتم النبین کو آخری نبی نہانے یااس میں کوئی تاویل کرے اور آپ کے بعد کئی بھی مخص کو کئی بھی طرح کا نبی مانے یا قر آن عظیم کو اللہ تعالیٰ کا کلام نہانے بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا حالت جذب واستغراق یعنی توسیح ذات میں کہا ہوا کلام کیے یا نماز کو عبادت نہ مانے اور کہے ہیہ تواس زمانے کے فوجی تنظیم (ڈسپلن) سے ناوا قف مسلمانوں کو فوجی تربیت دینے کی ایک مشق (پریڈ) تھی ہمارے زمانہ میں فوجی تعلیم و تربیت کی باضابطہ درس گاہیں کھل مسلمانوں کو فوجی تربیت کی باضابطہ درس گاہیں کھل کی ہیں اب نماز کی کوئی ضرورت باتی خمیس دی باز کو ہوا کو مالی عبادت مانے کے بجائے اسلامی حکومت کا ٹیکس قرار دے گئی ہیں ابرائی تھی کاروباری سود کو تجارتی منافع کہہ کر حال اور جائز اور کہ کہ جس مخص نے سرکاری کیکس وے دیاس کی ز گو قادا ہو گئی اس طرح جج کو عبادت نہمانے بلکہ اس زمانے کے مسلمانوں کی ایک سیاسی کا نفر نس بتلائے ہو گئی میں بلائی تھی کاروباری سود کو تجارتی منافع کہہ کر حال اور جائز غراب کی حرص اس طرح تمام شرکا مکام کا یہ کہہ کرا نکار کردے کہ بیادگام اب سے چودہ سوبرس پہلے عرب معاشرہ کے نظاف خرض اس طرح تمام شرکی احدام کیابندی فرض ہے بیادگام اب سے چودہ سوبرس پہلے عرب معاشرہ کے نظاف کو انہ ہوئے تھے اب نہ وہ زمانہ ہے نہ وہ معاشرہ اب ان کے بجائے قانون ساز اسملیوں کے بنائے ہوئے قوانین اور بر سرا قدار کومت کے احکام کیابندی فرض ہے ہیا دورای وقتم کے نام نہاد مسلمانوں کے دین پر ایمان لائے ہیں ایمان واسلام سے خارج ہونے و بر مہر تھدیق شربے و دشمن یہودی اور نفرائی مستشر قین اور ان کی تحقیقات پر ایمان لائے ہیں انہی شیاطین کے نقش قدم پر چل رہے ہیں ان کو اسلام سے دور کا بھی واسطہ نہیں۔

باقی جولوگ مانتے سب کچھ ہیں مگر عمل کسی ایک چیز پر بھی نہیں کرتے نہ بھی نماز پڑھتے ہیں نہ بھی روزہ رکھتے ہیں مالدار ہونے کے باوجود نہ زکوۃ دیتے ہیں نہ جج کرتے ہیں اس کے برعکس مذکورہ بالااور ان کے علاوہ تمام حرام کاریوں میں اور کافروں مشر کوں جیسے کا موں میں شب ور وز زندگی بسر کرتے ہیں تہذیب میں تمدن میں غرض ہر چیز میں انہی جیسا بننے کی و ھن میں گے ہوئے ہیں ایسے لوگ بھی اپنے عمل سے اپنی زبان کی لیعنی آمنت باللہ کی تروید و تکذیب کرتے ہیں اگر ایسے لوگ مر نے سے پہلے صحیح معنوں میں سے ول سے توبہ نہ کریں گے اور کلی طور پر اسلام کے عقا کد عبادات واحکام کی پابندی نہ اختیار کریں گے توان تمام سرزاوں اور جہنم کے عذاب کے مستحق ہوں گے جو قر آن و حدیث میں تفصیل کے ساتھ فر کور ہیں اور ان کفار مشر کین کے ساتھ ہی ان کا حشر ہوگا جن کے نقش قدم پر چلتے ہوئے مریں گے اور اگر کچھ عباد تیں تو اوا کرتے ہیں بھی نہیں یا بھی نہیں ای طرح شریعت پر چلتے ہوئے میں اس کے ایس کے عزاب کے مستحق ہوں کے بقیہ احکام میں سے بچھ پر عمل کرتے ہیں بچھ عمل کرتے ہیں بھی نہیں تو یہ استقامت کے خلاف اور منافی ہے اس لئے ان لوگوں کا ایمان واسلام پکااور پختہ نہیں ہے جو عباد تیں ترک کی ہیں ان کی قضانہ کی یاجو گناہ اور منافی ہے اس لئے ان لوگوں کا ایمان واسلام پکااور پختہ نہیں ہے جو عباد تیں ترک کی ہیں ان کی قضانہ کی یاجو گناہ کے آخری دونوں قتم کے لوگ مسلمان تو کہلا تمیں گے گر فساق و فجار کے زمرہ میں داخل ہوں گے اگر قیامت کے دن اللہ تعالیٰ نے ان کو معاف نہ کیا تو اپنے گناہوں اور نافر مانیوں کے بقدر جہنم کی آگ میں ضرور جلیں گے اس لیرے بیان کے ایک ایک فقرہ کے جو سوت اور دلیل میں قرآن کر یم کی صرح کے آیات اور پخیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احد دی موجود ہیں طوالت سے نکنے کی غرض سے ہم نے ذکر نہیں کیا ہے۔

اس زمانہ میں چونکہ ملحدوں اور بے دینوں کا ایک مخصوص فرقہ اپنے مخصوص مشن کے تحت اسلام کے نام پر اسلام کے عقا کد عبادات اور احکام کی بیج تنی پر تلا ہوا ہے اور "ماڈرن اسلام" تیار کرنے کے در بے ہے اس لئے آ منت باللہ کی تشر تکے میں ہم نے مذکورہ بالا تفصیلات کا بیان کرنا ضروری سمجھا تاکہ کتاب کے قار کین ان وشمنان اسلام یہودیوں اور نصرانیوں کے مہروں کی شاطرانہ چالوں میں نہ آئیں اور اپنے دین وایمان کو محفوظ رکھیں اللہ تعالی ہم سب کو آمنت باللہ پراستقامت کی توفیق عطافر مائیں آمین بحومة سیدالموسلین خاتم النبیین صلی اللہ علیه وسلم.

## ایک اہم نکتہ آمنت باللہ اور ربنااللہ کا باہمی ربط

اللہ تعالیٰ کی ذات اس تمام کا کنات سے ماوراا نسانی نظر و فکر اور عقل و فہم کی دستر س سے بالکل ہی وراء الوراء دور سے بہت دور ہے ہمارے لئے اس کے علم ومعرفت کا جواس پرایمان لانے کے لئے از بس ضرور ی ہے ذریعہ اس کے سوانہ ہے اور نہ ہو سکتا ہے کہ یا جوخو داس نے اپنے کلام قرآن عظیم میں اپنا تعارف کرایا ہے اس کے ذریعہ اس کاعلم حاصل کریں یا پھر اس کی جن صفات و شیون شانوں کو ہم اپنی ذات و صفات اور اپنی زندگی میں کار فرمایا تے ہیں ان کے ذریعہ اس کاعلم حاصل کریں۔

علم ومعرفت الہی کے انہی دونوں ذریعوں میں کامل غور و فکر اور تلاش و جنتجو کے بعد اہل ایمان اس نتیجہ پر ہنچے ہیں کہ اللہ تواس کااسم جلالت یعنی علم شخصی اور ذاتی نام ہے چنانچہ علاء اسلام نے اللہ کے معنی یہ بیان کئے ہیں کہ اللہ اس ذات کاذاتی نام ہے جس میں وہ تمام تر کمالات جو تصور میں آسکتے ہیں اعلیٰ درجہ پربیک وقت موجو داور بر قرار ہیں اور وہ ان تمام عیوب، نقائص اور کمز وریوں سے بالکل پاک اور مبر اہے جو اس کی شان کے منافی ہیں اور اس کے علاوہ بقیہ نمام نام جواس نے قر آن عظیم میں ذکر فرمائے ہیں اور صاحب وحی والہام پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم'نے ان کی تعداد ننانوے بتلائی ہے وہ سب اساء حسنی 'اچھے نام' یعنی صفاتی نام ہیں ان اساء حسنی میں سب سے زیادہ محسوس و مشاہد اور اہم نام جس کو ہم اپنی شب وروز کی زندگی میں ہر قدم پر محسوس اور کار فرمایاتے ہیں جس کی تفصیل آپ پڑھ بچکے ہیں وہ رب ہے اس لئے کہ ہر عاقل وبالغ انسان جب اس فطری سوال کو حل کرنے کے لئے کہ ہمیں کس نے پیدا کیا ہے اور کون پیدا ہونے سے لیکر مرتے دم تک ہماری تمام حاجتوں اور ضرور توں کو پورا کرتا ہے اپنے ماحول اور اس پورے عالم اسباب کا بنظر غائر جائزہ لیتا ہے تو اس کو نہ صرف اپنی زندگی بلکہ بورے عالم اسباب میں کار فرما (کنٹرول کرنے والی) عظیم غیر مرئی طافت کااوراس کی حاجت روائی کاربر آری اور کار سازی کا حساس ہو تاہے اور فطری طور پر اس کی معرفت اور اس تک رسائی حاصل کرنے کا ایک زبر دست داعیہ جذبہ اور جشجواس کے دل میں پیدا ہوتی ہے اسی اثناء میں ایک داعی حق یعنی قر آن عظیم کی آواز اس کے دل کے کانوں میں آتی ہے اور وہ قرآن کی طرف رجوع کرتاہے اس کے مطالعہ سے اس کو علم ہوتاہے کہ وہ غیر مرئی طاقت جارارب پرورش کرنے والا ہے اور اس کانام اللہ ہے وہ سے دل سے فور أاس پرايمان لے آتا ہے للبذاانسان سب سے پہلے اور سب سے زیادہ بھینی طور پر جس صفت سے متعارف ہو تاہے اور اس پر ایمان لا تاہے وہ رب اور اس کی صفت ربوبیت ہے دوسرے لفظوں میں یوں کہئے کہ سب سے پہلے بے ساختہ جو کلمہ ایک حق کے متلاشی انسان کی زبان سے اس تمام کا ئنات کا جائزہ لینے کے بعد لکاتا ہے وہ ربنااللہ ہے اور اس کے بعد فور أجو کلمہ اس کی زبان سے نکاتاہے وہ آمنت باللہ ہے لہذا خدا کی معرفت کا پہلا قدم یا پہلا زینہ د بنا اللہ ہے اور دوسرا قدم یازینہ آمنت بالله م چنانچه قرآن عظیم بندول کی زبان سے ہی بیان فرما تاہے۔

ربنآانناسمعنامنا دياًينادي للايمان ان امنوا بربكم فامناربنا فاغفرلنا ذنوبنا وكفرعناسياتنا وتوفنامع الابرار (آل عران:٢٠٠)

اے ہمارے پروردگار! بیٹک ہم نے ایک منادی کرنے والے کوایمان کی دعوت دیتے ہوئے سنا کہ اپنے رب پرایمان لے آؤ تو ہم ایمان لے آئے پس (اب تو)اے ہمارے رب ہمارے گناہوں کو بخش دے (اس لئے کہ تورب غفورہے)اور ہماری تمام برائیوں کا کفارہ کردے اور نیکو کاروں کے ساتھ ہمیں (دنیاہے)اٹھائیو۔ اس آیت کریمہ اوراس کے ترجمہ پر غور کیجے ویکھے: رہنآ اننا سمعنا منادیا ینادی للایمان ان امنوا بربکم فامنا رہنا فاغفولنا میں اللہ کوباربار ربناہ پکارتااور رب پرایمان لانے کی دعوت ویناہمارے اس بیان کی صاف تائید کررہاہے کہ انسان کا اللہ تعالی سے سب سے پہلا تعارف اس کے وصف ربوبیت کے ذریعہ ہو تاہاور یہی تعارف انسان کے دل میں ایمان لانے کا داعیہ اور جذبہ پیدا کر تاہے اور وہ اللہ تعالی پرایمان لا تاہے اور آمنت بلالہ کہتا ہے اور یہی اللہ تعالی کے وجود کی فطری دلیل ہے ہم نے طوالت کے خوف سے اس آیت کریمہ سے پہلے باللہ کہتا ہے اور یہی اللہ تعالی کے وجود کی فطری دلیل ہے ہم نے طوالت کے خوف سے اس آیت کریمہ سے پہلے ان فی خلق السموات والارض سے لے کرانك لا تخلف المیعاد تک کی تمام آیات کو نقل نہیں کیا ہے آپ ان تمام آیات کو اور ان کے ترجمہ کو پڑھئے آپ ان شاء اللہ بڑاا طمینان و سکون محسوس کریں گے۔

#### امنت بإلله كي تفصيل

اس امنت بالله کی تفصیل نی رحمت صلی الله علیه و سلم 'نے ذیل کی حدیث میں فرمائی ہے۔ رضیت بالله رباً و بالاسلام دیناً و بمحمد صلی الله علیه و سلم رسولاً و نبیاً میں نے اللہ کورب مان لیااور اسلام کو اپناوین اور محمد صلی الله علیه و سلم 'کو اپنا پیغمبر اور نی (مان لیا) یہ تفصیل ہمارے اس بیان کی تائید کرتی ہے جو ہم نے آمنت باللہ کے معنی کے ذیل میں ذکر کیا ہے۔

### امنت بالله كي مسلمانوں ميں اہميت

آمنت باللہ کی مسلمانوں کے نزدیک اہمیت کا ندازہ اس سے بیجے کہ اسلامی مکتبوں میں اسکولوں میں نہیں کہ ان کے سر براہوں کا مقصد تو مسلمان بچہ کے کانوں کوان چیزوں سے نا آشنار کھناہی ہے ہر مسلمان بچے کواسلام کے یانچ کلموں کے ساتھ ایمان مجمل کے عنوان سے یاد کرایا جاتا ہے۔

امنت بالله كماهو باسمآء ه وصفاته وقبلت جميع احكامه

میں اللہ پر جیساوہ ہے اپنے ناموں اور صفتوں کے ساتھ ایمان لے آیااور اس کے تمام احکام قبول کر لئے اور ایمان مفصل کے عنوان سے یاد کرایا جاتا ہے:

امنت بالله وملاتكته وكتبه ورسله واليوم الاخروالقدرخيره وشره من الله تعالى والبعث بعدالموت.

میں ایمان لے آیا اللہ پر اس کے فرشتوں پر اس کی کتابوں پر اس کے پیغیروں پر اور قیامت کے دن پر اور تقدیر پر جواجھی ہویا بری اللہ کی جانب سے ہے اور مرنے کے بعد زندہ اٹھنے پر۔

ای کا نتیجہ ہے کہ ان مکتبوں میں پڑے ہوئے بچوں کے دل پر بیدامور جواسلامی معتقدات کا نچوڑ ہیں پھر کی کیبر کی طرح نقش ہوجاتے ہیںاور ساری عمر نہیں مٹتے۔

اعتدال اوراستقامت كاحكم اور نجات كاذريعه

وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " قَارِبُوا وَسَلِّدُوا ، وَاعْلَمُوا أَنَّهُ لَنْ يَنْجُو َأَحَدُ مِنْكُمْ بِعَمَلِهِ " قالُوا : وَلا أَنْتَ يَا رَسُولِ الله ؟ قَالَ : " وَلاَ أَنَا إِلاَّ أَنْ يَ نَمَّدَني الله برَحَمَةٍ مِنهُ وَفَضْلٍ " رواه مسلم . وَ"المُقَارِبَةُ " : القَصدُ الَّذِي لا غُلُو فِيهِ وَلاَ تَقْصِيرَ ، وَ" السَّ ءُ " : الاستقامة والإصابة . وَ" يتَغَمَّدني " : يلبسني ويسترني . قَالَ العلماءُ : مَعنَى الاستقامَةِ لُزُومُ طَاعَةِ الله تَعَالَى ، قالوا : وهِيَ مِنْ جَوَامِعِ الكَلِم ، وَهِيَ نِظَامُ الأُمُور ؛ وباللهِ التَّوفِيقُ .

قوجمہ: حضرت ابوہر ریوہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ: نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'نے ارشاد فرمایا: تم (دینی اور دنیوی) تمام کا موں میں در میانی راہ 'اعتدال کواختیار کرواور (ساری عمراس پر) سختی کے ساتھ قائم رہواور یاد رکھوتم میں سے کوئی مخص بھی (محض) اپنے عمل کی وجہ سے ہر گز نجات نہیں پائے گاصحابہ نے عرض کیا اور نہ آپ یارسول اللہ آپ نے فرمایا: اور نہ میں بجز اس کے کہ اللہ تعالی مجھے اپنی رحمت (کی پناہ میں) اور فضل (وانعام کے دامن) میں چھپالے۔

مقاربۃ کے معنی ہیں ایسی میانہ روی جو غلواور تقصیر سے خالی ہو، سداد کے معنی استقامت اور در سکگی کے ہیں، یعنمدنی مجھے پہنائے اور مجھے ڈھانپ لے، علماء فرماتے ہیں کہ استقامت کے معنی لزوم طاعت کے ہیں، یعنمدنی مجھے پہنائے اور مجھے ڈھانپ لے، علماء فرماتے ہیں کہ استقامت کے معنی لزوم طاعت کے ہیں اور فرمایا کہ یہ حدیث جوامع الکلم میں سے ہے کہ امور دینی کا نظم اسی پر استوار ہے۔ وباللہ التوفیق

تشریح: اس حدیث کے پہلے حصہ میں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'نے دینی اور دینو کی امور میں کامیابی و کامر انی کے دو عظیم اصولوں کو بیان فرمایا ہے ایک اعتدال دوسر سے استقامت ان دونوں اصولوں کی سیر حاصل تشریح آپ پڑھ بچکے ہیں جس مخص کو اللہ تعالی اپنی رحمت سے ان دونوں اصولوں پر قائم رہنے کی توفیق عطا فرما دیں یقیناوہ قر آن اور حدیث کی تقریحات کے مطابق دنیا میں بھی سر خروئی کی زندگی بسر کرے گا اور آخرت میں تو جنت اور قیم جنت کا اس کے لئے وعدہ ہے ہی چونکہ مکار نفس ہر وقت اس کو دینی فوزو فلاح سے محروم کرنے کی گھات میں لگار ہتا ہے اس لئے اس اعلی درجہ کی دینداری اور خدا پرستی کو بھی وہ اپنے ہتھکنڈ وں سے انسان کی ہلاکت گا اس کی صورت سے ہوتی ہو جب نفس جس کو اردو محاورہ میں خود پرستی کہتے ہیں اور اس کی صورت سے ہوتی ہے کہ جب کی خدا کے بندے کو اس کی رحمت سے اعتدال اور استقامت کی توفیق نصیب اس کی صورت سے ہو جاتی ہو جاتی ہو اخدا پر ست اور مقرب بارگاہ الہی سمجھنے لگتا ہے دونہ رفتہ یہ جو بائٹس تکبر کی صورت اختیار کر لیتا ہے اور دوسرے مسلمانوں کو اپنے سے کمتر اور حقیر سمجھنے لگتا ہے اور پھر پور ا

شیطان بن جاتا ہے اور بقول شیخ سعدیؓ تکبر عزازیل راخوار کر د\_بزندان لعنت گر فآر کر د\_ تکبر ہی نے شیطان کو ذکیل وخوار کیالعنت اور پھٹکار کے زندان میں گر فآر کر دیا ہمیشہ ہمیشہ کے لئے مر دود و ملعون بن جاتا ہے۔

سر تاپاشفقت نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'انسانی فطرت کے خصوصاً اپنی اُمت کے سب سے بوے نبض شاس ہیں اس لئے آپ نے اعتدال اور استقامت کی تعلیم دینے کے فور اُبعداس گراہی کے خطرہ کاسد باب فرمادیا کہ دیکھنا کہیں اپنے اس حسن عمل پر گھمنڈ مت کر بیٹھنا نجات ان اعمال سے نہیں ملے گی نجات کا مدار تو صرف اللہ تعالیٰ کے سایئر حمت میں پناہ ملنے پرہے اور اسکا پنہ قیامت کے دن ہی چلے گاکہ اس کی رحمت کی پناہ علی یا نہیں علی ؟ اس لئے نیوکاری کے کتنے ہی اعلیٰ در جر پر کیوں نہ پہنچ جاؤ کھی اپنے اعمال صالحہ پر بھروسہ مت کرنا بلکہ خداسے ڈرتے اور گڑ گڑا کر رحمت و مغفرت کی وعائیں اس سے مانگتے رہنا پھر ازراہ شفقت ورحمت صحابہ کے سوال کے جواب میں اپنی ذات معصوم عن الخطاق فصد آخطاسے محفوظ ذات 'کو بھی رحمت و فضل خداو ندی کے محتاج لوگوں کے جواب میں اپنی ذات معصوم عن الخطاق فصد آخطاسے محفوظ ذات 'کو بھی رحمت و فضل خداو ندی کے محتاج لوگوں کے زمرہ میں شامل فرما دیا بھی راز ہے اس کا کہ حبیب رب العالمین صلی اللہ علیہ و سلم 'اللہ تعالیٰ کے اس اعلان کے باوجود کہ اللہ نے تمہارے اگلے پچھلے سب گناہ معاف فرما دیئے دن میں کم از کم سومر تبہ یعنی بکثرت تو بہ واستغفار کر باب میں پڑھ کے ہیں۔

ہمیں یقین ہے کہ اس بیان کو پڑھ کر حدیث شریف کے دونوں حصوں میں ربط و تعلق بخو بی واضح ہو گیا ہو گاان شاءاللہ العزیز۔

#### ا یک شبه اوراس کااز اله

باتی اس حدیث شریف میں ایک شبہ پیدا ہوتا ہے اور وہ سے کہ اللہ تعالیٰ تو آیت کریمہ نمبر (۵) میں جزآء بما کانوا یعملون کی تصریح فرما رہے ہیں علاوہ ازیں قرآن عظیم میں بکثرت الی آیات موجود ہیں جن میں عذاب جہنم سے نجات پانے اور جنت میں داخل ہونے کی اعمال صالحہ کی جزا قرار دیا ہے پھر نبی رحمت صلی اللہ علیہ و سلم 'اعمال صالحہ کو نجات کاذر بعہ سمجھنے سے کس طرح منع فرمارہے ہیں اور نجات کواللہ تعالیٰ کی رحمت اور فضل وانعام پر کیونکر موقوف فرماتے ہیں ؟

اس شبہ کے ازالہ کے لئے اگر چہ جو پچھ حدیث شریف کی تشریخ اور اس کے دونوں حصوں میں ہاہمی ربط اور تعلق کے سلسلہ میں عرض کیا گیاہے وہ ہی بہت کافی ہے کہ آپ کا منشاا عمال پر بھروسہ کر کے اللہ تعالی کی رحمت کو بھول جانے یااس سے بے نیاز ہو جانے سے رو کنااور منع فرمانا ہے جو عبدیت اور شکر نعمت کے قطعاً منافی ہے اور خسران عظیم کا موجب ہے تاہم جزاءا عمال اور ذریعہ نجات کے مسئلہ میں چنداہم امور پیش نظر رکھنے ضروری ہیں خسران عظیم کا موجب ہے تاہم جزاءا عمال اور ذریعہ نجات کے مسئلہ میں چنداہم امور پیش نظر رکھنے ضروری ہیں (۱) اول یہ کہ قرآن وحدیث کی تقریب کا اللہ تعالی سے کہ اعمال صالحہ اور ان پر استقامت کی توفیق بھی اللہ تعالی کی رحمت اور فضل واحسان پر ہی موقوف ہے اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

ان ہو الا ذکر للعالمین لمن شآء منکم ان یستقیم و ما تشآؤن الا ان یشآء الله رب العالمین: پیر قرآن) تو تمام جہانوں کے لئے صرف تھیجت ہے ان لوگوں کے لئے جو سید ھی راہ پر چلناچاہیں اور

(یادر کھو)تم (سید هی راه پر چلنا)اللدرب العالمین کے جاہے بغیر نہیں جاہ سکتے:

چنانچہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کا فضل و کرم اگر (العیاذ باللہ) بندے کی دینگیری نہ کرے اور اس کے شامل حال نہ ہو تواعمال صالحہ اور ان پراستقامت اور اس کے متیجہ میں نجات بندے کو نصیب ہو ہی نہیں سکتی اس لئے اصل مدار نجات اللہ تعالیٰ کی رحمت اور فضل پر ہوانہ کہ اعمالِ صالحہ پر۔

(۲) دوم یہ کہ بندہ اپنے کسی بھی عمل صالح کے متعلق بھی یقین کے ساتھ کہہ ہی نہیں سکنا کہ میرے اس عمل میں کوئی بھی ظاہری یاباطنی، محسوس یا غیر محسوس نقص یا کو تاہی مطلق نہیں ہے اور یہ قطعی طور پر جزا کے لا کُلّ ہے دیکھتے کسی بھی عبادت یا طاعت میں اگر ذرا بھی توجہ الی اللہ سے غفلت ہوجائے تووہ جزا کے لا کُلّ نہیں رہتی۔ یہ دوسری بات ہے کہ اللہ تعالی اپنی رحمت اور فضل واحسان سے اسے قبول فرمالیں اور اس پر جزادے دیں علاوہ ازیں بہت کی کو تاہیاں توالی ہو جاتی ہیں کہ ان کا عبادت کرنے والے کو پہتہ بھی نہیں چاتا پھر کس طرح نجات کے معاملہ میں ان عبادات و طاعات پر بھروسہ کیا جاسکتا ہے یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے وہ عبادت گزار بندے بھی جو ساری ساری ساری رات مصلے پر گزار دیتے ہیں وہ بھی اس عبادا گزاری کے ساتھ ساتھ عذاب جہنم سے اللہ تعالیٰ کی پناہ برابرما نگتے رہتے ہیں اللہ تعالیٰ اپنے مقرب ترین بندوں عبادالر حمٰن کی صفات کے ذیل میں اد شاد فرماتے ہیں۔ برابرما نگتے رہتے ہیں اللہ تعالیٰ اپنے مقرب ترین بندوں عبادالر حمٰن کی صفات کے ذیل میں اد شاد فرماتے ہیں۔ واللہ ین بیبیتون لر بھم سجداً و قیاماً: واللہ ین یقو لون رہنا اصوف عنا عذاب جھنم ان عذا بھا کان غراماً انھا ساء ت مستقراً و مقاماً (الفر قان ۱۶)

اوروہ لوگ جو رکوع و سجود اور قیام کی حالت میں ( یعنی نماز میں ) ساری رات گزار دیتے ہیں اور وہ لوگ جو (اس کے باوجود ) کہتے رہتے ہیں اے ہمارے رب تو جہنم کے عذاب کو ہم سے دور رکھیو بیشک جہنم کاعذاب تو بہت می سخت ہے (اور ) بیشک جہنم تو بہت ہی بری جگہ اور برامقام ہے۔

اوران عبادت گزار بندوں کے متعلق جن کے پہلوراتوں کو بستر پر نہیں مکتے ارشادہ:

تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطعماً

ان کے پہلوان کی خواب گاہوں (بستروں) سے دور بھاگتے ہیں وہ (رات بھر)اپنے رب کو (اس کے عذاب کے)خوف کی وجہ سے اور (اس کی رحمت کی) طمع کی وجہ سے پکارتے (اور دعا ئیں مانگتے) رہتے ہیں۔ کے)خوف کی وجہ سے اور (اس کی رحمت کی) طمع کی وجہ سے پکارتے (اور دعا ئیں مانگتے) رہتے ہیں۔ دیکھتے یہ اللہ تعالیٰ کے شب بیدار عبادت گزار عبادالر حمٰن بھی رات رات بھر عبادت کرنے کے باوجود کس قدر جہنم کے عذاب سے نجات کے لئے فکر مند اور مضطرب ہیں اور اپنے رب کے خوف ود ہشت اور اس کی رحت کی طمع اور لالچ میں کس قدر گریہ وزاری اور عاجزی و نیاز مندی کے ساتھ و عائیں مائکنے میں مصروف رہتے ہیں لہذا ثابت ہوا کہ جب تک اس رحمٰن ور حیم پرور دگار کی رحمت بندوں کی دعشیری نہ کرے اور وہ ارحم الراحمین اپنے بندوں کی عباد توں اور طاقتوں کی کو تاہیوں سے چیٹم پوشی اور صرف نظر نہ فرمائے بندوں کے اعمال جزاکے لائق اور اس کے نتیجہ میں نجات کا ذریعہ بن ہی نہیں سکتے اس لئے شخ سعدی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں۔ کس نتواند کہ سزاوار خداو ندیش شکر بجا آور د

بنده همال به که نه تقصیرخولیش عذر بدر گاه خدا آور

اس کی خداو ندی کے شایان شان اس کا شکر کوئی نہیں اوا کر سکتا

بندہ کے لئے تو یہی بہترہے کہ بارگاہ غداو ندی میں اپنی عاجزی کا قرار کرے

(۳) سوم ہے کہ نجات کے لئے صرف عباد توں کوادا کرنااورا عمال صالحہ کوا ختیار کرنا ہی کافی نہیں بلکہ گناہوں 'خطاؤں اور برے کا مول سے بچنااور روحانی وجسمانی گندگی سے پاک وصاف ہونا بھی از بس ضروری ہے اور ان گناہوں 'خطاؤں اور برے کا موں میں بیٹار ایسے گناہ خطائیں اور برے کام بیں کہ انسان کوان کا پیتہ ہو تاہی نہیں ای لئے ادعیہ مسنونہ میں جن گناہوں کی اللہ تعالی سے مغفرت طلب کرنے کی نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے تعلیم دی ہے ان میں گناہوں کی ایک مستقل قتم وہ بیان فرمائی ہے جس کا علم صرف خداکو ہو تا ہے بندے کو خبر بھی نہیں ہوتی کہ مجھ سے بیدگناہ بھی سرز و ہوئے ہیں چنانچہ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ کورہ ذیل دعاء مغفرت نمازوں کے سجدوں میں پڑھنے کی تعلیم دی ہے آپ بھی یاد کر لیجئے اور پابندی سے پڑھا کیجئے۔

اللهم اغفرلي ذنوبي جميعاً ما قدمت ومآ اخرت ومآ اعلنت ومآ اسررت ومآ انت اعلم به مني انك انت الغفور الرحيم:

اے اللہ تو میرے سب گناہ معاف کردے وہ بھی جو میں نے پہلے کئے اور وہ بھی جو بعد میں کئے وہ بھی جو میں نے علانیہ کئے اور وہ بھی جو میں نے علانیہ کئے اور وہ بھی جو میں نے علانیہ کئے اور وہ بھی جن کو تو مجھ سے زیادہ جانتا ہے بیشک تو ہی تو بہت بڑا مغفرت کرنیوالا مہر بان (خدا) ہے۔

گناہوں 'خطاؤں اور برے کا موں سے بالکل توانسان نیج ہی نہیں سکتااس لئے کہ انبیاء علیہم السلام کے سوااور کو کی انسان معصوم ہو ہی نہیں سکتاار حم الراحمین پیدا کرنے والے خدانے ان کے تدارک اور تلافی کے لئے توبہ واستغفار کا نہایت وسیع اور طویل وعریض دروازہ جس کی تفصیل آپ توبہ کے باب میں پڑھ چکے ہیں کھول دیاہے مگر توبہ اور استغفار کے گناہوں کی مغفرت کے لئے مفیداور کار آمد ہونے کی اتنی کڑی اور کشمن شرطیں ہیں جن کی کچھ تفصیل آپ توبہ اور استغفار کے گناہوں کی مغفرت کے لئے مفیداور کار آمد ہونے کی اتنی کڑی اور کشمن شرطیں ہیں جن کی کچھ تفصیل آپ توبہ کے بیان میں پڑھ چکے ہیں کہ ان کا پوراکر نابڑا ہی دشوار کام ہے اس لئے ایک فارس شاعر کہتا ہے۔

ہست استغفار مامختاج استغفار ما..... ہماری تو دعائے مغفرت خود مغفرت کی محتاج ہے

لیخی ہماری تو توبہ واستغفار بجائے خودا یک گناہ ہے جس سے توبہ کرنے اور مغفرت طلب کرنے کی ضرورت ہے صرف اس لئے کہ ہم نے توبہ واستغفار کو بھی ایک کھیل بنار کھاہے جن گناہوں سے توبہ کرنے کی ضرورت ہے ان سے توبہ بھی کررہے ہیں اور وہ گناہ بھی کررہے ہیں جن گناہوں سے مغفرت چاہ رہے ہیں وہ گناہ بھی کئے جارہے ہیں اور مغفرت بھی چاہ ہے ہیں اور مغفرت بھی چاہ رہی ہے وہ مغفرت بھی چاہ رہی ہے دہ مغفرت بھی چاہ رہی ہے دہ استغفار کررہے ہیں اور دل کواس کی خبر تک نہیں کہ زبان کیا کہہ رہی ہے وہ اپنے خیالوں کی دنیا میں کھویا ہوا ہے اس کے معنی یہ ہیں کہ ہم جھوٹ بول رہے ہیں یہی ہماری عام حالت ہے اس کے وہ شاعر کہتا ہے کہ ہم ہی تو نہیں کررہے بلکہ جھوٹ بول رہے ہیں۔ شاعر کہتا ہے کہ ہم یہ تو نہیں کررہے بلکہ جھوٹ بول رہے ہیں۔ اللہ م انی استغفر ک من کل ذنب و اتو ب الیك:

اےاللہ! میں تجھے ہے ہر گناہ کی مغفرت جا ہتا ہوں اور توبہ کر تا ہوں آپ بھی پڑھئے۔

الیی صورت میں گناہوں 'خطاؤں اور بُرے کا موں کے عذاب سے نجات پانے کا تواس کے سواکوئی امکان ہی نہیں کہ ہمارار حمٰن ور حیم پرورد گارا پنی رحمت اور کر بھی سے ہماری ان ٹوٹی پھوٹی توباؤں اور اوھورے سدھورے استغفاروں پر ہی ہمیں معاف کر دے اور جہنم کے عذاب سے نجات دے دے دیے دیکھتے کس قدر سچے فرمایا ہے اصدق القائلین سب سے بڑے سچے انسان صلی اللہ علیہ وسلم نے تم میں سے کوئی بھی اپنے اعمال سے نجات ہر گزنہیں پاسکتا بجزاس کے کہ اللہ تعالی اس کواپنی رحمت کے سایہ میں چھیا ہے۔

﴿ ﴿ ﴾ ) چہارم بیہ کہ اعمال کی جزاد بینے والے اللہ تعالیٰ ہیں للہٰذ ابندوں کے اعمال صالحہ اسی وفت لا کق جزا ہو سکتے ہیں جب وہ ان کو قبول فرمالیں اور بیہ قبول فرمالینا ہی اللہ تعالیٰ کی رحمت ورا فت اور فضل وانعام ہے اس لئے کہ اول تو بندے ہیں انسانی عقل وادراک اور وہم و خیال سے بالاتر معبود کی شایان شان عبادت و طاعت سے قاصر ہی ہیں اس لئے کہ کماحقہ عبادت و طاقت کی کماحقہ علم و معرفت ہے بغیر ممکن ہی نہیں۔

علاوہ ازیں بندے اپنی بساط کے مطابق اس و حدہ لاشریک لہ کی جو بچھ بھی عبادت اور اطاعت کر کے عبدیت کا فرض اور اس کی ربوبیت کا شکر نعت اداکرتے ہیں اگر وہ ایسانہ کریں تو معبود حقیقی کی نا فرمانی اور ناشکری کے مجرم ہوں یہ اس غفور ورجیم پروردگار کی کر بھی ہے کہ وہ اس اداء فرض پر جنت اور نعیم جنت کے سر فراز کر ویتا ہے۔
(۵) پانچویں اور آخری بات بہ ہے کہ عبدیت کا تقاضا بذات خود بہ ہے کہ بندہ اپنے معبود کی رضااور خوشنودی اور رحم و کرم ہے بھی صرف نظر نہ کر ہے اور اپنا اعلی وغیرہ دوسرے وسائل حتی کہ اس کے وعدوں کو بھی خاطر میں نہ لائے بلکہ صرف اس کی رحمت اور فضل کو ہی اپنا آخری سہار اسمجھے اور ہمہ وقت اس کی عبادت گزاری اور شکر گزاری میں ہمہ تن مصروف رہے اور ہم وقت و کو کو تاہ کار اور قصور وار اور اپنے اعمال 'عبادات و طاعات کو حقیر و ہی ہی سمجھتار ہے نبی رحمت صلی اللہ علیہ و سلم نے صحابہ کے کثرت استغفار کے جواب میں۔

افلاا کون عبد اشکور آ..... کیامیں شکر گزار بندہ نہ بنوں۔

مخضریہ ہے کہ عبادات وطاعات وغیرہ اکمال صالحہ اختیار کرنے اور گناہوں معصتیوں وغیرہ سے بچنے کی خواہش طلب اور جذبہ بھی اللہ تعالیٰ کی مثیبت ورحمت پر موقوف ہے ان پر عمل کی توفیق بھی اللہ تعالیٰ کی رحمت پر موقوف ہے البند اعذاب جہنم سے نجات پانا بھی موقوف ہے البند اعذاب جہنم سے نجات پانا بھی اسی رحمت و شفقت اور فضل وانعام پر موقوف ہے ابتداء میں بھی رحمت در میان میں بھی رحمت اور آخر میں بھی رحمت بی اور آخر میں بھی رحمت بی مطلب ہے آخرت کی پوری زندگی میں رحمٰن ورحیم پروردگار کی رحمت بی رحمت اور فضل ہی فضل کار فرماہے۔ یہی مطلب ہے آبت کریمہ نمبر (س) کے روح پرور انسانیت نواز فقرہ کا:

نحن اولیآء کم فی الحیوۃ الدنیا و فی الاخوۃ

ہم ہی تمہارے ولی ہیں دنیا کی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی۔

بندے کے اعمال صالحہ اور توبہ واستغفار تو محض ارحم الراحمین کی رحمت کاایک وسیلہ بلکہ بہانہ ہیں فارس شاعر نے خوب کہاہے ہے

رحمت حق بہانہ'ی جوید۔۔۔۔۔رحمت حق بہانمی جوید۔۔۔۔۔رحمت حق بہانہ'می جوید خدا کی رحمت قیمت (عوض)کا مطالبہ نہیں کرتی خدا کی رحمت تو بہانہ ڈھونڈتی ہے۔ بندوں کی حوصلہ افزائی بلکہ عزت افزائی کے لئے قرآن عظیم میں جنت اور نعیم جنت کو'' جزاءا عمال'' سے تعبیر فرمادیا ہے۔

اعمال صالحه كي اہميت اور شديد ضرورت

لیکن اس کامطلب میہ ہر گز ہر گز نہیں ہے کہ بندہ صرف اللہ تعالی کی رحمت اور فضل وانعام پر بھروسہ کر کے بیٹے جائے اور اعمال صالحہ عبادات وطاعات کو بے کاروبے فائدہ سمجھ کر چھوڑ بیٹے یاان میں کو تاہی کرے کہ یہ تو تھلی ہوئی سرکٹی'نا فرمانی اور ناشکری وناسپاسی ہے اور شدید ترین جرم ہے اس کی لازمی سزا جہنم اور عذاب جہنم ہے اس کے کہ اگر ایک طرف اللہ تعالی ارحم الراحمین اور ذوالفضل العظیم ہیں تودوسری طرف قہار و منتقم اور ذوعقاب شدید بھی ہیں یہ محض شیطان کا ایک فریب ہو تاہے کہ وہ بندے کو اللہ تعالی کے رحم و کرم اور فضل وانعام کے .

سبز باغ د کھاکرا پی طرح مقہور ومغضوب اور ملعون و مر دود بنادیتاہے اس لئے اللہ تعالیٰ اپنے بند وں کو شیطان کے اس دام فریب سے ہو شیار رہنے کی غرض سے شدید تنبیہ فرماتے ہیں۔

فلا تغرنكم الحيوة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور (القمان: ٣٤)

د نیا کی زندگی تم کو (اللہ تعالیٰ کے متعلق) دھو کہ میں ہر گزنہ ڈالے اور نہ فریبی شیطان ہی تم کواللہ تعالیٰ کے متعلق دھو کہ میں ڈالے۔

یعنی دوشیطانی فریب اور دھوکے ہیں جو انسان کو اللہ تعالیٰ کی عبادت وطاعت لیعنی اعمال صالحہ سے روکتے اور محروم کردیتے ہیں۔

(۱)ا یک بیر کہ جیسے د نیامیں بے نیاز پر ور د گار بندوں کی نافر مانیوں' بداعمالیوں اور سر کشیوں کے باوجو د ان کو سب کچھ دے رہاہے ایسے ہی وہ آخرت میں بھی جنت اور اس کی نعمتیں ضر ور دے گا۔

(۲) دوسرے بیہ کہ خدا توبڑا غفور ورجیم ہے اپنے بندوں کی خطاوُں کومعاف کر تار ہتاہے ایسے ہی آخر ت میں بھی ضرور معاف کرے گا۔

قر آن کریم میں اللہ تعالیٰ نے جگہ جگہ مختلف عنوانات سے ان دونوں شیطانی فریبوں کا پردہ جاک کیاہے ذیل کی آیت کریمہ میں نہایت مشفقانہ اور ناصحانہ انداز میں ارشاد فرمایاہے:

يايها الانسان ما غرك بربك الكريم

ارے اوانسان! تجھے کس چیز نے اپنے کرم کرنے والے رب کے متعلق دھو کے میں ڈالا ہے۔
اس آیت کریمہ میں اپنے بندوں کو انسان کے لفظ سے بطور ندا خطاب فرما کر متنبہ کیا ہے کہ تو تو انسان ہے پیدا کرنے والے اور پرورش کرنیوالے سب سے بڑے محن و مربی پرور دگار کے سامنے سر جھکانا۔ اس کی اطاعت و عبادت کرنا تو تیری انسانیت کا نقاضا اور فریضہ ہے تجھے تو طبعی اور فطری طور پر اپنے رب کی اطاعت و عبادت کرنی تھی چہ جائیکہ تو اس رب کریم کے بارے میں جو محض اپنے لطف و کرم سے تجھے اس دنیا کی زندگی میں تیری بدا عمالیوں اور عائی نیوں کے تدارک اور تلاقی کے موقع دے رہاہے اور محض اپنی رحمت کے نقاضا کی بنا پر تیری نافرمانیوں اور بدکاریوں کی ہاتھ کے ہاتھ سزا نہیں دیتا اور در گزر فرما تاہے صرف اس لئے کہ شاید یہ ظلوم وجھول انسان اب بھی بدکاریوں کی ہاتھ کے ہاتھ سزا نہیں دیتا اور در گزر فرما تاہے صرف اس لئے کہ شاید یہ ظلوم وجھول انسان اب بھی جوش میں آجائے اور اس کی خفتہ انسانیت زندگی کے آخری کھات میں بی بیدار ہو جائے توالیے مہلک فریب اور ایسے تباہ کن دھوے میں گرفتار ہے اس کے معنی تو یہ ہیں کہ تو جسم شیطان بن گیا ہے ذرا ہوش میں آدورہ کے یہ درب کر کیم ہون ہاتا ہے اور کشن ایس کے تھے پر ہیں اور کئے اہم حقوق اس کے تیری گردن پر ہیں یہ دو درب کر کیم ہون ہیں۔ اور کیے ایس کے عظیم احسان اس کے تجھ پر ہیں اور کئے اہم حقوق اس کے تیری گردن پر ہیں یہ دو درب کر کیم ہونی آئی آیات اور ان کا ترجمہ قر آن کر یم سے پڑھئے تھی والت کے خوف سے آگے بڑھتے ہیں۔

بہر حال میہ دنیاعالم اسباب ہے رب العالمین نے انسانی زندگی کے ہر قدم پر 'خواہ وہ دنیوی ہویاد بنی کامیابی و کامرانی کے اسباب دوسائل تجویز فرماکرانسان کو طبعًا' فطرتا عقلاً شرعاً غرض ہر حیثیت سے ان کامکلف بنایا اور ما مور فرمایا ہے لہذاانسان کے خداتک چہنچے یعنی اس کی رضااور خوشنودی حاصل کرنے کاجواس کا فطری تقاضا ہے واحدوسیلہ اعمال صالحہ ہیں جس طرح دستر خوان پرر کھے ہوئے کھانے کالقمہ انسان کے ہاتھ ہلائے بغیر منہ میں نہیں پہنچ سکتااور منہ چلائے بغیر پیٹے میں پہنچ کر بھوک کو دور نہیں کر سکتا۔اسی طرح خود انسان 'اعمال صالحہ عبادات وطاعات الہيہ كواختيار كئے بغير خدا كا قرب اور اس كى ر ضاوخو شنو دى كو جس كاحاصل كرنا بندہ كى عبديت كانقاضا ہے ہر گز ہر گز حاصل نہيں كر سكتا للہذااعمال صالحه كااختيار كرنااور اداكرناا نسان كى روحانى بھوك كى تسكين کیلئے ایسا ہی لابدی اور ناگز برہے جیسے وستر خوان پرر کھے ہوئے کھانے کے لقمے بناکر منہ میں رکھنا اور منہ چلانا پیپ بھرنے کیلئے اس لئے انسان بشر طیکہ وہ انسان ہو انسان کے روپ میں شیطان نہ ہو مقدور بھر اعمال صالحہ سے صرف نظر ہر گزنہیں کر سکتا ہاوجو داس کے کہ نجات کا مدار صرف اللہ تعالیٰ کی رحمت اور فضل پرہے۔ آپ اسباب دوسائل کی تفصیلی بحث میں پڑھ چکے ہیں کہ بندے اپنے مقاصد میں مطلوب نتائج حاصل کرنے کے لئے اسباب دوسائل اختیار کرنے کے مختاج بھی ہیں اور مامور ومکلّف بھی لیکن مسبب الاسباب لیعنی رب العالمین اسباب ووسائل ہے بالکل مستغنی اور بے نیاز ہیں وہ بغیر اسباب ووسائل کے جو حابیں کرسکتے ہیں اس اصول کے تحت اعمال صالحہ کی اہمیت کو سمجھئے کہ بندے نجات حاصل کرنے کے لئے اعمال صالحہ کے محتاج بھی ہیں مامور بھی ہیں مکلّف بھی ہیں لیکن ارحم الراحمین کواپنے کسی مومن بندے کو نجات دینے کے لئے اعمال صالحہ کی قطعاً ضرورت نہیں صرف ان کے رحم و کرم اور فضل وا نعام کااس کواپنے سابیر حمت میں لے لیناکا فی ہے۔

## طول بیان کی معذرت اور وجہ

استقامت کی تشریح و تو ضیح کے سلسلہ میں قار ئین کو ہمارا یہ بیان بہت دراز محسوس ہورہا ہوگااوراس کے لئے ہم ان سے معذرت خواہ بھی ہیں لیکن اگر وہ بنظر غائراسے پڑھیں گے اور غور فرمائیں تو محسوس کریں گے کہ کتاب "ریاض الصالحین" کے گذشتہ ساتوں اہم ترین ابواب اور ان میں بیان شدہ دین کے بنیادی مسائل کی دین اور دنیوی افاد بیت اور منفعت کا تمام تر دارو مدار استقامت پر ہے اگر ان امور میں سے کسی ایک امر پر بھی استقامت نہ ہو تو نہ اس کا کوئی دینی فائدہ ہے نہ دنیوی دیکھئے نہ چندروزہ تو بہ واستغفار واخلاص کار آمد ہے نہ چندروزہ صدق 'نہ چندروزہ تقوی اور نہ جن کی اور پر ہیزگاری نتیجہ خیز ہے نہ ہی چندروزہ مراقبہ اور محاسبہ اعمال نہ ہی چندروزہ یقین و تو کل کاکوئی فائدہ ہے ان تمام اہم ترین دینی امور کی دنیوی اور اخروی برکات و شرات اور انسانی زندگی میں ملکوتی صفات پیدا کر دینے والے تمام اہم ترین دینی امور کی دنیوی اور اخروی برکات و شرات اور انسانی زندگی میں ملکوتی صفات پیدا کر دینے والے

اثرات ای صورت میں مرتب ہوسکتے ہیں کہ جب ان پر کماحقہ استقامت پائی جائے پھر استقامت بھی نہ صرف عبادات میں ہی ضروری ہے بلکہ ایک طرف عقائد حقہ پر استقامت ناگزیر ہے تو دوسری طرف معاملات وغیرہ احکام شرعیہ پر استقامت بھی ناگزیر ہے بالفاظ دیگر جب تک پوری انسانی زندگی کے دینی اور دنیوی امور پر استقامت نہ ہواس وقت تک استقامت بھی کار آمداور نتیجہ خیزنہ دینی اعتبار سے ہوسکتی ہے نہ دنیوی اعتبار سے۔

اس لئے استقامت کی مکمل تشر تے اور تفضیل بیان کرنا ہمارے لئے ناگزیر تھااور اس لئے ہم اللہ تعالیٰ کی توفیق پر بھروسہ کر کے اگریہ کہیں کہ اس طول طویل بیان کا ایک فقرہ (پیراگراف) بھی دینی اور دنیوی فائدہ اور دینی معلومات میں اہم اضافہ سے خالی نہیں ہے تو بے جانہ ہوگاو باللہ التوفیق و لا حول و لا قوۃ الا باللہ و له الحمد فی الاولیٰ و الآخرہ اللہ تعالیٰ ہی کی توفیق کا یہ نتیجہ ہے اور کسی بھی کام کی طاقت و قوت اللہ تعالیٰ کے دیئے بغیر میسر نہیں اس کی حمدو ثنااور شکروسیاس ہے اول میں بھی آخر میں بھی۔

نوال باب

اللّٰدکی عظیم مخلو قات میں غور و فکر ، فنائے دنیا، اہوال آخرت اور دیگرامور میں تفکر نفس کی کو تاہی اور اس کی تہذیب اور اسے آ مادہ استفامت کرنے کا بیان (ا) الله تعالیٰ کی گوناگوں عظیم مخلوقات کے بارے میں اور پھر تمام دنیا کے فناہونے کے بارے میں غور و فکر کرنائیز آخرت کے ہولناک واقعات اور تمام امور آخرت کے بارے میں غور و فکر کرنائے

(۲) پھرا پنے نفس کی کو تاہیوں اور اس کی اصلاح و تہذیب کے بارے میں اور استقامت پر اس کو آمادہ کرنے کی تر غیب کے بارے میں غور و فکر کرنا۔

نوٹ:امام نووی رحمہ اللہ عنوان باب کو ثابت کرنے کے لئے پوری آیت نہیں لاتے بلکہ صرف وہ ککڑا نقل کردیتے ہیں جس سے باب ثابت ہوان کے زمانے میں یہ کافی تھالیکن ہمارے زمانہ میں تونہ صرف پوری آیت نقل کرنے کی ضرورت ہے بلکہ اردو ترجمہ اور تشر تک کی بھی اسی لئے ہم نے پوری پوری آیتیں اور ان کے ترجمے بھی نقل کئے ہیں اور تشر تک بھی کی ہے تاکہ عام اردو پڑھے لکھے مسلمان بھی فائدہ حاصل کر سکیں۔ قرآن کریم کی آیات اور ان کے ترجمے اور تشر تک

ا۔ اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

قل انمآ اعظكم بواحدة ان تقوموالله مثنى وفرادى ثم تتفكروا ما بصاحبكم من جنة ان هو الا نذير لكم بين يدى عذاب شديد: (سورة باء آيت ٣٥)

(اے نبی)تم (ان ہے) کہو'میں تم کوا یک ہی بات کی نفیحت کر تا ہوں کہ تم اللہ کے لئے دودو(ملکر)اور تنہا تنہااُٹھ کھڑے ہو پھر (ٹھنڈے دل ہے)غور کرو تمہارے اس فیق (نبی) کوسودا نہیں ہے یہ تو صرف تم کو ایک شدید عذاب کے آنے ہے پہلے خبر دار کرنے والا ہے

(۲) نیزار شادی:

ان فى خلق السموات والارض واختلاف اليل والنهارلايت لاولى الالباب الذين يذكرون الله قياماً وقعودًا وعلى جنوبهم ويتفكرون فى خلق السموات والارض ربنا ما خلقت هذا باطلاً جسبحنك فقناعذاب النار (العران آيت ۱۹۰٬۱۹۰٬۱۹۰)

بلاشبہ آسانوں کے اور زمین کے پیدا کرنے میں اور رات (کے بعد دن) اور دن (کے بعد رات) کے آنے

جانے میں البتہ (خداکی یکنائی اور قدرت و حکمت کی بہت می نشانیاں (موجود) ہیں ان عقلندوں کے لئے جو کھڑے اور بیٹے اور آسانوں کھڑے اور بیٹے اور آسانوں کھڑے اور اپنے بہلوؤں پر (لیٹے ہوئے) (غرض ہر حالت میں) اللہ کویاد کرتے رہتے ہیں اور آسانوں اور زمین کی آفرینش میں غورو فکر کرتے رہتے (اور بے ساختہ کہہ اٹھتے) ہیں اے ہمارے پروردگار! تو نے اس (تمام دنیا) کو بے کار (اور بے مقصد) نہیں پیداکیا (بلکہ ہمارے غورو فکر اور عبرت کے لئے پیداکیا ہے تاکہ ہم اس کو دیکھ کر تیری وحدانیت و قدرت پرایمان لائیں اور تیری عبادت کریں) تو توپاک ہے (اس سے کہ بے کار اور بے مقصد کوئی کام کرے) پس تو ہماری کو تاہیوں کو بخش دے اور) ہم کو جہنم کی آگ سے بچالے۔

کار اور بے مقصد کوئی کام کرے) پس تو ہماری کو تاہیوں کو بخش دے اور) ہم کو جہنم کی آگ سے بچالے۔

ان فی خلق السموات والارض واختلاف الیل والنهاروالفلك التی تجری فی البحر بها ینفع الناس و مآانزل الله من السمآء من مآء فاحیابه الارض بعد موتهاوبث فیها من كل دآبة وتصریف الریخ والسحاب المسخر بین السمآء والارض لایت لقوم یعقلون (سورة بقره آیت ۱۲۲) ترجمه باشبه آسانول كے اور زمین كے پیدا كرنے میں اور رات (كے بعد) دن (اور دن كے بعد رات) كے آنے جانے میں اور ان كشیول (اور جہازول) میں جولوگول كے لئے كار آمد چیزول كو (اور خولوگول كے اگر آمد چیزول كو (اور خولوگول كے لئے كار آمد چیزول كو (اور خولوگول كو) لئے كر سمندر میں چلتی (اور سفر كرتی) ہیں اور (بارش كے) اس پانی میں جو اللہ نے آسان سے برسایا اور پھراس پانی سے زمین كواس كے خشك (اور بنجر) ہوجانے كے بعد سر سبز وشاداب كر دیا اور اس زمین میں ہر قتم كے جانورول (كی نسل) پھیلا دی اور (گرم وسر دو خشك و تر) ہواؤل كو (شرقاً غرباً اس زمین میں ہر قتم كے جانورول (كی نسل) پھیلا دی اور (گرم وسر دو خشك و تر) ہواؤل كو (شرقاً غرباً جو باللہ تالی اللہ تعالی كی و حدانیت اور قدرت كی) بے شارو لیلین (موجود) ہیں ان لوگول كے لئے جو عقل (سلیم) رکھتے ہیں۔

(۴) نیزار شادی:

افلا ينظرون الى الابل كيف خلقت: والى السمآء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الببال كيف سطحت فذكرانمآ انت مذكره لست عليهم بمصيطره (پاره نبر ٣٠٠ سورة الغاثية آيت نبر ٢٢٠)

ترجمہ۔ توکیاوہ (بہاڑوں سے گھرے ہوئے ریگتانوں کے در میان سفر کرتے وقت اپنی سواری کے )اونٹ کی طرف نہیں دیکھتے کہ وہ کیسا (عجیب وغریب اور بے مثل جانور) پیدا کیا گیا ہے اور (سراٹھا کر) آسان کی طرف (نہیں دیکھتے کہ وہ کیسے (زمین کی حجیت کی طرح) بلند کیا گیا ہے اور (بلندوبالا) پہاڑوں کی طرف (نہیں دیکھتے کہ وہ میخوں کی طرح زمین پر) کیسے نصب کئے گئے ہیں اور (اپنے پیروں کے نیچے بچھی ہوئی) زمین کی طرف (نہیں و میخوں کی طرح زمین پر) کیسے نصب کئے گئے ہیں اور (اپنے پیروں کے نیچے بچھی ہوئی) زمین کی طرف (نہیں

دیکھتے کہ وہ باوجود گیند کی طرح گول ہونے کے) کیسے (فرش کی طرح) ہموار بچھی ہوتی ہے (پس اے نبی) تم ان کو (غدا کی بے مثل نعمتیں) یاد دلایا کر و (اس لئے کہ) تم تو بس یاد د لانے والے ہی ہو (ایمان لانااور احسان ما نناان کا فرض ہے) تم ان پر مسلط نہیں ہو (کہ زبر دستی ان سے منواؤ)

(۵) نیزار شادی:

افلم يسيروافي الارض فينظرواكيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانوا اكثر منهم واشدقوة واثارًا في الارض فمآاغني عنهم ماكانوا يكسبون٥ (باره٣٠٠):المومن آيت١٨١)

ترجمہ۔کیاان منکروں نے (بھی روئے) زمین کے سفر نہیں کئے کہ دیکھیں (اور غور کریں بکہ کیاانجام ہواان قوموں کاجوان سے پہلے (گذر چکی) ہیں وہ تو (تعداد میں بھی)ان سے زیادہ تھے اور طاقت میں بھی اور روئے زمین پریادگاریں قائم کرنے میں بھی (ان سے بڑھ کرتھ) پس (دیکھواور عبرت پکڑو) انکاسب کچھ کیا کرلیان کے کچھ بھی کام نہ آیا۔
کرنے میں بھی (ان سے بڑھ کرتھ) پس (دیکھواور عبرت پکڑو) انکاسب کچھ کیا کرلیان کے کچھ بھی کام نہ آیا۔
آ مات کی تفسیر

ای طرح قرآن کریم کیاور بہت سی آیات کریمہاس غافل اور دنیا کی الجھنوں میں گرفتارانسان کو خاص طور پراس غوروفکر اور تفکر و تدبر کی دعوت دیتی ہیں اور بگانہ ویکتا پرور دگار کی وحدانیت پر ایمان لانے اور اسی کی عبادت واطاعت میں مصروف رہنے کی طرف متوجہ کرتی ہیں

احادیث کے ذخیرہ میں سے سابق ابواب میں ذکر شدہ (باب المراقبہ کی ساتویں) حدیث ذیل خاص طور پر توجہ کے لا کق ہے۔

حضرت ابو یعلی شداد بن اوس رضی الله عنه رسول الله صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرمایا: زیر ک وہ شخص ہے جس نے خود اپنے نفس کا محاسبہ کیا (اور اپنے اعمال کا جائزہ لیا) اور مرنے کے بعد (کی زندگی) کے لئے عمل کیا اور عاجز و ناکارہ وہ شخص ہے جس نے اپنے آپ کوخواہشات نفس کے حوالے کر دیا اور الله تعالیٰ پر (بے سرویا) آرزو کیں باند ھتارہا(کہ الله کریم ہے سب گناہ معاف کردے گا)

اس حدیث کوامام ترندی نے روایت کیا ہے اور حسن صحیح کہاہے (اس حدیث پر تفصیل بحث مراقبہ کے بیان میں گذر چکی ہے ضرور دیکھئے)

الفاظ کے معنی!امام ترندی وغیرہ علاء حدیث نے دان نفسہ کے معنی ٔ حاسبہابیان کئے ہیں بیعنی اپنے نفس (اور اس کے اعمال وافعال) کا جائزہ لیا۔

امام نووی رحمۃ اللہ نے اس باب کے تحت قر آن کریم کی پانچ مختلف آیات نقل کی ہیں جن میں سب سے زیادہ جامع اور اہم دوسر کی آیت کریمہ ہے اس لئے ہم اس کی تشر سح مناسب سجھتے ہیں۔

#### ذكرالله

وہ ارباب عقول جن کے لئے آسانوں اور زمین کی آفرینش میں اور رات دن کے بیکے بعد دیگرے آمدور فت میں اللہ تعالیٰ کی قدرت و حکمت کی عظیم نثانیاں ہیں اللہ تعالیٰ نے ان کے پچھے اوصاف بیان کئے ہیں انہی اوصاف سے انگی تشخیص و تعیین فرمائی ہے ان اوصاف میں پہلاو صف بیہ ہے ارشاد ہے :

الذين يذكرون الله قيماً وقعودًا وعلى جنوبهم (پاره ٣ س.ال عمران أيت ١٩١)وه لوگ جو كهرے بيٹھے اور پہلوپر ليٹے الله كاذكركرتے رہتے ہیں۔

یعنی ہر حالت میں اور ہر وفت اللہ تعالیٰ کاذکر کرتے ہیں اس لئے کہ انسان کی عام او قات میں یہی تین حالتیں ہوتی ہیں یاوہ کھڑایا بیٹھا ہو تاہے یالیٹا ہو تاہے لہذاان اصحاب عقول کی ایک شان توبیہ ہوئی کہ وہ ہر حالت میں اور ہر وفت اللہ تعالیٰ کے ذکر میں مصروف رہتے ہیں سر ور کا کتات صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق بھی صحیح حدیث میں آیاہے۔ کان یذکو اللہ فی کل احیانہ

(رسول الله صلی الله علیه وسلم این تمام او قات میں الله تعالیٰ کاذکر کیاکرتے تھے۔ اگرچہ عام طور پر قرآن کریم اور تصحیح احادیث میں ذکر لسانی (زبان سے الله الله کرنا) ہی آتا ہے چنانچہ قرآن کریم میں ارشادہے: الابذ کو الله تطمئن القلوب (پساسورة رعد آیت ۲۸) سن لو! الله تعالیٰ کے ذکر سے ہی دلوں کواطمینان نصیب ہوتا ہے۔

عام مفسرین رحمہم اللہ نے اس ذکر کا مصداق تلاوت قر آن عزیزاور وہ تمام مسنون اذکار قرار دیئے ہیں جو صحیح احادیث میں آتے ہیں لیکن تلاوت کلام اللہ کے بعد دوسر امصداق اس ذکر کازبان سے اللہ الله الاالہ الااللہ کہنا ہے چنانچہ سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔

افضل الذكو لااله الاالله وسب سے افضل ذكر لااله الاالله ب

## عربی زبان میں بھی ذکر کے معنی زبان سے ذکر کرنے کے آتے ہیں

لیکن اس آیت کریمہ میں ہر حالت اور ہر وقت کا مفہوم بظاہر اس کے خلاف معلوم ہوتا ہے اس لئے کہ انسان کی بہت سی الیی حالتیں ہیں جن میں زبان سے اللہ تعالی کاذکر مکروہ یا خلاف اولی اور ناپندیدہ ہے حوائج ضروریہ میں مصروف ہونے کے وقت مگروہ ہے اور قرآن وحدیث کادرس دیتے وقت یا وعظ کہتے وقت یا فقہی مسائل بیان کرتے وقت ضروری ہے کہ زبان قرآن وحدیث کے معانی ومطالب کے یا دینی مسائل کے یا پندو موعظت کے مضامین بیان کرنے میں مصروف ہونی چاہئے نہ کہ اللہ اللہ الاالہ الااللہ کہنے میں رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم بھی ضروری دینی امور بیان کرنے یاغزوات وغیرہ کے بارے میں مشورہ کرنے کے وقت صحابہ

کرام ہے ہی گفتگو کرنے میں مصروف رہتے تھے بہر حال ظاہر ہیہ ہے کہ ہر حالت اور ہر وفت زبان سے ذکر اللہ نہیں کیا جاسکتاہاں ذکر قلبی (ول ہے)اللہ اللہ کہنا مراد ہو تو ہر وفت اور ہر حالت میں کیا جاسکتا ہے اور کیا جاتا ہے اسی بنا پر علماء محققین اور صوفیائے کرام اس ذکر کا مصداق جو ہر وفت اور ہر حالت میں کیا جاسکے ذکر قلبی ہی قرار دیتے ہیں اور یہی مذکورہ بالا آیت کریمہ اور حدیث میں مراد لیتے ہیں۔

بہتریہ معلوم ہوتا ہے کہ آیت کریمہ اور حدیث کواپنے عموم پرباتی رکھا جائے کہ خالی او قات اور تنہائی میں زبان سے اللہ اللہ کیا کرتے ہیں اور مشغول و مصروف او قات میں ول سے اللہ اللہ کیا کرتے ہیں صوفیاء کرام بھی سالک کوابتداء میں ذکر لسانی ہی کی تعلیم دیتے ہیں۔

بهر حال ان اصحاب عقول کا ایک وصف توبه مواد وسر اوصف به ہے:۔ ویتفکرون فی خلق السموات و الارض (پارہ ۴ س:ال عمران آیت ۱۹۱) اور غورو فکر کرتے رہتے ہیں آسانوں اور زمین کی آفرینش میں۔ افر غفر کرتے رہتے ہیں آسانوں اور زمین کی آفرینش میں۔

ازروئے لغت تفکر کے معنی ہیں غور و فکر کرنا 'غور گذشتہ امور پر کیاجا تاہے اور فکر آئندہ امور کی کی جاتی ہے یہ دونوں امور ہر صورت میں مشاہد و محسوس نہیں ہوتے بلکہ نظروں سے او جمل ہوتے ہیں ان دونوں لفظوں کے ساتھ ہی ایک اور لفظ تدبر بھی آتا ہے۔ جس کے معنی ہیں انجام پر غور کرنا خواہ گذشتہ امور کا انجام ہو خواہ آئندہ کے امور کا 'گویا یہ ماحصل اور فائدہ ہو تاہے غور و فکر کاای لئے یہ تینوں چزیں تفکر کے تحت آتی ہیں یہ تو ہوئے تفکر کے لغوی معنی اور مدلول۔ اس تفکر کے موضوعات یعنی جن امور پر انسان غور فکر کرتا ہے امور دنیوی بھی ہوتے ہیں اور غیر دنیوی بھی۔ ہوتے ہیں اور غیر دنیوی بھی۔

اس کئے بیہ تفکر کسی خاص قوم یا خاص طبقہ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے بلکہ ہرانسان کی خلقی عقلیت کا فطری تقاضا ہے بیہ ہوئے تفکر کے موضوعات باتی زیر بحث آیت کریمہ میں ان ارباب عقول کے اوصاف میں سے دوسر ا وصف جیسا کہ ہم بیان کر چکے بیہ ہے ارشاد ہے:

ويتفكرون في خلق السموات والارض. (پ٣٠ تيت نبر١٩١)

اور وہ غور و فکر کرتے رہتے ہیں آسانوںاور زمین کی آ فرینش میں۔

گویااللہ کامسلسل ذکران کو آسانوں اور زمین کی آفرینش میں غور کرنے پر مجبور کر دیتا ہے اس آیت کریمہ میں موضوع تفکر کاذکر اجمالاً فرمایا ہے تیسری آیت میں تفصیلی طور پر بیان فرمایا ہے بہر حال اس تفکر کے مختلف مدارج ومراتب ہیں اعلیٰ مرتبہ اور یہی مطلوب ہے رہے۔ گوشہ تنہائی میں بیٹھ کرول کو ماسو کی اللہ کے خیال اور تصور سے پاک وصاف اور فارغ (خالی) کر کے اللہ تعالی کی صفات 'اساءاور شیوں میں اور کا نتات میں جوان کے مظاہر ہیں ان کے تصور میں اس طرح متعزق اور محو ہو جائے کہ اپنی ہستی کا احساس و شعور ہی نہ رہے جیسے آفتاب نکل آنے کے بعد ستارے محو ہو جائے ہیں اس طرح محو ہو جائے یقینا یہ محویت مسلسل ذکر اللہ کی ریاضت کے بعد ہی پیدا ہو سکتی ہے اسی تصور اور محویت کا نام تفکر ہے۔ اللہ تعالی کی صفات اور اساء و شیوں کو دو قسموں پر تقسیم کیا جاتا ہے (ا) ایک اساء و صفات رحمت و جمال (۲) دوسر سے اساء و صفات قہر و جلال۔ پہلی قتم کے مظاہر کا نتات میں جاتا ہے (ا) ایک اساء و صفات رحمت و جمال (۲) دوسر سے اساء و صفات قہر و جلال۔ پہلی قتم کے مظاہر کا نتات میں تمام خیر و صلاح کے اسباب کی آفر بیش ہے مثلاً آدم علیہ السلام کو اور انکی ذریت کو پیدا کر ناانبیاء و رسل کو بھیجنا آسانی کتابوں اور صحیفوں کو نازل فر مانا کیان والوں اور فرما نبر داروں کو جنت اور تھیم جنت عطافر مانے کا وعدہ اور اس کا تفصیلی بیان 'دوسر کی قتم کے مظاہر مکافر و مشرک اور نافرمان قو موں اور افراد کو دنیا میں مختلف قتم کے عذابوں کا تفصیلی بیان 'دوسر کی قتم کے مظاہر مکافر و مشرک اور نافرمان قو موں اور افراد کو دنیا میں مختلف قتم کے عذابوں سے ہلاک کرنایا آخرت میں ان کے لئے گوناگوں ہولناک عذابوں کا تیار فرماناو غیر ہے۔

ظاہر ہے کہ انسان کے لئے بیہ اعلیٰ درجہ کا تفکر ہے گراس کی ریاضت بے حدد شوار اور مشکل کام ہے اس کے لئے کافی عرصہ مسلسل ذکر اللہ کرنے کے باوجود مکمل تنہائی اور یکسوئی حاصل کرنے کی غرض سے بستیوں اور آبادیوں سے دور خانقا ہوں یا قدرتی خانقا ہوں لیعنی پہاڑوں کے غاروں یاسنسان جنگلوں میں چلہ کشی یعنی خلوت نشینی کرنی پڑتی ہے گر ہے بے حد مفید اور بیہ کام ابتداء میں تو ترک مالوفات (مانوس چیزوں کو چھوڑنے) کی وجہ سے کشمن معلوم ہو تاہے گر پچھ دن بعد ہی روحانی لذت اور کیف وسر ور حاصل ہونے کی وجہ سے اس گوشہ نشینی سے بے حد محبت ہوجاتی ہے۔

تفکر و تدبر عظیم عبادت ہے

یہ تفکرو تدبرایک عظیم الثان عبادت ہے ہمہ وقت توجہ الی اللہ میسر آئی ہے اور تزکیہ نفس اور تصفیہ روح کے لئے تریاق اعظم کادر جہ رکھتا ہے ان مراحل سے گذر نے کے بعد انسان تمام خلقی رذائل وذمائم سے خواہ عملی ہوں خواہ اخلاقی یااعتقادی بالکل پاک وصاف ہو جاتا ہے اور انوار و تجلیات سے آر استہ و پیراستہ ہو کر سر تاپانور بن جاتا ہے۔

## تفكر كے عبادت ہونے كا ثبوت قرآن وحديث سے

قرآن کریم توجگہ جگہ لعلھم یتفکرون اور لعلکم تتفکرون اور افلا یتدبرون کے ذریعہ اس تفکرو تدبر کی دعوت دیتاہے اللہ تعالی جس چیز کی دعوت دیں وہ عبادت نہ ہو' محال ہے خصوصاً تفکر کاوہ اعلیٰ مرتبہ جس کاحال آپ پڑھ چکے ہیں وہ تو عبادت عظمیٰ ہے۔ سرور کا نئات صلی اللہ علیہ وسلم بھی بعثت سے پہلے غار حرامیں خلوت نشینی اور چلہ کشی فرمایا کرتے تھے ہفتہ عشرہ کاسامان خور دونوش بعنی ایک تھیلا تھجوروں کااور ایک چھاگل پانی کالے جاتے اور رات دن اس تفکر و تدبر میں معروف رہتے گہتے ہیں کہ غار حرامیں ایک سوراخ (موکھ) تھاوہاں سے بیت اللہ صاف نظر آتا تھاوہیں آپ بیٹھتے سے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا بدءالوحی (ابتداءوحی) کی طویل حدیث میں بیان کرتی ہیں۔
"پھر (رویائے صادقہ کے بعد) آپ کو خلوت نشینی سے محبت ہوگئی چنانچہ آپ غار حراکے اندر کئی کئی رات (دن) تنہائی میں عبادت کے اندر مصروف رہتے"

اس عبادت کا مصداق اس زمانے میں کہ ابھی وحی کا سلسلہ بھی نہیں شروع ہوا جس سے شرائع وعبادات کا علم ہو یہی اساءاور صفات الہیہ اور کا ئنات میں ان کے مظاہر پر غور و فکر میں استغراق اور ان کے اندر محو ہو جاناتھا جس کے علم کے لئے آپ کی فطرت سلیمہ اور دنیا کی آلا کشوں سے پاک وصاف دل کا فی تھا۔

حدیث کے الفاظ میں پنتھنٹ و ہو التعبد (آپ ہر خداہ عافل کردینے والی چیز سے دور رہتے اور یہی تعبد ہے) آتا ہے یہ ثبوت ہے تفکر کے عظیم ترین عبادت ہونے کا 'بہر کیف آپ کی اس خلوت نشینی اور اس کے اندر اس تفکر نے ہی آپ کی روحانی قوت لیعنی ملکی قوت کو اتنا قوی کر دیا کہ آپ حامل وحی فرشتے لیعنی حضرت جبرائیل سے اس کلام اللہ کواخذ کر سکے اور حامل بن گئے جس کا حال ہیہ ہے:

لو انز لناهذاالقر ان علی جبل لو أیته خاشعاً متصدعاً من خشیة الله (پ۴۸س:الحشر آیت) اگر ہم اس قر آن کو کسی پہاڑ پراتاردیتے تو تم دیکھتے کہ وہ پہاڑ اللہ کے خوف سے لڑزنے لگااور ککڑے ککڑے ہوجاتا۔
یہ روحانی قوت میں عظیم اضافہ اس تفکر کا بے مثال فائدہ ہے اس لئے صوفیاء کرام بھی لسانی ذکر اللہ کی ریاضت کے بعد ذکر قلبی اور اس تفکر و تدبر کی تعلیم دیتے ہیں جس کو ان حضرات کی اصطلاح میں مراقبہ کہتے ہیں جس کا بجھ بیان آپ مراقبہ کے باب میں پڑھ چکے ہیں مزید تفصیل تصوف کی کتابوں میں دیکھئے۔

## اس تفكرو تدبر كاحاصل اور نتيجه

انہی ارباب عقول کے متعلق ذکر اللہ اور تفکر کے بعد ارشادہ: ربناما خلقت ھذاباطلاً سبحنك فقناعذاب النار. پس آيت ١٩١

اے ہمارے پروردگار (ہم اقرار کرتے ہیں) کہ تونے اس (آسمان وزمین (اوراس کے در میان بسنے والی مخلوقات) کو بے مقصد نہیں پیدا کیا توپاک ہے (اس سے کہ بے مقصد کام کرے) پس توہم کو جہنم کی آگ سے بچالے۔ بے مقصد نہیں پیدا کیا توپاک ہے (اس سے کہ بے مقصد کام کرے) پس توہم کو جہنم کی آگ سے بچالے۔ بینی اساء و صفات الہیہ اور ان کے مظاہر میں غور و فکر کرنے کے بعد بیسا ختہ اور بلا ختیار کہہ اٹھتے ہیں: اے ہماری پرورش کرنے والے ہمیں یقین ہے کہ تونے اس تمام کا ئنات کو بے مقصد پیدا نہیں کیا بلکہ ان کی آفرینش کا ایک عظیم مقصد ہے جو تو ہی ہمیں اپنی رحمت ور بوبیت کے تقاضے سے بتلا تاہے وہ بیہے۔ وماخلقت البحن والانس الالیعبدون (پارہ۲:سورةزاریات آہتہ۵)

میں نے جنوں اور انسانوں کو صرف اس لئے پیدا کیاہے کہ وہ میری عبادت کریں۔

اس پر بھی ہم ایمان لا چکے ہیں لیکن ہمیں یقین ہے کہ اس عبادت میں ہم سے ضرور کو تاہیاں اور نافرمانیاں ہوں گی پس تو ہماری کو تاہیوں اور نافرمانیوں کو معاف فرمادے اس لئے کہ تو ہمارار ب ہے تو معاف نہیں کرے گاتو کون معاف کرے گااور تو ہم کو جہنم کے ہولناک عذاب سے بچالے۔

#### فلاصه:

حاصل غور وفکر چار چیزیں ہیں۔(۱) ایک اعتراف ربوبیت (۲) دوسرے مقصد تخلیق پرایمان (۳) تیسرے اپنی کو تاہیوں اور نافر مانیوں کا قرار (۴) چوتھے کو تاہیوں اور نافر مانیوں کو بخش دینے اور جہنم کے عذاب سے بچانے کی دعا۔ تقریباً یہی چار چیزیں تفکر کے باب کا عنوان ہیں اس لئے اس باب تفکر کے اثبات کے لئے یہ آیت کریمہ جامع ترین آیت ہے باقی آیتوں میں مظاہر رحمت یا مظاہر تھمت (وعذاب) میں تفکر کی دعوت دی گئی ہے۔

### اس پُرفتن زمانے میں ہماری حالت

ہم تواس پُر آشوب زمانے میں ایسے دنیا کے دھندوں میں بھنسے ہوئے اور الجھنوں میں گر فقار ہیں کہ ہر وفت اور ہر حالت میں ہوس زراندوزی اور فراوانی مال ودولت کی طمع ہمارے ول ود ماغ پر مسلط ہے اس میں ہم محو ہیں خالی او قات اور تنہائیوں میں بھی زیادہ سے زیادہ مال ودولت حاصل کرنے کی تدبیر وں میں ہی غور و فکر کرتے ہیں بچ فرمایا ہے اللہ تعالی نے۔

بل تؤثرون الحيوة الدنيا (ب٣٠٠):الاعلى آيت ١١)

بلکہ تم تود نیا کی زندگی کو ہی ترجیح دیتے اور پسند کرتے ہو۔ حالا نکہ ہمارے محبوب نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے از راہ شفقت ور اُفت خبر دار فرمادیا ہے۔

فوالله لا الفقر اخشى عليكم ولكن اخشى عليكم الدنيا اذا هي حيزت لكم فتنافسوا فيها كما تنافس من كان قبلكم فتهلك كم كما اهلكت من كان قبلكم:

پی خدا کی قتم تنگدستی اور افلاس سے مجھے تمہارے متعلق کوئی ڈر نہیں بلکہ مجھے ڈر لگتاہے دنیا (کی دولت) سے جبکہ وہ تمہارے کے سمیلئے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کروگے وہ تمہارے لئے سمیٹ دی جائے گئی پھرتم اس مال ودولت کے سمیلئے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کروگے جیسے تم سے پہلی قوموں کو ہلاک کیا۔ جیسے تم سے پہلی قوموں کو ہلاک کیا۔

گرافسوس' صدافسوس! ہم میں سے بیشتر لوگوں نے سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کی اس مشفقانہ تنبیہ کو بھی پس پشت ڈال دیااور مال ودولت سمیٹنے میں ایسے لگے ہیں کہ نہ صرف خدااور رسول اور آخرت کو بھول گئے بلکہ اپنے آپ کو بھی بھلا بیٹے اور علانیہ غیر قانونی کاروبار کر رہے ہیں سزائیں کا ثبتے ہیں لیکن جیل سے باہر آکر بھروہی خلاف قانون کاروبار کرتے ہیں حرام وحلال اور جائزونا جائز کاذکر ہی کیا۔

الله تعالیٰ بڑے غفور الرحیم ہیں اپنے محبوب نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے صدقے ہماری حالت پر رحم فرمائیں اس زر پرستی کے جہنم سے نکال کر خدا پرستی کی توفیق عطا فرمائیں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی بتلائی ہوئی بیہ د عامعنی سمجھ کرمانگا کیجئے۔

اللهم لاتجعل الدنيااكبرهمناو لامبلغ علمناو لاغاية رغبتنا.

اے اللہ! تو دنیا کو ہمار اسب سے بڑا فکر نہ بنا ئیواور نہ (دنیا کو) ہمار امنتہائے علم (مقصد علم) بنا ئیواور نہ دنیا کو ہماری مرغوب چیز بنا ئیو۔

ہمت کیجئے اور کسی نہ کسی وقت تنہائی میں کسی نہ کسی درجہ میں تفکر 'اساءو صفات الہیدپر غور و فکر ضرور سیجئے۔

# في المبادرة الى الخيرات وحث من توجه لخير على الاقبال عليه بالجد من غير تردد

نیک کام میں جلدی کرنااور طالب خیر کو شوق سے اور بلاتر دو نیکی پر آمادہ کرنا

ا۔ نیک کاموں کے انجام دینے میں عجلت اختیار کرنے کا۔

۲۔اورجو شخص کسی خاص کار خیر کاارادہ کرےاس کو بلا تاخیر 'اور تردد کے بغیر 'پورےا ہتمام کے ساتھ انجام دے لینے پر برا گیختہ کرنے اور تر غیب دینے کا بیان۔

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ فَاسْتَبِقُوا الْحَيْرَات ﴾ [ البقرة: ١٤٨] ، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَعْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [ آل عمرانَ : ١٣٣] نوٹ: امام نووی رحمة الله نے کتاب کی طوالت کے خوف سے قرآن کریم کی بوی بوی آیات میں سے صرف وہ حصہ لیا ہے جس سے ترجمة الباب (عنوان باب) ثابت ہو تاہے ہم نے پوری پوری آیات مع ترجمہ و تشر سے نقل کردی ہیں تاکہ کتاب پڑھنے والے کامل نفع حاصل کر سکیں۔

قال الله تعالى ....الله يارك ارشاد فرماتے ہيں۔

ولكل وجهة هوموليهافاستبقواالخيرات اين ماتكونوايات بكم الله جميعاً ان الله على كل شيء قدير (مورة بقره آيت١٣٨)

(اے مسلمانو تم قبلہ کے بارے میں یہود و نصاریٰ سے جھڑے میں اپناو قت ضائع مت کر و بلکہ) نیک کا موں میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کو شش کر و (کیونکہ) جہاں بھی تم ہو گے اللہ تم سب کو (وہیں سے میدان حشر میں) لے آئے گا (اور پھر نیک کا موں کی جزااور برے کا موں کی سز ادے گالہذااس دن کی فکر کر واور زیادہ سے زیادہ کارہائے خیر کر لوو قت بالکل ضائع نہ کر و) بے شک اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔

تشر تے!اس آیت کریمہ میں اہل ایمان کو اعمال صالحہ اور کار ہائے خیر میں ایک دوسرے سے سبقت کرنے اور آگے نکل جانے کی تر غیب دی گئی ہے یہی ترجمۃ الباب(عنوان باب) کا پہلا جزوہے۔

(٢) قال الله تعالى الله تعالى كاار شادى:

وسارعو آالى مغفرة من ربكم وجنة عرضهاالسموات والارض اعدت للمتقين الذين ينفقون في السرآء والضرآء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين والذين اذافعلوافاحشة اوظلمواانفسهم ذكروا الله فاستغفروالذنوبهم ومن يغفرالذنوب الاالله ولم يصرواعلى مافعلواوهم يعلمون اولئك جزآؤهم مغفرة من ربهم وجنت تجرى من تحتهاالانهر خلدين فيها ونعم اجرالعملين (سورة العمران آيت ١٣٦٢ ١٣٣)

ترجمہ۔اور تم اپنے رب کی مغفرت کی طرف دوڑو (اور عبلت کرو) اور اس جنت کی جانب (دوڑو) جس کاعر ض ہے آسانوں اور زمین (کے برابر اور طول کا حال تو خدا ہی جانتا ہے کتنا ہوگا) تیار کی گئی ہے پر ہیزگاروں کے لئے جو خوشحالی اور تنگدستی (دونوں حالتوں میں اللہ کے حکم کے مطابق) خرچ کرتے ہیں اور جو غصہ کو دبالیا کرتے ہیں اور لوگوں کو معاف کر دیا کرتے ہیں اور اللہ ایسے ہی نیکو کاروں سے محبت کرتا ہے اور وہ لوگ جو جب بھی کوئی فخش کام کرتے ہیں یا اپنے حق میں کوئی براکام (گناہ) کر بیٹھتے ہیں تو (فور آ) اللہ کو یاد کرتے ہیں اور اللہ سے اپنے گناہوں کی مغفرت ہا اور وہ اپنے کئے ہوئے (برے کاموں) پراڑے مغفرت ما تنگتے ہیں اور ہے کون اللہ کے سواجو گناہوں کو معاف کرے ؟اور وہ اپنے کئے ہوئے (برے کاموں) پراڑے نہیں رہتے (بلکہ) وہ جانتے ہیں (کہ ہم نے فلاں فلاں گناہ کئے اور ان سے تو بہ کی ہے ایسانہ ہو کہ دوبارہ کر بیٹھیں) ان نہیں رہتے نہریں بہتی ہیں وہ وہاں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گا اور (یہ) کتنا اچھاصلہ ہان عمل کرنے والوں کا۔

منفریس بہتی ہیں وہ وہاں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور (یہ) کتنا اچھاصلہ ہان عمل کرنے والوں کا۔

اس آیت کریمہ میں اعمال صالحہ اور کارہائے خیر کے انجام دینے میں عجلت اور جلدی کرنے کی ترغیب کے ساتھ ساتھ این فرمایا ہے۔ ساتھ ساتھ ان کے اجرعظیم کا'نیزاہم ترین اعمال فاضلہ کاذکر بھی تفصیل کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔ اسی باب سے متعلق ایک اہم ترین آیت اور اس کے ترجمہ و تشر تے کا اضافہ مناسب معلوم ہو تاہے وہ یہ ہے سے قال اللہ تعالیٰ اللہ تعالیٰ کاارشادہے:

يايهاالذين امنوا اتقوا الله ولتنظرنفس ماقدمت لغد واتقواالله ان الله خبير بما تعملون

(پ۸۲سورةالحشر آیت ۱۸)

اے ایمان والو!اللہ سے ڈرتے رہا کر واور ہر شخص کو جاہئے کہ وہ غور کیا کرے کہ اس نے کل (قیامت کے دن) کے لئے پہلے سے کیا بچھ تیار کیاہے؟ اور (ہر وقت) اللہ سے ڈرتے رہا کرو بیٹک اللہ جو بچھ تم کرتے ہواس سے خوب انچھی طرح باخبر ہے۔

تشرتح

اس آیت کریمہ کاحاصل ہے ہے کہ ایک لمحہ کے گئے بھی ایک مسلمان کو خدا کے خوف اور آخرت کی فکر سے غافل نہ ہونا چاہئے اور اپنے اعمال وا فعال پر کڑی نظر رکھنی چاہئے اگر کوئی نافر مانی اور گناہ سر ز دہو جائے تو فور اُس سے تو بہ کرلینی چاہئے ایسانہ ہو کہ غفلت میں کوئی گناہ سر ز دہو جائے اور تو بہ کا خیال بھی نہ رہے تو

قیامت کے دن مجرم کی حثیت سے خدا کے سامنے پیش ہو نا پڑے اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے تمام مسلمانوں کو ان نینوں آیات پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرمائیں آمین یار ب العالمین۔

## انتهائی خطرناک اور تاریک ترین فتنوں کازمانہ آنے سے پہلے نیک کام کر لینے میں عجلت کیا کرو

وأما الأحاديث : فالأولُ : عن أبي هريرة رضي الله عنه : أن رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " بَادِرُوا بِالأَعْمَال فَتناً كَقَطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ ، يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِناً وَيُمْسِي كَافِراً ، وَيُمْسِي مُؤمِناً ويُصبحُ كَافِراً ، يَبيعُ دِينَهُ بِعَرَضٍ مِنَ الدُّنيا " رواه مسلم توجمه: حضرت ابوہر رہ رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ زرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایانیک کام کرنے میں عجلت کیا کرو( آج کل پرمت رکھا کرو) اس لئے کہ عنقریب اندھیری رات کے مکڑوں(حصوں) کی طرح(ایسے) فتنے رونماہوں گے کہ آدمی صبح کو مومن ہو گااور شام کو کا فرہو جائے گااور شام كومومن ہوگا صبح (ہوتے ہوتے )كا فرہو جائے گااپنے دين كومتاع دنيا كے بدلے بي ڈالے گا۔ (صحح سلم) تشریح: حدیث کامطلب سے کہ ان تاریک فتنوں کے زمانے میں ایمان و کفر حق وباطل اور حلال و حرام میں ا تناشد یداشتباه والتباس ہو جائے گا کہ دونوں میں فرق کرنااور کفرہے باطل ہے اور حرام ہے بَینا بے حدد شوار ہو جائے گا چنانچہ ایک مسلمان مومن و نیاوی معاملات اور کاروبار کو ایمان واسلام کے مطابق اور برحق وحلال سمجھ کر کرے گاحالا تکہ وہ سراسر حرام باطل اور اسلام کے منافی ہو گااور نفس کے دھوکے اور فریب میں آکر اسلام سے ہاتھ دھو بیٹے گااور کا فرہو جائے گااس لئے کہ حرام کو حلال جاننااور باطل کو حق سمجھ لینایقیناً کفرہے ای طرح مال یا جاہ و منصب کی خاطر پاکسی اور منفعت کی طمع میں شعوری یاغیر شعوری طور پر گر فنار ہو کراس کو حق سمجھ کرا ختیار کرلے گااور کسی بھی باطل عقیدہ کو حق سمجھ لینا کفرہے اور اسلام سے خارج ہونے کا موجب ہے اور ظاہر ہے کہ حالت کفر میں کیا ہوا کوئی بھی اچھے سے اچھا عمل اللہ کے ہاں قبول نہیں ہو سکتااور آخرت میں کام نہیں آسکتااللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔ قلُ هل ننبُكم بالاخسرين اعمالاً الذين ضل سعيهم في الحيوة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعاً (سورة كهف آيت١٠٣٠)

(اے نبی) تم کہہ دو! آؤٹمہیں اعمال کے لحاظ سے سب سے زیادہ خسارہ میں رہنے والوں سے آگاہ کریں یہ وہ لوگ ہیں جن کی دنیا کی زندگی میں کی ہوئی تمام تر کوششیں (اور اعمال)رائیگاں اور بیکار گئیں اور وہ یہی سجھتے رہے کہ ہم اچھے کام کر رہے ہیں۔ لہذا نبی رحت صلی اللہ علیہ وسلم متنبہ فرماتے ہیں کہ ایساوقت اور ایسائر فتن زمانہ آنے سے پہلے جس قدر بھی اعمال صالحہ اور کار ہائے خیر کر سکتے ہو کر لوٹال مٹول اور تاخیر ہر گزمت کرویہی ترجمۃ الباب(عنوان باب)کادوسر اجزوہے۔ اِس پُر فنتن زمانہ میں کفرسے بیخنے کی تذبیر

اس پر فتن زمانے میں اس غیر شعوری یا شعوری گفرسے بیخے کی صورت صرف یہ ہے کہ اول توانتہائی کو سش کرے کہ ایسے مشتبہ امور و معاملات اور و نیوی کار وبار سے حتی الامکان بیجے اور دور رہے ای طرح کی بھی دنیوی منفعت یا مالی و جاہی فا کدہ کے عوض مجمع علیہ عقا کد حقہ سے کسی بھی قیمت پر دستبر دار نہ ہو بلکہ دین عقا کد کی حفاظت میں بڑے سے بڑا دنیاوی نقصان اٹھانے کے لئے بختہ ہیشانی تیار اور آمادہ رہے اور ہر دنیاوی منفعت حاصل کرنے سے پہلے اچھی طرح غور و فکر کرلے کہ یہ منفعت مجھے میرے دین کے بدلے میں تو حاصل نہیں ہو ماصل کرنے سے پہلے اچھی طرح غور و فکر کرلے کہ یہ منفعت مجھے میرے دین کے بدلے میں تو حاصل نہیں ہو رہی ؟ای طرح آگر پاک وصاف اور حلال روزی خواہ گفتی ہی قلیل کیوں نہ ہو میسر آسکتی ہے تواسی پراکتفا کرے اور بھیے تیسے اس چند روزہ زندگی کو گزار دینے پر قناعت کرے اور اگر اضطرار کی حالت پیش آ جائے اور فاقہ کشی کی نوبت پہنچ جائے تو اسحل میته (مر دار جانور کھانے ؟ کے درجہ میں اس کو حرام جانتے ہوئے پیٹ کی آگ بجھائے اور زندہ رہنے کے بھندراس روزی پراکتفا کرے اور اللہ تعالی سے برابر تو بہ واستغفار کر تارہ اور طال روزی عطال روزی عطال رفنی کی دعائیں مانگارے اللہ تعالی اپر طال روزی کے راستے ضرور کھول دیں گے۔

ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لايحتسب (١٠٥٥ طلاق آيت ٣)

اورجو مخض اللہ تعالیٰ (کی نافرمانی ہے)ؤرے گااللہ تعالیٰ اس کے لئے ضرور کوئی راستہ نکال دیں گے اور ایسی جگہ ہے اس کوروزی دیں گے جہاں ہے ملنے کاوہم و گمان بھی نہ ہوگا۔

بهر حال ایک مومن مسلمان کودین پردنیاکوترجی اور فوقیت هر گزنددین چاہئے که به تو کفار کاشیوه ہے اللہ تعالی کالرشاد ہے: بل تؤثرون الحیوة الدنیاو الا خوة خیروابقی (سورة اعلی آیت ۱۱٬۱۷)

بلكه تم تودنياكو (آخرت پر)ترجیح دیتے ہو حالانكه آخرت (كى زندگى دنياكى زندگى سے) بہت بہتر اور پائيدار ہے۔ اى بنا پر نبى رحمت صلى الله عليه وسلم نے اپنى أمت كو حسب ذيل دعاما نگنے كى ہدايت فرمائى ہے۔ اللهم لا تجعل مصيبتنا فى دينناو لا تجعل الدنيا اكبر همناو لامبلغ علمنا.

اے اللہ! تو ہمارے دین کو ہمارے لئے مصیبت نہ بنائیواور دنیا کو ہماراسب سے بڑا فکر اور غم نہ بنائیو اور نہ منتہائے علم (مقصد علم) بنائیو۔

نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے تو مذکورہ ذیل حدیث میں ان مشتبہ امور سے بھی بچنے اور دور رہنے کی ہدایت فرمائی ہے جونہ قطعی طور پر حرام ہوںاور نہ قطعی طور پر حلال 'حدیث میں آتا ہے۔

نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں۔

میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے ساہ آپ فرمارہ ہتے حلال بھی بالکل ظاہر ہے اور حرام بھی بالکل ظاہر ہے ان دونوں (حلال وحرام) کے در میان کچھ مشتبہ امور بھی ہیں جن کو بیشتر لوگ نہیں جانے (کہ وہ حرام ہیں یاحلال) پس جو شخص ان مشتبہ امور سے بچا (اور دور رہا) اس نے تواہبے دین اور آبروکو محفوظ کر لیا (نہ خدا کی نارا ضکی کا ندیشہ رہااور نہ لوگوں میں بدنام ہوا) اور جوان مشتبہ امور میں پڑگیا اس کی مثال اس چروا ہے کہ یہ محفوظ و ممنوع چراگاہ کے آس پاس اپنے مولیثی چراتا ہے کہ وہ بھی نہ بھی ممنوع چراگاہ میں ضرور جا گھے کا سے جو محفوظ و ممنوع چراگاہ کے آس پاس اپنے مولیثی چراتا ہے کہ وہ بھی نہ بھی ممنوع چراگاہ میں ضرور جا گھے گا۔ یادر کھو ہر بادشاہ کی ایک محفوظ (رو کے زمین کی ان میں سے کسی بھی حرام کام کاار تکاب کرے گا ضرور پر اور امامور ہیں جن کو اس نے حرام کیا ہے (جو کوئی بھی ان میں سے کسی بھی حرام کام کاار تکاب کرے گا ضرور مراکا مستحق ہوگا) اور مشتبہ امور کاار تکاب کرنے والا کسی نہ کسی دن حرام کام کر بیٹھے گا (روہ ابخاری جلد نبراسند ہا) جہ جا سکیہ قطعی طور پر حرام امور کہ ان کا ار تکاب تو اللہ تعالیٰ کی کھلی نا فرمانی بلکہ بغاوت ہے۔ اماد نا اللہ تعالیٰ (خدا تعالیٰ (خدا تعالیٰ ہمیں بچائے آبین)

موجوده زمانه 'اور حیار هٔ کار

لیکن ہمارے اس تاریک ترین پر فتن زمانہ میں کہ تمام ضروریات زندگی کاکار وبار خواہ ملکی پیداوار ہو خواہ غیر ملکی در آمد شدہ اشیابوں 'خواہ خام پیداوار ہو خواہ مصنوعات ہوں سب سوداور بیمہ کی بنیاد پر ہورہاہے جوازروئے شرع قطعاً حرام ہاس کئے نہ پیٹ بھرنے کوروٹی میسر آسکتی ہے نہ تن ڈھا نکنے کو کپڑا جائزاور حلال میسر آسکتا ہے ایسی صورت میں حدیث میں مدیث میں نہ کورہ کفرے نجنے کی صورت میں صرف یہی ہے کہ انسان کم سے کم ضروریات زندگی پراکتفا کر سے اور اس کو بھی حلال اور جائز ہر گزنہ سمجھے بلکہ بدرجہ مجبور کی اکل مدیۃ (مردار کھانے) کے درجہ میں سمجھے اور توبہ واستغفار کے ساتھ ساتھ حلال ضروریات زندگی میسر آنے کی دعائیں بھی کر تارہے اور کوشش بھی جاری رکھے تو استخفار کے ساتھ حلال شبھنے اور باطل کو حق سمجھنے کے نفر سے نیچ جائے گاواللہ ہوالمو فی (اللہ توفیق بخشے والا ہے) ان شاءاللہ حرام کو حلال سمجھنے اور باطل کو حق سمجھنے کے نفر سے نیچ جائے گاواللہ ہوالمو فی (اللہ توفیق بخشے والا ہے) ان شاءاللہ حرام کو حلال سمجھنے اور باطل کو حق سمجھنے کے نفر سے نیچ جائے گاواللہ ہوالمو فی (اللہ توفیق بخشے والا ہے) ان شاءاللہ حرام کو حلال سمجھنے اور باطل کو حق سمجھنے کے نفر سے نیچ جائے گاواللہ ہوالمو فی (اللہ توفیق بخشے والا ہے)

الثَّاني : عن أبي سِروْعَة بكسر السين المهملة وفتحها عُقبة بن الحارث رضي الله عنه ، قَالَ : صَلَّيتُ وَرَاءَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِاللَّهِينَةِ الْعَصْرَ ، فَسَلَّمَ ثُمَّ قَامَ مُسْرِعاً ، فَتَخَطَّى رِقَابَ النَّاسِ إِلَى بعْضِ حُجَرِ نِسَائِهِ ، فَفَزِعَ النَّاسُ مِنْ سُرْعَتِهِ ، فَخَرَجَ عَلَيهمْ ، فَرَاى أَنَّهمْ قَدْ عَجبُوا مِنْ سُرعَتهِ ، قَالَ : " ذَكَرتُ شَيئاً مِنْ تِبرِ عِندَنَا فَكَرِهتُ أَنْ يَحْبسنِي فَرأى أَنَّهم قَدْ عَجبُوا مِنْ سُرعَتهِ ، قَالَ : " ذَكرتُ شَيئاً مِنْ تِبرِ عِندَنَا فَكَرِهتُ أَنْ يَحْبسنِي فَرأى أَنَّهم قَدْ عَجبُوا مِنْ البخاري ، وفي رواية لَهُ: " كُنتُ خَلَّفتُ في البَيْتِ تِبراً مِنَ الصَّدَقةِ فَكَرِهتُ أَنْ أَبَيِّتُهُ ". " التَبْرُ " : قِطَعُ ذَهَبٍ أَوْ فِضَّةٍ .

قوجهه: حضرت ابوسر وعد عقبه بن الحارث رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں نے مدینہ میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پیچے عصر کی نماز پڑھی تو آپ سلام پھیرنے کے بعد (خلاف معمول فوراً) کھڑے ہوئے اور لوگوں کی گرد نیں پھلا نگتے ہوئے بڑی تیزی سے ازواج مطہرات میں سے کی ایک کے جربے کی طرف تشریف لے گئے توجب (زنان خانہ سے) باہر (صحابہ کے پاس) تشریف لائے تو آپ نے دیکھا کہ لوگ آپ کی اس عجلت پر تعجب کررہے ہیں تو آپ نے فرمایا: پچھ سونے کے نکڑے مجھے (گھرمیں رکھے ہوئے اچانک) یاد آگے تو مجھے ان کی (اپنے گھرمیں) موجودگی اچھی نہیں معلوم ہوئی اس لئے میں (فوراً گھرگیااور) اس کو (حاجتندوں میں) تشیم کردینے کے لئے کہہ دیا یہ بخاری کی روایت کے الفاظ ہیں ایک اور روایت میں ہے کہ میں گھرمیں صدقہ کے کچھ سونے کے کئڑے چھوڑ آیا تھا تورات بھر ان کو اپنے گھرمیں رکھنا مجھے برا معلوم ہوااور میں نے یاد آتے ہی فوراً (گھرجاکر) ان کو (مستحقین میں) تشیم کردینے کا حکم دے دیا۔ بخاری شریف میں نے باد آتے ہی فوراً (گھرجاکر) ان کو (مستحقین میں) تشیم کردینے کا حکم دے دیا۔ بخاری شریف میں نے باد آتے ہی فوراً (گھرجاکر) ان کو (مستحقین میں) تشیم کردینے کا حکم دے دیا۔ بخاری شریف میں نے باد آتے ہی فوراً (گھرجاکر) ان کو (مستحقین میں) تشیم کردینے کا حکم دے دیا۔ بخاری شریف میں نے باد آتے ہی فوراً (گھرجاکر) ان کو (مستحقین میں) تشیم کردینے کا حکم دے دیا۔ بخاری شریف میں نے باد آتے ہی فوراً (گھرجاکر) ان کو (مستحقین میں) تشیم کردینے کا حکم دے دیا۔ بخاری شریف

قشویح: اس حدیث میں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو عملی طور پر جس کار خیر کاارادہ کیا ہو اس کوبلا تاخیر اور بلاتر د د جلداز جلد کر لینے کی تعلیم وتر غیب فرمائی ہے۔

انسانی زندگی کے واقعات و تجربات شاہد ہیں کہ انسان بسااو قات آج کل اور ٹال مٹول کی بناپر بعض کارہائے خیر سے محروم رہ جاتا ہے جو اگر سازگار حالات میں جبکہ اس نے ارادہ کیا تھا بلاتا خیر انجام دے لیتا تو ہو جاتے اور دنیا و آخرت دونوں میں کام آتے لیکن بلاوجہ تاخیر کی بناپر نہیں کر تااور پھر ساری عمرا پنی اس کو تاہ کاری پر کف افسوس ملتار ہتا ہے کہ کاش جب میں نے ارادہ کیا تھا اسی وقت یہ کام کر لیتا اور ٹال مٹول نہ کرتا تو آج کام آتا اسکی وجہ یہ ہے کہ انسانی زندگی میں سازگار حالات ہمیشہ بر قرار نہیں رہتے جو شخص بھی اپنی زندگی کے نشیب و فراز پر غور کرے گا اسے ضرورا سے کارہائے خیریاد آئیں گے جن کو بروقت نہ انجام دینے پر افسوس اور محرومی کا حساس ہوگا۔

ظاہرے کہ حدیث ترجمۃ الباب(عنوان باب) کے دوسرے جزوسے متعلق ہے۔ جنت یقینی طور ہر ملتی ہو توایک لمحہ کی تاخیر کے بغیر حاصل کر لو

الثالث: عن جابر رضي الله عنه ، قَالَ: قَالَ رجل للنبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَومَ أُحُد: أَرَأَيتَ إِنْ قُتِلتُ فَأَيْنَ أَنَا؟ قَالَ: "في الجنَّةِ "فَأَلْقَى تَمَرَاتٍ كُنَّ فِي يَدِهِ، ثُمَّ قَاتَلَ حَتَّى قُتِلَ. مُتَّفَقُ عَلَيهِ. إِنْ قُتِلتُ فَأَيْنَ أَنَا؟ قَالَ: "في الجنَّةِ "فَأَلْقَى تَمَرَاتٍ كُنَّ فِي يَدِهِ، ثُمَّ قَاتَلَ حَتَّى قُتِلَ. مُتَّفَقُ عَلَيهِ. توجهد: حضرت جابررضى الله عنه سے روایت ہے کہ: ایک آدمی نے جنگ "اُحد" کے موقع پررسول الله صلى الله عليه وسلم سے سوال کیا کہ اگر میں قتل کر دیا گیا تو میں کہاں ہوں گا؟ آپ نے جواب دیا جنت اللہ صلى الله علیه وسلم سے سوال کیا کہ اگر میں قتل کر دیا گیا تو میں کہاں ہوں گا؟ آپ نے جواب دیا جنت

میں' توبیہ سنتے ہی اس کے ہاتھ میں جو تھجوریں تھیں وہ اسی وفت زمین پر ڈال دیں اور پھر جنگ کے میدان میں کو دیڑا یہاں تک کہ لڑتے لڑتے مارا گیااور شہید ہو گیا (اور سیدھا جنت میں پہنچ گیا) (بناری سلم) تشریح: ان صحابی رضی اللہ عنہ کی شہادت کا بیہ سبق آ موز داقعہ 'حیات بعد الموت اور آخرت پر ایمان کامل

مسویعے . ان محام کا متیجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے فی الجنۃ کاجواب سن کر شوق شہادت اور یقین محکم کا متیجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے فی الجنۃ کاجواب سن کر شوق شہادت میں سر شار صحابی نے اتنی تاخیر بھی گوارہ نہ کی کہ ہاتھ میں لی ہوئی تھجوریں ہی کھالیتے اور پید کی آگ بجھالیتے بلکہ اس زندگی اور اس کے تقاضوں سے بے نیاز وبالاتر ہو کرہاتھ کے ہاتھ جنت میں پہنچے گئے۔

ایک ایسے ہی کفار و مشرکین کے ہاتھوں شہید ہونے والے جانباز وسر فروش بندہ کے متعلق اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ انی امنت بربکم فاسمعون قبل ادخل الجنة قال بلیت قومی یعلمون بما غفرلی ربی وجعلنی من المکرمین (سورة کین آیت۲۵۲۵)

بلاشبہ میں تمہارے رب پرایمان لے آیاکان کھول کر سن لو (تو فور آکا فروں نے اس کو رب جلیل پرایمان لانے کے جرم میں قتل کر دیا) تورب جلیل کی جانب سے (اسی وقت اس سے) کہہ دیا گیا جاؤ جنت میں داخل ہو جاؤ (اس پر اس سر فروش غازی) نے کہا کاش کہ میری قوم کو علم ہو جاتا کہ میرے رب نے میری (عمر بحرکی) خطاؤں کو معاف کر دیااور مجھے اپنے مقرب و معزز بندوں (شہداء) میں شامل کر لیا۔

ے سریٹ کا حاصل یہی ہے کہ کسی بھی کار خیر میں ترددو تذبذب اور تاخیر نہ کرنی چاہئے بلکہ جب موقع ہاتھ آئے نور آ حدیث کا حاصل یہی ہے کہ کسی بھی کار خیر میں ترددو تذبذب اور تاخیر نہ کرنی چاہئے بلکہ جب موقع ہاتھ آئے نور آ کے فور اُاس کام کوانجام دے لینا چاہئے خواہ وہ جان دینااور شہادت کا جام پینا ہواور خواہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں مال خرچ کرنا ہو۔ مگریہ وہی شخص کر سکتا ہے جس کو آخرت پریفین کا مل ہواور اس کی فکر میں بے چین ہو۔

#### جارى حالت

افسوس کامقام تو یہ ہے کہ ہم تو سرے سے اس فکر آخرت سے ہی محروم ہیں آخرت کے لئے پچھ کرنا تو ہوئی بات ہے ہم تواسی چچے و پوچ د نیااور فانی زندگی اور اس کے لوازمات مہیا کرنے میں اس طرح سر گرداں ہیں کہ اور کسی بات کا ہوش ہی نہیں ہے۔

الله تعالى نے كتنے واضح الفاظ ميں متنبه كيا ہے۔

بل تؤثرون الحيوة الدنيا (سورة اعلى آيت ١٦)

بلکہ تم تود نیا کی زندگی کو ہی ترجیح دیتے ہو۔

مگر وائے محرومی کہ ہم شب وروز قرآن کریم میں اس فتم کی آیات تلاوت کرتے اور پڑھتے ہیں گر ہم دیوانگان دنیا پر مطلق اثر نہیں ہو تاحالا نکہ اللہ تعالیٰ نے اس دیوانگی کے انجام سے بھی آگاہ فرمادیا ہے۔ فامامن طغی واثر الحیوۃ الدنیافان الجحیہ ھی الماویٰ (پ۳۳ءرۃالزعت آیت۳۴۳) باقی جس نے سر تابی دسر کشی اختیار کی اور دنیا کی زندگی کوتر جیح دی توبلا شبہ جہنم ہی اس کا ابدی ٹھکانا ہے۔ اس سلسلہ کی مسنون دعا ئیں اس سے پہلی حدیث کی تشر سے کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں آپ بھی دعا ئیں مانگا کیجئے اللہ یاک کاوعدہ ہے وہ ضرور قبول فرمائیں گے۔

## آفتوں کے آنے سے پہلے صدقہ کرنااصل صدقہ ہے

الرابع: عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : جاءَ رَجُلُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : يَا رسولَ الله ، أَيُّ الصَّدَقَةِ أَعْظَمُ أَجْراً ؟ قَالَ : " أَنْ تَصَدَّقَ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ : " أَنْ تَصَدَّقَ وَأَمُلُ الغِنَى ، وَلاَ تُمهلُ "" حَتَّى إِذَا وَأَمْلُ الغِنَى ، وَلاَ تُمهلُ "" حَتَّى إِذَا بَلغَتِ الحُلقُومَ قُلْتَ لِفُلانَ كَذَا ولِفُلانِ كَذَا ، وقَدْ كَانَ لِفُلانَ " مُتَّفَقُ عَلَيهِ ." الحُلقُومُ " : مَجرَى الطعام والشراب .

قوجهه: حضرت ابوہر برہ ورضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ: ایک دن ایک آدمی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوااور دریافت کیایار سول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کس صدقہ کا اجر سب سے بڑاہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا: وہ صدقہ جو تم اس حالت میں کروکہ تم تندر ست بھی ہو (جس کی بنا پر زندہ رہنے کی بجاطور پر اُمیدر کھتے ہو پس انداز کرنے کی غرض سے بیسہ) خرج کرنے میں بخیل بھی ہو تنگد سی سے ڈرتے بھی ہو مالدار بنے کی امید بھی رکھتے ہو (اور ان سب باتوں کے باوجو داللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے صدقہ کرو) نہ کہ وہ صدقہ جس کو تم ٹالتے رہو ٹالتے رہو یہاں تک کہ جب دم نکانے لگے تو کہو کہ فلاں کو اتنا وے دو) فلاں کو اتنا حالا نکہ اب تو (وہ مال آپ سے آپ فلاں اور فلاں کا ہو گیا (دم نکلتے ہی وہ مال خود بخو داور وں کا ہو جائے گا) متفق علیہ

حلقوم-سانس لینے کی نالی-والمرئی کھانے پینے والی-

تشویح: ایک تندرست اورا چھی صحت والا مخص زندہ رہنے اور عمر طبعی کو چنچنے کی بجاطور پر امید کرتا ہے اور زندگی بسر کرنے کے لئے بال کی ضرورت ظاہرہ اور ناگہانی مصائب کے وقت فقر وفاقہ سے بچنے کے لئے بچھ مال پس انداز کرنا بھی ضروری ہے جس کے لئے کفایت شعاری اور جزرسی لازمی ہے اور خوشحال زندگی بسر کرنے کے لئے جائز طریقہ پر دولت مند بننے کی کوشش کرنا بھی بچھ بری بات نہیں ہے یہ سب انسان کے فطری نقا ضے ہیں لہذاان حالات میں صدقہ خیرات کرنا بڑی جوان ہمتی کاکام ہے اور نفس انسانی پر انتہائی شاق ہے اس کا ثواب بھی بہت بڑا ہے بر عکس اس کے ایک بیار اور زندگی سے مایوس انسانی پر انتہائی شاق ہے اس کا ندیشہ نہ ہو کہ ان دونوں مخصوں کا صدقہ خیر ات کرناکوئی خاص کارنامہ نہیں ہے نہیں نے نفس پر شاق ہو تا ہے چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے۔ خیر ات کرناکوئی خاص کارنامہ نہیں ہے نہیں ان کے نفس پر شاق ہو تا ہے چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے۔

اشق الاعمال اكثرهاثوابا

جواعمال انسان پر جتنے زیادہ شاق ہوتے ہیں ان کا ثواب بھی اتنا ہی زیادہ ہو تاہے۔

، میں سرقہ وخیرات کی جراُت ان فطری موانعات کے باوجودوہی شخص کر تاہے جسے آخرت کی فکراور خدا کاخوف ہواللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

وامامن خاف مقام ربه و نهی النفس عن الهوی فان الجنهٔ هی الماوی (پ۳۰سورة النزعت آیت ۳۴۰۰) باقی جو هخص این رب کے سامنے پیش ہونے سے ڈر الور نفس کوخواہشات سے بازر کھا تواسکا(ابدی) ٹھکانا جنت ہی ہے۔ موجو وہ زمانہ میں ہماری حالت

گرہاری حالت تواس فتنہ پر ورزمانہ میں اتنی ناگفتہ بہ ہے کہ حلال وحرام اور جائز و ناجائز کا فرق کئے بغیر نفسانی خواہشات یا کہئے نفس پروری میں اس قدر منہمک اور سر گرداں ہیں کہ خدا کے سامنے پیش ہونے کاخوف تو کیا خیال بھی نہیں آتا کہ ہم اس نفس امارہ کواس کی ناجائز خواہشات سے بازر کھ کر آخرت کے لئے کوئی کام کریں۔ اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

الایظن اولئك انهم مبعوثون لیوم عظیم یوم یقوم الناس لوب العلمین (سورةالمطففین آیت ۴۰) کیایہ لوگ بھی نہیں سوچتے کہ ان کوا یک عظیم دن (قیامت کے دن) کے لئے ضرور دوبارہ زندہ کیاجائے گا جس دن تمام مخلوق رب العالمین کے سامنے پیش ہوگی۔

لکین وائے برماو برحال ما(افسوس ہم پراور ہمارے حال پر)

بہر حال نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث کا حاصل بھی یہی ہے کہ کارہائے خیر کے انجام دینے میں تاخیر اور ٹال مٹول نہ کرنی چاہئے جو بھی بن پڑے حالات کی پرواہ کئے بغیر آخرت کے لئے بچھ نہ بچھ ضرور کرتے رہنا چاہئے اللہ پاک ہر مسلمان کو اس کی توفیق عطا فرمائیں۔

## تلوار کاحق ادا کرنے کے مطالبہ پر نبی کریم صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم سے ابود جانہ کا تلوار قبول کرنا

الخامس: عن أنس رضي الله عنه: أنَّ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخَدَ سَيْفاً يَومَ أُحُدٍ ، فَقَالَ: " مَنْ يَأْخُذُ منِّي هَذَا؟ " فَبَسطُوا أَيدِيَهُمْ كُلُّ إِنسَانَ مِنْهُمْ يَقُولُ: أَنَا أَنَا . قَالَ: " فَمَنْ يَأْخُذُهُ بَحَقِّهِ ؟ " فَأَحْجَمَ القَومُ فَقَالَ أَبُو دُجَانَةَ رضي الله عنه: أنا آخُذُهُ بِحَقِّهِ ، قَالَ: " فَمَنْ يَأْخُذُهُ بَعَقَهِ ؟ " فَأَحْجَمَ القَومُ فَقَالَ أَبُو دُجَانَةَ رضي الله عنه: أنا آخُذُهُ بِحَقِّهِ ، فأخذه فَفَلقَ بِهِ هَامَ المُشْرِكِينَ . رواه مسلم . اسم أبي دجانة : سماك بن خَرَشة . قوله : " فأحجَمَ القَومُ ": أي توقفوا . وَ" فَلَقَ بِهِ ": أي شق . " هَامَ المُشرِكِينَ ": أي رُؤُوسَهم .

توجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ جنگ اُحد کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک تلوار دست مبارک میں لی اور فرمایا اس تلوار کو کون لیتا ہے تو سب نے ہاتھ پھیلا دیے اور ہر شخص نے کہا میں یار سول اللہ آپ نے فرمایا: توجو اس تلوار کو لے گااس کو اس کا حق بھی اوا کرنا ہوگا تو سب پیچھے ہٹ گئے (اور پھیلے ہوئے ہاتھ سکڑ گئے) تو ابود جانہ رضی اللہ عنہ) (آگے بڑھے اور) انہوں) نے عرض کیا میں اس تلوار کو لیتا ہوں اور اس کے حق اوا کرنے کا ذمہ بھی لیتا ہوں چنانچہ ابود جانہ نے وہ تلوار لے لی اور خوب مشرکین کی کھو پڑیاں اس سے پھاڑیں اور گرد نیں کا ٹیس۔ صحیح مسلم ابود جانہ کا نام ساک بن خرشہ ہے ، انجم القوم کے معنی ہیں رک گئے۔ فلق بہ سر پھاڑ دیا، ھام المشرکین کی کھو پڑیاں۔

تشویح: یہ بات نہیں کہ دوسرے ہاتھ پھیلانے والے صحابہ رضی اللہ عنہم کو مشرکین سے جنگ کرنے اور جام شہادت پینے کی خواہش نہ تھی یاان میں سر فروشی کا جذبہ نہ تھابلکہ وہ مناسب وقت اور موقعہ کے منظر سے بلا تاخیر جانبازی وسر فروشی کے لئے تیار نہ سے اس کے بر عکس ابود جانہ کا جذبہ سر فروشی و جانبازی اور شہادت کی تڑپ کسی بھی تاخیر کی متحمل نہ تھی انہوں نے اس موقع کو غنیمت سمجھا اور پورے عزم کے ساتھ فور آئی تیار ہوگئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عہد کر کے تلوار لے لی اور اس کا حق اداکر دیا سجان اللہ!

اسی مقصد کی بناپر لام نووگ نے اس حدیث کو اس باب کے ذیل میں ذکر کیا ہے کہ کسی بھی کار خیر کے انجام دینے کا جو موقع بھی میسر آجائے اسے غیمت سمجھنا چاہور بلاتر ددتا خیر اس سے فائد ماٹھلا چاہئے کیا خبر موقع ہاتھ آئے۔

# بدسے بدترزمانے آتے رہیں گے یہاں تک کہ تم اپنے رب سے جاملو گے

السادس: عن الزبير بن عدي ، قَالَ : أتينا أنسَ بن مالك رضي الله عنه فشكونا إلَيْه مَا نلقى مِنَ الحَجَّاجِ . فَقَالَ : " اصْبرُوا ؛ فَإِنَّهُ لا يَأْتي زَمَانُ إلاَّ والَّذِي بَعدَهُ شَرُّ مِنهُ حَتَّى تَلقَوا رَبَّكُمْ " سَمِعتُهُ مِنْ نَبِيِّكُمْ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . رواه البخاري .

قوجهد: زبیر بن عدی بیان کرتے ہیں کہ: (ایک مرتبہ) ہم حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو ہم نے (اثناء گفتگو میں) حجاج بن یوسف (میر اُمت) کے ان مظالم کی شکایت کی جو ہم (مسلمانوں) پر شب وروز توڑے جارہے تھے توانہوں نے فرمایا (بھائی) صبر کرو صبر اس لئے کہ جوزمانہ بھی آتا ہے اس کے بعد کازمانہ اس سے بھی زیادہ پُر ا(اور بدتر) ہوتا ہے (اس طرح بدسے بدترزمانے آتے رہیں گے) یہاں تک کہ تم اپنے رب سے جاملو گے (یہ میں اپنی طرف سے نہیں کہتا) تمہارے نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام سے میں نے اس طرح سنا ہے۔ (سیح بناری)

تشویح: یاد رکھے! خیر القرون کا ساخیر وصلاح اور امن وامان کا زمانہ تواب آنے ہے رہاوہ تو نبوت

کے انوار وہر کات تھے جو آ قباب رسالت کے غروب ہونے کے بعد ای طرح پچھ عرصہ قائم رہے جیسے
سورج غروب ہونے کے بعد پچھ دیر تک اس کی روشی شفق کی صورت میں باتی رہتی ہے اس کے بعد تو بس
اند چراہی اند چرارہ جا تا ہے اور دنیا تاریک سے تاریک تر ہوتی جاتی ہے روشیٰ کی توقع جمافت ہے اس طرح
امت عہد رسالت سے جس قدر دور ہوتی جاتی ہے ای قدر شروفساد کی تاریکیوں میں ڈوبی جاتی ہم میر اُمت تجاح بن یوسف کے نامبارک عہد میں آگرچہ مسلمانوں کے جان ومال پر ظلم وجور کے پہاڑ ڈھائے
میر اُمت تجاح بن یوسف کے نامبارک عہد میں آگرچہ مسلمانوں کے جان ومال پر ظلم وجور کے پہاڑ ڈھائے
جارہے تھے بے گناہوں کے معصوم خون کی ندیاں ہر طرف بہہ رہی تھیں گردین وایمان کا سرمایہ قطعاً محفوظ
رسالت سے جس قدر مسلمان دور ہوتے چلے گئے دین وایمان میں اضمحلال آتا چلا گیا۔ نت نئے فرتے پیدا
رسالت سے جس قدر مسلمان دور ہوتے چلے گئے دین وایمان میں اضمحلال آتا چلا گیا۔ نت نئے فرتے پیدا
ہوتے اور پچولتے پچھتے رہے اور اسلامی عقائد میں طحدوں اور بے دینوں کی رخنہ اندازیاں برابر بڑھتی چلی
گئیں اور ند ہب کی گرفت ڈھیل ہوتی چلی گئی اس لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کو آگاہ کر دیا تھا۔
حیو القرون قونی ٹیم الذین یلونھم ٹیم اللذین یلونھم

بہترین عہد میرا( یعنی صحابہ کا)عہد ہے پھر ان لوگوں کا عہد بہترہے جو ان (صحابہ) کے قریب ہیں(کبار تابعین) پھران لوگوں کاعہد جوان(کبار تابعین)سے قریب ہیں(تبع تابعین)

حضرت انس رضی اللہ عنہ کے فرمانے کا مطلب سے ہے کہ اب توزاد آخرت جو بچھ جمع کرنا ہے لیمی کارہائے فیر جو بھی کرنے ہیں اسی ظلم وجور اور فتنہ وفساد کے ہنگاموں میں کرنے پڑیں گے زندگی کی رفتارا یک لحہ کے توقف کے بغیر منزل فنا کی طرف بڑھ رہی ہے اور موت کا وقت قریب سے قریب تر ہو تا جارہا ہے ایسی صورت میں اگر تم فیر وصلاح کازمانہ آنے کے انظار میں بیٹے رہے تو یہ چندروزہ زندگی ختم ہو جائے گی اور تمہیں زاد آخرت لیمن اگر تم فیر اعمال صالحہ سے تہی وامن سفر آخرت کرنا پڑے گا اور رب العلمین کے سامنے جب کہ لتسئلن یو مندعن النعیم (پ مسورة التکاثر 'آیت ۸) اس ون ضرور سوال کیا جائے گاتم سے نعموں کے بارے میں 'کے تحت سوال ہوگا کہ آئی طویل زندگی کی فعت اور کارہائے فیرانجام دینے کی صلاحیت وقدرت ہم نے عطاکی محقی بتلاؤ تم نے اس کو کہاں صرف کیااور ہمارے سامنے پیش کرنے کے لئے کیا لائے ہو؟ تو تمہارے پاس کوئی جواب نہ ہوگا اور جنت النعیم سے محرومی اور جیم (جہنم) کے سوااور کوئی ٹھکانہ نہ ہوگا۔

لہذاخیر و صلاح کے زمانے اور امن وامان کے وقت کا نظار کئے بغیر بلا تو قف اور بلا تذبذب و ترد دجو بھی نیک کام کر سکتے ہو کرتے رہویا در کھو تمہاری زندگی کا ایک ایک دن بیش بہاسر مایہ ہے اسے سازگار حالات کے ا نظار میں ہر گز ضائع نہ کرو دراصل بیہ تمہارے سب سے بڑے دعمن مکار نفس کاایک حربہ ہے جو حمہیں زاد آخرت سے محروم رکھنے کی غرض سے تمہارے خلاف استعال کر تاہے تمہارا فرض ہے کہ تم اس دعمن اور اس کے حربوں کو پیچانواور اس کوناکام اور اس کے حربوں کوناکارہ بنادو۔

حاصل حدیث بیہ ہے کہ خیر وصلاح اور امن وامان کے زمانے کا نظار شیطانی فریب ہے اس دھو کہ میں ہر گز نہ آ وَاور جو بھی کارہائے خیر کر سکتے ہو بلا تو قف و تر د د کر لویاد ر کھو۔

گیاوفت پھرہاتھ آتانہیں۔

ای غرض نے امام نوویؓ حضرت انس رضی اللہ عنہ کی حدیث کو اس باب میں لائے ہیں۔ قیامت اور خروج د جال سے پہلے کار ہائے خیر کر لینے کی تا کید

السابع: عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " بادِرُوا بالأَعْمَال سَبْعاً ، هَلْ تَنْتَظِرُونَ إلاَّ فَقراً مُنسياً ، أَوْ غِنى مُطغِياً ، أَوْ مَرَضاً مُفسِداً ، أَوْ هَرَماً مُفْنداً ، أَوْ مَوتاً مُجْهزاً ، أَوْ الدَّجَالَ فَشَرُّ غَائِبٍ يُنْتَظَرُ ، أَوْ السَّاعَة فالسَّاعَة أدهَى وَأَمَرُ """ رواه الترمذي ، وَقالَ: " حديث حسن ".

توجهه: حفرت ابوہر برہ و ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:
سات چیزوں کے پیش آنے سے پہلے جو بھی کارہائے خیر کر سکتے ہو کر لو آخر تم کس چیز کا انظار کرتے ہو کیا
اس تنگدستی (اور فقروفاقہ ) کاجوسب کچھ بھلادی ہے ہوالاں دولت مندی کا؟جو (دولت کے نشہ میں مست
اور) سر کش بنادی ہے ہیا اس بیاری کا بجو ہوش وحواس بھی جاہ کر دیتی ہے یااس عقل و خرد کو خراب کر دینے
والے) بڑھا ہے کا؟ جس میں اچھی بری بات کی خبر ہی نہیں رہتی یاد نیا سے رخصت کر دینے والی موت کا؟ یا
خروج دجال کا کہ وہ (آ تھوں سے) پوشیدہ ایک ایسا شرہے جس کا انظار کیا جارہ ہے (کہ اب آیا اور جب
آیا) یا قیامت کا انظار کر رہے ہو حالا نکہ قیامت تو سب سے بڑی مصیبت اور سب سے زیادہ تلخ حقیقت ہے
(جس کی ہوش رہا تفصیل قر آن کر یم میں شرح وسط کے ساتھ بیان کی گئے ہے) (تدی)

تشریح: یہ ظاہرہے کہ آخرت کی فکر اور اس کے لئے کارہائے خیر انجام دینے کی ضرورت کا احساس اور وقت ان ساتوں چیزوں کے پیش آجانے کے بعد نہیں رہ سکتا اور ان کا پیش آنا یقینی ہے جلد ہویاد برسے موت اور قیامت کے بعد تو عمل کا وقت ہی نہیں رہتا و جال کا فتنہ جس کا کھٹکا ہر وقت لگار ہتا ہے انسان کی عملی قوت کو مفلوج کر دینے میں قیامت سے کچھ کم نہیں ہے باقی چار چیزوں اے فقر ۲ے غنا سے مرض ۲۔ عقل و خرد کو مفلوج کر دینے والا بڑھاپا۔ کے متعلق انسانی زندگی کے تجربات و واقعات شاہد ہیں کہ ان حالات میں بھی انسان کو ہوش باقی نہیں

ر ہتااور نہ ہی آخرت کے لئے بچھ کیا جاسکتا ہے اور یہ چاروں حالات بھی ایسے ہیں کہ انسان کسی وقت بھی ان کے پیش آ نے کا کھٹکالگار ہتا ہے لہٰذااس سے پہلے کہ اس بیش آ جانے کی طرف سے مطمئن نہیں ہوسکتا ہر وقت ان کے پیش آنے کا کھٹکالگار ہتا ہے لہٰذااس سے پہلے کہ اس فتم کے حالات پیش آئیں انسان کو آخرت کے لئے جو کچھ کرنا ہے بلا تاخیر کر لینا چاہئے اور اس وقت اور فرصت کو غنیمت سمجھنا چاہئے بہی حدیث شریف کا منشا ہے اور یہی ترجمیۃ الباب (عنوان باب) ہے۔

الله اور رسول کی زبان سے محبت کی تصدیق اور فنج کی بشارت ،حضرت عمر کا جذبه شهادت

توجهه: حضرت ابوہر برہ و ضی اللہ عنہ ہے یہ بھی مروی ہے کہ: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ خیبر کے موقع پر (ایک ون) فرمایا: (آج) میں یہ جھنڈ ااس شخص کو دوں گا جو اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت کر تا ہے اور اس کے ہاتھ پر اللہ تعالی فتح عطا فرمائے گا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے (عمر میں) بھی (لشکر کی) امارت (وقیادت) کی خواہش نہیں کی سوائے اس دن کے چنانچہ میں آگے بڑھا (اور سامنے آیا) اس امید پر کہ مجھے اس امارت کے لئے بلایا جائے گا مگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے علی ابن ابی طالب کو بلایا اور وہ جھنڈ اان کو دیا اور فرمایا جاؤاور پیچھے مڑ کر مت دیکھنا یہ اس تک کہ اللہ تعالیٰ تہمیں فتح عطا فرمائیں چنانچہ حضرت علیٰ (آپ کے دست مبارک سے جھنڈ الے کر) تھوڑی دور چلے پھر تھہر گئے مگر چھچے مڑ کر نہیں ویکھا اور بلند آواز سے پکارایار سول اللہ! میں ان لوگوں سے کس بات پر جنگ کروں؟ آپ نے فرمایا: اس وقت تک لاتے رہو جب تک کہ وہ اس بات کی شہادت نہ دیں کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں ہے اور محمد اللہ کے رسول ہیں جب وہ ایساکر لیس گے (لیمیٰ یہ شہادت دے دیں کہ اللہ دیں گئی وو وہ جائے گا ور کان کی جانیں اور مال تمہاری و ستبر دسے محفوظ ہو جائے گا دیں گئی اسلام میں قتل ہو تو دوسرے دیں گئی اسلام میں قتل ہو تو دوسرے سوائے اسلام کے حق کے (یعنی اگروہ کوئی ایساج م کریں گے جس کی سز ااسلام میں قتل ہو تو دوسرے سوائے اسلام کے حق کے (یعنی اگروہ کوئی ایساج م کریں گے جس کی سز ااسلام میں قتل ہو تو دوسرے سوائے اسلام کی حق کے (یعنی اگروہ کوئی ایساج م کریں گے جس کی سز ااسلام میں قتل ہو تو دوسرے سوائے اسلام کے حق کے (یعنی اگروہ کوئی ایساج م کریں گے جس کی سز ااسلام میں قتل ہو تو دوسرے

مسلمانوں کی طرح وہ بھی قتل کئے جائیں گے) باقی ان (کے دلوں) کا حساب اللہ کے سپر دہے (کہ وہ دل سے مسلمان ہوئے یا نہیں؟اس کوخدا کے سواکوئی نہیں جانتاللہٰدااس کا حساب بھی وہی لے گا) (صحح مسلم) فتساورت۔ یعنی میں نے اس کی خواہش رکھتے ہوئے اپنے آپ کواونچا کیا۔

تشویح: اس حدیث میں حضرت عمر اقدام ترجمۃ الباب (عنوان باب) کے تحت آتا ہے کہ نہ صرف فنح خیبر کاکارنامہ بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک سے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی محبت کی شہادت کا حصول ایک ایساکار خیر ہے کہ اس کو انجام دینے کے لئے بغیر کسی جھجک اور تاخیر کے ان کا آگے بڑھنا اعمال صالحہ کی طرف مباورت (عجلت) اور سبقت کی اہم ترین مثال ہے ساتھ ہی حب جاہ و منصب کی غلط فہمی کی تروید بھی فرما دی کہ اس دن کے علاوہ میں نے ساری عمر بھی امارت جیش کی خواہش نہیں گی۔

بہر حال حضرت عمرؓ نے اپنے مخلصانہ جذبے کے اظہار میں مطلق کو تاہی نہیں کی بید دوسر ی بات ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے منشائے خداوندی کے تحت حضرت علیؓ کو فتح خیبر کی سعادت حاصل کرنے کا موقع دیااور انہوں نے کماحقہ شجاعت وسر فروشی کا مظاہرہ کیا (تفصیل کیلئے کتب مغازی میں فتح خیبر کے حالات ملاحظہ بیجئے )

上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面上面

in the second of the second of

Committee the state of the stat

タイプランリンとしているとというとは、アイニアをといるといるというではと

Marana, in the Read of Leading Tollies

シュート という はんしょ こうしゅう はんしょ はんしょ はんしょう しょうしょう

Emmy 1 The warmen and any of the internal in the many the many and the internal inte

Windy John Brown and

# باب فی الجحاهدة مجامده قرآن کریم کی آیات اوران کاتر جمه و تشر تک

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [المنكبوت: ٦٩] ترجمه الله تعالى فرماتے ہیں۔ اور جولوگ ہمارے واسطے مشقتیں اٹھاتے ہیں ان کوہم اپنے راستے سمجھا دیتے (بتلادیتے) ہیں اور بلاشبہ الله احسان کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

٢. وجاهدوافي الله حق جهاده هواجتبكم وماجعل عليكم في الدين من حرج ملة ابيكم ابراهيم (سورة قي آيت ٤٨)

اور مشقتیں اٹھاؤاللہ تعالیٰ کے لئے جیسی اس کے واسطے مشقتیں اٹھانی چا ہمیں اس نے تم کو (اس کام کے واسطے) انتخاب کیاہے اور اس نے (اس) دین میں ذرا بھی دشواری نہیں رکھی (پیہ) تمہارے باپ ابراہیم (جداعلیٰ) کی ملت ہے۔

تفسیو: قرآن و حدیث میں عام طور پر دولفظ آتے ہیں ا۔ ایک جہاد ۲۔ دوسرے مجاہدہ۔ جہاد اللہ تعالی کے دین کے دشمنوں لیخی کا فروں' مشرکوں اور بے دینوں کے ساتھ کیا جاتا ہے خواہ تکوار کے ذریعہ ہو خواہ زبان کے 'خواہ قلم کے ذریعہ 'مجاہدہ خودا پنے نفس امارہ سے کیا جاتا ہے کہ وہ انسان کاسب سے براااور خطرناک دشمن ہے اسکی صورت یہ ہے کہ نفس کی خواہشات اور رغبت کے خلاف اس کے علی الرغم اللہ تعالیٰ کی عباوت وطاعت میں مسلسل شدید ترین مشقتیں اٹھائی جاتی ہیں نفس کی خواہش کے خلاف احکام شرعیہ پر پوراپورا عمل کیا جاتا ہے یہاں تک کہ نفس مخالفت اور سرکشی سے باز آجائے اور کلی طور پر اللہ تعالیٰ اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا تابعد اربن جائے احکام شرعیہ پراگرچہ اس کی خواہش کے خلاف ہوں عمل کرنے کے لئے آمادہ ہو جائے گر شرط یہ ہے کہ یہ مشقتیں قرآن و حدیث کی تعلیمات اور ہدایات کے مطابق اٹھائی جائیں جیسا کہ جائے گر شرط یہ ہے کہ یہ مشقتیں قرآن و حدیث کی تعلیمات اور ہدایات کے مطابق اٹھائی جائیں جیسا کہ لنہدینہ ہم سبلنا میں اللہ تعالیٰ نے وعدہ فرمایا ہے اور اس باب کی حدیثوں میں ان مشقتوں کی تفصیل نہ کور ہو گئے ہیں کہ میں عملہ کو کہتے ہیں یہی عنوان باب ہے جوان دونوں آیوں سے ٹابت ہے احسان کی حقیقت آپ اس مشقت سے کو کہا ہم کہتے ہیں یہی عنوان باب ہے جوان دونوں آیوں سے ٹابت ہے احسان کی حقیقت آپ حضرت جرئیل کی حدیث کی حدیث کی حدیثوں میں ان مشقوں کی حقیقت آپ حضرت جرئیل کی حدیث کی حدیث کی کو جائم کی حدیث کی کو حبارت کے بیان میں (مراقبہ کے بیان میں) پڑھ کے ہیں پھر پڑھ لیجئے۔

# نفس امارہ کی اس دستمنی کا ثبوت قر آن وحدیث سے

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ حضرت یوسف علیہ السلام جیسے پاک دامن نبی کی زباں سے کہلواتے ہیں۔ ومآابریءُ نفسی ان النفس الامارة بالسوءِ الامار حم رہی ان رہی غفو در حیم (سورة یوسف آبت ۵۳) میں اپنے نفس کی برائت نہیں کر تا (صفائی نہیں پیش کرتا) بلاشبہ نفس تو بری ہی باتوں کا کثرت سے حکم کرنے (اور اُبھارنے) والا ہے بجز اس کے کہ میرارب رحم فرمائے (اور اس کے شرسے بچائے) بے شک میر ارب بہت زیادہ بہت بخشنے والا مہر بان ہے۔

ازروئے شریعت ممنوع اور حرام چیزوں اور لذتوں کے سبز باغ دکھا کر دعوت گناہ دینا اور خدا اور رسول کے احکام پر عمل کرنے کی راہ میں رکاو ٹیس کھڑی کرنا اور روڑے اٹکانا تواس نفس امارہ کا ہر وقت کا مشغلہ ہے ہی جیسا کہ قرآن کریم کے لفظ امارۃ بالسوءِ سے ظاہر ہے اور احادیث میں اس کی تفصیل آر ہی ہے لیکن اس نفس کی سب سے زیادہ خطرناک اور بناہ کن دشمنی یہ ہوتی ہے کہ برے برے عباد تیں اور ریاضتیں کرنے والوں کے دلوں میں غیر محسوس طریقے پر ریاکاری خود نمائی اور خود پرستی کے زہر ملاکر انہیں برباد کر ویتا ہے ایک اعلیٰ درجہ کے جانباز غازی کو ایک اعلیٰ درجہ کے صاحب قلم انشاء پر داز کو ان ہی ریاکاری مشہر ت پندی اور خود نمائی وغیرہ کے خفیہ اور زیر نمین حربوں سے ہلاک اور ان کے جہاد فی سبیل اللہ کو برباد شہر ت پندی اور ان کو پیۃ بھی نہیں چلتا ہی طرح آیک عابد شب زندہ دار اور ایک تارک لذات و شہوات پر ہیزگار کی ماری مختوں اور مشقتوں کو انہی حربوں سے بناہ کر دیتا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ نے پہلی آیت کریمہ میں "اصال" کی شرط لگائی۔ اور دوسری آیت کریمہ میں حق تُقاتِه کا اضافہ فرمایا اور آیت کریمہ ذیل میں اس ریاسمعہ و عجب کو شرک نی العبادت قرار دیا اور اس سے منع فرمایا ارشاد ہے۔

فمن كان يوجوا لقآءً ربه فليعمل عملاً صالحاً و لايشوك بعبادة ربه احدًا (مورة كهف آيت ١١٠) اورجو هخص اپنے رب سے ملنے كى أميدر كھاس كوچاہئے كه (زيادہ سے زيادہ) نيك كام كرے اور اپنے رب كى عبادت ميں كسى (چيز) كوشر يك نه كرے۔

اس لئے اور کافروں 'مشر کوں سے پہلے اس مار آستین دسمن کومارنا یعنی نفس کشی کرناضر وری ہے اس کانام مجاہدہ ہے۔
حدیث میں آیا ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کسی غزوہ (جنگ) سے واپس آئے مدینہ کے قریب
پہنچ کر صحابہ کرام گے روبیہ میں نفس کی خباشت کے پچھ آثار محسوس فرمائے تو آپ نے کسی صحابی کو خطاب کر کے فرمایا:
د جعنامن المجھا دالا صغر الی المجھا دالا کبر فان اعدی عدو کے نفسک التی بین جنبیک
ہم چھوٹے جہاد سے بڑے جہاد کی طرف آرہے ہیں اس لئے کہ تمہار اسب سے بڑا و شمن تمہار انفس

ہے جو تمہارے پہلوؤں کے در میان (چھپا بیٹھا) ہے (اور ہر وقت اور ہر حالت میں دعمنی میں لگار ہتاہے اور تمہاری جزیں کا ٹنار ہتاہے)

### انسان کاسب سے برداد سمن

بہر حال انسان کاسب سے بڑااور سب سے زیادہ خطرناک دسمن خود انسان کا نفس ہے یہی انسان کو لذت و آسائش کے سبز باغ دکھا کر طرح طرح سے ہر کار خیر سے روکتاہے اور گناہوں اور برے کا موں کی ترغیب دیتا ہے اس کو مار نااور اس کے علی الرغم (منشا کے خلاف) اللہ تعالیٰ کی عبادت اور کار ہائے خیر میں لگار ہناہی مجاہدہ ہے۔ اسلامی مجامدہ اور عیسائیوں کی ''ر ہمبانبیت''اور ہندووں کے ''بیل فرق بید مجاہدہ اور نفس کشی اس سے بالکل مختلف ہے جو عیسائی را ہب اور ہندوسنیاسی کیا کرتے ہیں وہ لوگ تو جسم کی متمام قوتوں یا کسی خاص قوت کو بالکل ہی ناکارہ اور بے حس (سن) کردیتے ہیں پھروہ کوئی کار خیر بھی نہیں کر سکتا اور جو حقوق اللہ اور حقوق العباد اس پر فرض ہیں وہ بھی ادا نہیں کر سکتا۔

اسلامی مجاہدہ اور نفس کشی شریعت کی حدود میں رہ کر صرف نفس انسانی کے تزکیہ (گناہوں سے پاک کرنے) اور روح انسانی کے تفیہ (جسمانی الاکٹوں سے پاک وصاف کرنے) کے لئے کیاجا تاہے جبیباکہ آپ آئندہ باب الاقتصاد فی العبادۃ کے ذیل میں پڑھیں گے یہی فرق ہے اسلامی مجاہدہ اور عیسائیوں کی"ر بہانیت "اور ہندووں کے "یوگ "میں۔ فی العبادۃ کے ذیل میں پڑھیں گے یہی فرق ہے اسلامی مجاہدہ اور عیسائیوں کی"ر بہانیت "اور ہندووں کے "یوگ "میں۔ ۳۔ قال اللہ تعالیٰ واذکر اسم ربك و تبتل الیہ تبتیلاً (سورۃ مزیل آیت ۸)

الله تعالیٰ کاار شادہ۔اوراپنے رب کانام لیاکرو(نماز بسم اللہ سے شروع کیاکرو)اور ماسویٰ اللہ سے قطع تعلق کرکے اپنے رب کی طرف(کلی طور پراس طرح) متوجہ ہوجایا کرو(کہ غیر اللہ کاخیال بھی دل میں نہ آئے) کے قال اللہ تعالیٰ و اعبدر ہك حتی یاتیك الیقین (سورۃ جرآیت ۹۹)

الله فرماتے ہیں۔اوراپےرب کی عبادت کرتے رہویہاں تک کہ تمہارے پاس یقین (یعنی موت) آ جائے۔ آباری کی تفسیر آباری کی تفسیر

آیت نمبر ۱۳ سور قرمز مل کی آیت ہے جو نزول وحی کی آیات کے نزول کے بعد دوسر ی سورت ہے اس سے پہلے سور قرم نزازل ہوئی ہے جس میں اللہ تعالیٰ اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کوقع فانڈر (اُٹھو پس خبر دار کردو) کے ذریعہ انفرادی تبلیغ کے لئے تیار ہو جانے کا حکم دیتے ہیں اور سور قرمز مل کی اس آیت میں تیار ہونے کا طریقہ بتلاتے ہیں کہ پہلے اپنے نفس کو سخت ترین عباد توں اور ریاضتوں کے ذریعہ جویقینا تمہارے نفس پرشاق اور مشوار ہوں گی پامال کر کے اپنے دل کا تعلق ماسو کی اللہ سے اس طرح منقطع کر لوکہ دل میں غیر اللہ کا خیال تک نہ

آئے اس کے بعد اللہ تعالیٰ کانام لیا کرو( بعنی بسم اللہ سے نماز شروع کیا کرو)اور تر تیل کے ساتھ (رُک رک کراور سمجھ سمجھ کر نماز میں) قرآن پڑھا کرو۔

ان دونوں ریاضتوں میں شب بیداری اور تر تیل کیساتھ قر آن پڑھنے کا فائدہ ذیل کے الفاظ میں بیان فرماتے ہیں۔ ان ناشئة الیل هی اشدو طأو اقوم قیلاً

بلاشبہ رات کا المحنا (شب خیزی) نفس کو پامال کرنے کے لحاظ سے بہت سخت (ریاضت) ہے اور (زبان سے نکلی ہوئی بات کودل میں بٹھانے کے اعتبار سے) بہت محکم (طریقہ) ہے۔

یعنی آسائش پبند نفس پر خواب شیریں کو چھوڑ کرا ٹھنااور بیدار ہونا بہت زیادہ شاق اور د شوار ہے جب تم شب (میں) اُٹھ کر روزانہ عبادت کیا کروگے تو وہ نفس بری طرح پامال ہو جائے گااور نفس کی سر کشی اور سرتالی ختم ہو جائے گی اور اس کے بعدیہ تیسر کی ریاضت یعنی ماسوائے اللہ سے اس طرح قطع تعلق کہ دل میں غیر اللہ کا خیال تک نہ آئے آسان ہو جائے گی۔

چنانچہ یہ تجاہدہ رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلسل ایک سال تک جاری رکھارات کے اول حصہ میں ہی عشاء کی نمازے فارغ ہونے کے بعد دنیاوما فیہا ہے بے خبر ہو کر مصلے پر کھڑے ہو جاتے اور رات بھر محویت کے عالم میں ترتیل کے ساتھ قرآن پڑھتے رہتے یہاں تک کہ رات ختم ہو جاتی بعض روایات سے معلوم ہو تاہے کہ کیف وسر ور میں سرشار ہو کرایک ہی آیت کو بار بار پڑھتے رہتے یہاں تک کہ صبح ہو جاتی چنانچہ صبح حدیث میں آیاہے کہ ایک مرتبہ ساری رات رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم

ان تعذبهم فانهم عبادك وان تغفرلهم فانك انت العزيز الحكيم (سورة ما كده آيت ١١٨)

اگر توان کو عذاب دے تو یہ تیرے بندے ہیں اور اگر توان کو بخش دے تو بیشک توسب پر عالب حکمران ہے۔
پڑھتے رہے اور جسم کی حالت یہ تھی کہ قد موں پر ورم آگیا تھا اور پاؤں پھٹنے گئے تھے تب ایک سال بعد اللہ
تعالیٰ نے یہ دیکھ کر کہ اب آپ کے نفس کی سر کشی بالکل ختم ہو گئی ہے اور وہ نفس امارہ بالسوء کی پستی سے نکل کر نفس
مطمئنہ کی بلندی پر پہنچ گیا ہے اب اس کی رضاوہی ہو گئی ہے جو اللہ تعالیٰ کی رضا ہے اب انتثال اور امر ومرضیات الہیہ
ہی اس کے لئے وجہ طمانیت بن گئے ہیں تب اس مجاہدہ اور ریاضت میں تخفیف فرمادی ارشاد ہے۔

علم ان لن تحصوه فتاب عليكم فاقرءوا ماتيسرمن القران علم ان سيكون منكم موضى واخرون يقاتلون في سبيل موضى واخرون يقاتلون في سبيل الله فاقرءوا ماتيسرمنه (سورة مرس آيت ٢٠٠)

تہارے رب کوعلم ہے کہ تم (اس شب خیزی کا)احاطہ نہیں کر سکتے اس لئے تمہارے رب نے تم پر رحم فرمایا اب (پوری رات کے قیام کی بجائے) جتنا قرآن مجید آسانی کے ساتھ پڑھ سکوپڑھ لیا کرو(اور آپ کے ساتھ قیام کرنے والوں کے متعلق بھی) اللہ کو علم ہے کہ ان میں سے بعض بیار ہو نگے اور بعض اللہ تعالیٰ کا فضل (رزق) حاصل کرنے کے لئے روئے زمین میں سفر بھی کرتے ہوں گے اور بعض اللہ کی راہ میں جنگ بھی کیا کریں گے اس لئے جتنا آسان ہو قرآن پڑھ لیا کر و چنانچہ سر ور کا ئنات صلی اللہ علیہ وسلم کی صلوٰۃ الیل کے متعلق ذخیر ہا حادیث میں آتا ہے کہ اس کے بعد آپ عام طور پر رات کے آخری چھٹے حصہ میں اٹھتے اور بھی سات اور بھی نو اور بھی نو اور بھی تیرہ رکھی تیرہ رکھی نو اور بھی اور ساری عمراس پر قائم رہے جیسا کہ آیت کریمہ نمبر ۴ میں مرتے دم تک اس عبادت پر قائم رہنے کا حکم دیا گیا ہے۔

اس مجاہدہ کا مقصد اور اس کی بر کات

یہ مجاہدہ اور نفس کشی سر ور کا نئات صلی اللہ علیہ وسلم سے صرف اس لئے کرائی کہ آپ کے نفس کی خلقی سر کشی وسر تابی ختم ہو جائے اور وہ آپ کا تابعدار بن جائے اور جبیبا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ وہ نفس امارہ بالسوءِ کے اور فتم ہو جائے اور وہ آپ کا تابعدار بن جائے اور جبیبا کہ ہم بیان کر چکے ہیں کہ وہ نفس امارہ بالسوءِ کے اونی مرتبہ پر پہنچ جائے کہ اللہ تعالیٰ کا منشاء ہی اس کا منشاء اور اللہ کی رضا مندی اس کی رضا بن جائے اور امتثال اوامر ومرضیات الہیہ ہی اس کے لئے وجہ طمانیت ہو جائے۔

چنانچہ اس سال بھر کے مجاہدہ کے بعد آپ کا نفس کلی طور پر آپ کے تابع ہو گیا بھی بھی کسی نافر مانی یابری بات کا خیال تک بھی نہ دن میں آپ کے دل میں آتانہ رات میں اور آپ خالصتاً لوجہ اللہ نہایت کا میابی کے ساتھ انذارہ تبلیغ کا فریضہ اداکر سکے ابتدامیں آپ نے اللہ تعالی کے دشمنوں کی تام تر ایذار سانیوں اور انڈارہ تبلیغ کی راہ میں ان کی پیداکر دہ رکاوٹوں کو نہایت صبر وسکون کے ساتھ بر داشت کیا اور اپناکام کرتے رہاں کے بعد اللہ تعالی کے حکم سے مدینہ طیبہ بجرت اور قیام فرماکر انہی دشمنوں کے ساتھ نہایت کا میاب لڑائیاں لڑیں اور بڑے بڑے معرکے سرکئے حتی کہ صرف دس سال کے عرصہ میں تمام جزیرۃ العرب مسلمان ہو گیا اور کفروشرک کانام لینے والا بھی کوئی نہ رہا۔

اور سب سے بڑا آپ کاکارنامہ کیہ ہے کہ اس قیام کیل کی ریاضت میں آپ کے ساتھ شرکت کرنے والے صحابہ بعنی مہاجرین اولین اور انصار کی ایک ایک سر فروش غازیوں اور مبلغوں کی جماعت تیار کردی جنہوں نے آپ کی و فات کے بعد اللہ تعالی کے دین کوروئز مین کے چیہ چیہ پر پہنچادیار ضی اللہ عنہم ور ضواعنہ سے بیں اس مجاہدہ کے برکات و ثمر ات جو آپ نے اور آپ کے ساتھ صحابہ رضی اللہ عنہم نے کیا۔

وقال تعالىٰ فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره

نیز فرمایا که "جس میں ذرہ بھر نیکی ہوگی وہ اس کو دیکھے لے گا۔"(الزلزال:۷)

تفسیر:چوتھی آیت میں فرمایا جس نے ایمان کے ساتھ کوئی خیر کی ہو گی وہ اس کواس کے نواب اور جزاء کی شکل میں د مکھے لے گا، نیکی ایمان ہی کے ساتھ معتبر ہے بغیر ایمان نیکی کااعتبار نہیں خود ایمان بہت بڑی نیکی ہے اس لئے صاحب ایمان خواہ کتنائی گناہ گار ہو ہمیشہ جہنم میں نہیں رہے گابلکہ وہ بالآخر جہنم سے نکال لیاجائےگا۔ (تغیر مظہری، معارف القرآن)

۲۶. وقال تعالیٰ: ﴿و ما تقدموا لانفسکم من خیر تجدوہ عند الله هو خیرا وأعظم اجراً ﴾

مزید فرمایاکہ "اور جوتم اپنے لیے اچھائی آگے بھیجے ہواسے اللہ تعالیٰ کے ہاں بہتر اور صلہ میں بڑھا ہولیا گے۔ "(ارز بن ۲۰۰)

تفیر: پانچویں آیت میں فرمایا کہ جو نیکی دنیا کی زندگی میں کروگے اللہ کے ہاں اس کو نہایت بہتر صورت میں
پاؤگے اور بہت بڑا اجراس پر ملے گاتو ہے نہ سمجھو کہ جو نیکی ہم کرتے ہیں یہیں ختم ہوجاتی ہے ایسا نہیں ہے یہاں سے
تم جو نیکیاں آگے بھیج رہے ہوسب اللہ کے یہاں جمع ہور ہی ہیں اور ان میں اللہ سجانہ کے فضل سے دس گنا اور سات سوگنا اور اس سے بھی زیادہ اضافہ ہور ہاہے۔ (تغیر عانی)

﴿ وقال تعالى وما تنفقوا من خير فان الله به عليم ﴾ والايات في الباب كثيرة معلومة مزيد فرمالاكم

> "اور نیکی کے کاموں میں جومال خرچ کرو گے اللہ تعالیٰ یقیناً اس کو جانتا ہے "(ابقرہ: ۲۷۳) غرض اس موضوع پر متعدد آیات قر آنی موجو دہیں۔

تفییر: چھٹی آیت میں اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو اللہ کے راستے میں مال خرچ کرنے کی ترغیب دی ہے اور فرمایا کہ جو مال تم دنیا میں خرچ کر گئے اسے اللہ کے ہاں بڑھا ہوایاؤ گے کہ وہ دنیا میں کے مال سے کہیں بہتر اور اجرو ثواب میں عظیم تر ہوگا۔

a har and the filter of the company of the

## احادیث اور ان کی تشریخ الله تعالیٰ کے دلی سے عدادت رکھنے والوں سے اعلان جنگ اور محبوب خدا بننے کا طریقہ

ب ک سے سیر ابلاہ سیر امر ب طامل کی مرح اور میر ابلاہ ملوں کے در لیے بھے سے فریب سے فریب رہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے اور اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ (کسی چیز کو) پکڑتا ہے اور اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے اور بخد ااگر وہ مجھ سے بچھ بھی مانگتا ہے تو میں اس کو ضرور دیتا ہوں اور اگر وہ (کسی چیز سے) میری پناہ مانگتا ہے تو میں اس کو ضرور پناہ دیتا ہوں۔ صیحے بخاری

اذنتہ: میں اس کو بتادیتا ہوں کہ اس سے میری جنگ ہے۔استعاد نی:نون اور یاد کے ساتھ ہے۔

تشریح: اس مدیث قدی کے تین جزوہیں۔

ا۔ پہلے جزومیں اللہ تعالیٰ نے اولیاء اللہ کے مرتبہ اور مقام کااظہار فرمایا ہے کہ اللہ کے کسی بھی ولی سے عداوت رکھنا اور دشمنی کرنااللہ تعالیٰ سے جنگ کرنے کے مترادف ہے اس لئے کہ ان اولیاء کرام کواللہ تعالیٰ کی معیت خاصہ حاصل ہوتی ہے اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

ان الله مع الذين اتقو او الذين هم محسنون (سورة الخل آيت ١٢٨)

بلاشبہ اللہ تعالیٰ یقیناًان لوگوں کے ساتھ ہو تاہے جو متقی ہیںاور درلوگ جو"احسان" کے رہے والے ہوتے ہیں۔ تقویٰ کی تفصیل آپ اس کتاب کے مستقل" باب تقویٰ" میں پڑھ چکے ہیں اور احسان کی تفصیل آپ حدیث جبر ئیل علیہ السلام میں پڑھ چکے ہیں دوبارہ پڑھ لیجئے تاکہ اس اعلان جنگ کی اہمیت واضح ہو جائے۔ اللہ تعالیٰ ان اولیاء کی تعیین بھی فرماتے ہیں ارشادہے۔

ان اوليآء و الاالمتقون (سورةالانفال آيت ٢٣)

اللہ کے ولی صرف پر ہیز گارلوگ ہوتے ہیں۔

لہذا آج کل کے نام نہادولی جوورع و تقوی کے مفہوم سے بھی آشنا نہیں ہوتے اس حدیث کامصداق ہر گزنہیں ہیں۔
اس حدیث قدی میں اولیا اللہ سے عداوت رکھنے والوں اور دشمنی کرنے والوں سے اللہ پاک کا یہ اعلان جنگ ایسانی ہے جیسے قرآن کریم میں سودی لین دین ترک نہ کرنے والوں سے اعلان جنگ کیا گیا ہے ارشاد ہے۔
یا یہ اللہ ین امنو القو االلہ و ذرو اما بقی من الربو اان کنتم مؤمنین ٥ فان لم تفعلو افاذنو ا بحرب من الله ورسوله (سرة بقره آیت ۲۷۵)

اے ایمان والواللہ سے ڈرواور (جو سود تمہارا باقی ہے اسے چھوڑد واگر تم (فی الواقع) مو من ہواور اگر تم نے اس پر عمل نہ کیا تواللہ اور اس کے رسول سے جنگ کے لئے تیار ہو جاؤ۔

اس کے معنی پیر ہوئے کہ اولیاءاللہ سے عداوت رکھنے والے اور دسٹمنی کرنے والے اللہ تعالیٰ کے نزویک ایسے ہی کشتنی اور گردن زونی ہیں جیسے ممانعت کے باوجو د سودی کار وبار ترک نہ کرنے والے۔

۲۔ حدیث کے دوسرے جزومیں اللہ تعالی نے ان مجوب ترین عبادات کی نشاندہی فرمائی ہے جن کے ذریعے بندہ اللہ تعالی سے قریب ہوسکتا ہے اور ولایت کے مرقبہ پر پہنچ سکتا ہے اور وہ تمام فرض عبادتیں اور احکام شرعیہ ہیں جواللہ تعالی نے اپنے بندوں پر فرض کئے ہیں خواہ وہ حقوق اللہ ہوں خواہ حقوق العباد ' فلامر ہے کہ کسی بھی فرض عبادات یا تھم شرعی کو ترک کرنا شدید ترین معصیت اور گناہ کمیرہ ہے جس کاار تکاب کرنے والا فاسق و فاجر اور عذاب جہنم کا مستحق ہے تو بھلا ایسے شخص کو اللہ کے قرب سے کیا کاار تکاب کرنے والا فاسق و فاجر اور عذاب جہنم کا مستحق ہے تو بھلا ایسے شخص کو اللہ کے قرب سے کیا واسط یہی اقتال ما مورات اور اجتناب منہیات (جن چیزوں کا تھم دیا گیا ہے ان پر عمل کرنا اور جن چیزوں سے منع کیا گیا ہے ان سے دور ر بہنا) تقویٰ کا ابتدائی ورجہ اور مرقبہ و لایت کی طرف پہلا قدم ہے۔

سد حدیث کے تیسرے جزو میں اللہ نعالی نے قرب الہی کے مراتب ومدارج اور آخری مرتبہ مقام رضاوتشلیم کی نشاندہی فرمائی ہے جس پر پہنچ کر بندہ محبوب الہی اور مستجاب الدعوات بن جاتا ہے اور اس ارتقاء وترقی کے ذریعہ سے بھی آگاہ فرمایا ہے۔ کہ وہ ذریعہ کثرت نوا فل ہے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس باب کی بارھویں حدیث میں اپنے قول فاعنی علی نفسك بكثرة السجو دے اس کی تقریح فرمائی ہے لیکن جس طرح نوا فل (نفل نمازوں) کی کشرت اس از دیاو قرب الہی کاذر بعہ ہے اس پر قیاس کر کے تمام نفل عباد تیں نفلی روزے ، نفلی صد قات وانفا قات نفلی حج و عمرہ وغیرہ بھی از دیاو قرب کاذر بعہ قرار دی جاسکتی ہیں اس طرح تمام مستحبات و مند وبات بھی اس ذیل میں آتے ہیں جیسا کہ ان نضائل سے متعلق احادیث سے ظاہر ہو تا ہے جو حدیثوں میں آتے ہیں تاہم اس میں شک نہیں کہ فوقیت اور ترجیح کشرت نوا فل (نفل نمازوں کی کشرت) کو حاصل ہے۔ میں آتے ہیں تاہم اس میں شک نہیں کہ فوقیت اور ترجیح کشرت نوا فل (نفل نمازوں کی کشرت) کو حاصل ہے۔ گویا فرض عباد تمریک نو ویک کشرت اوا کرنے کے ترک پر تو مجرم آگنا ہگار 'مز اکا مستحق ہوگا لیکن خدا تعالی سے رابطہ قائم کرنے کی رغبت 'طلب اور خواہش نفل عبادات بکشرت اوا کرنے سے ٹا بت ہوتی ہو اور فال ہر ہے کہ طلب کے بغیر تو بچھ ماتا ہی نہیں چہ جائیکہ غنی مطلق پروردگار کا قرب 'فرض عبادات اور نوا فل کا یہ فرق پیش نظر رکھنا ہر مسلمان کا فرض ہے۔

تنبیہ: حدیث قدی کے اس جزومیں مقام محبوبیت پر پہنچنے کے بعد بندہ جس رضاوتسلیم کے مرتبہ پر پہنچنا ہے اس کو اللہ تعالی نے ایسے الفاظ سے تعبیر فرمایا ہے جن کے ظاہری معنی سے ایک طحد وزندیق 'خدائے قدوس کی شان تقدیس سے نا آشنا مسلمانوں کو گمراہ کرنے کے لئے یہ دریدہ دہنی کر سکتا ہے کہ اس کے معنی توبہ ہوئے کہ خداالعیاذ باللہ بندہ کے اندر حلول کرجاتا ہے اور خدا اور بندے میں کوئی مغایرت باقی نہیں رہتی اسی طرح ایک منکر صفات الہیم معتزلی (عقلیت پرست) یہ کہہ سکتا ہے کہ اللہ تعالی تواعضاء وجوارح اور جسم وجسمانیات سے پاک و منزہ ہیں ان کے کان 'آنکھ' ہاتھ پاؤں نہیں پھر اس حدیث میں کسے کہہ دیا گیا کہ میں اس کاکان 'آنکھ' ہاتھ پاؤں نہیں پھر اس حدیث میں کسے کہہ دیا گیا کہ میں اس کاکان 'آنکھ 'ہاتھ پاؤں آنکھ کہ دیا گیا

در حقیقت یہ حدیث "متشابہات " میں سے ہاور اس بندے کی آ تکھ کان اور ہاتھ پاؤں بن جانے کے معنی یہ ہیں کہ وہ بندہ رضاء و تسلیم کے اس مقام پر پہنچ جاتا ہے جہاں وہ اپنی آ تکھوں سے صرف ان چیزوں کو دیکھا ہے جن کو متنا اللہ تعالیٰ پند فرماتے دیکھنااللہ تعالیٰ کے منشاء اور رضا کے مطابق ہو تا ہے کانوں سے انہی آوازوں کو سنتا ہے جن کو سنتا اللہ تعالیٰ پند فرماتے ہیں قدم اس طرف اٹھا تا اور چاتا ہے جس اللہ یہ بیں۔ انہی چیزوں کو ہاتھ سے پکڑتا یا چھو تا ہے جن کو پکڑنا چھونااللہ پاک پند فرماتے ہیں قدم اس طرف اٹھا تا اور چاتا ہے جس طرف قدم اٹھا تا اللہ تعالیٰ پند فرماتے ہیں بالفاظ دیگر وہ اپنی مرضی اپنے ارادہ واختیار سے کلی طور پر دست بردار ہوجاتا ہے اس کی مرضی وہی ہوجاتی ہے جو اللہ تعالیٰ کی مرضی ہوتی ہے اس کی خواہش وہی ہوجاتی ہے جو اللہ تعالیٰ کارادہ ہوتا ہے۔ گویادہ اپنی ہستی کو فناکر کے فنائی ہے جو اللہ تعالیٰ کا ادادہ ہوتا ہے۔ گویادہ اپنی ہستی کو فناکر کے فنائی اللہ کے مرتبہ پر پہنچ کر بقابا للہ کامقام حاصل کر لیتا ہے اس کے محب کے درجہ سے ترتی کر کے محبوبیت کے مقام پر پہنچ جاتا ہے جیسا کہ حدیث کے الفاظ فاذا احببت سے صراحنا معلوم ہوتا ہے اس کی ظرسے یہ تمام تفصیل کہ میں اس

کاکان'آنکھ ہاتھ'پاؤں بن جاتا ہوں اس مقام مجوبیت کابیان ہے جس کاحاصل صرف یہ ہے کہ بندہ اپنی ہستی کو فنا کر کے وہی کرتا کہتا سنتااور دیکھاہے جواللہ تعالی چاہتا ہے اب وہ خودا پی ذات سے باتی ہے نہ اس کی کوئی خواہش باتی ہے نہ اس کا کوئی منشاءاور ارادہ ہے وہ تو سب بچھ اللہ تعالی کی رضاحاصل کرنے کی راہ میں قربان کرچکا اب تواللہ ہی اللہ ہے اس مقام کومقام رضاو تسلیم یامقام فنافی اللہ وبقاباللہ سے تعبیر کیاجاتا ہے اور بغیر مجاہدہ کے یہ مرتبہ حاصل نہیں ہو سکتا۔ مقام کومقام رضاو تسلیم یامقام فنافی اللہ وبقاباللہ سے محبوب بندے کے پاس و وڑ د وڑ کر آتے ہیں حد بیث فقد سی اللہ تعالی اسپنے محبوب بندے کے پاس و وڑ د وڑ کر آتے ہیں

الثاني: عن أنس رضي الله عنه ، عن النّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيما يرويه عن ربّه عز وجل ، قَالَ : " إِذَا تَقَرِبَ العَبْدُ إِلَيَّ شِبْراً تَقَرِبْتُ إِلَيْهِ فِرَاعاً ، وَإِذَا تَقَرَّبَ إِلَيُّ فِرَاعاً تَقَرَبْتُ مِنْ أَلَيْهُ فِرَاعاً ، وَإِذَا تَقَرَّبَ إِلَيُّ فِرَاعاً تَقَرَبْتُ مِنْ وَلَهُ البخاري .

توجهه: حضرت انس رضی الله عنه کہتے ہیں کہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم اپنے پروردگار عزوجل کا قول نقل کرتے ہیں کہ بزرگ و برتر پروردگار نے ارشاد فرمایا ہے جب بندہ مجھ سے ایک بالشت قریب ہوتا ہے تو میں ایک ہاتھ اس سے قریب ہوجاتا ہوں اور جب وہ (خراماں خراماں) چلتا ہوا آتا ہے تو میں لیکتا ہوا اس کے پاس آتا ہوں۔ صحیح بخاری

 لیعن اللہ تعالیٰ کے علاوہ اور تمام سننے اور دیکھنے والے ایک طرف کانوں اور آئھوں لیعنی قوت سمع وبھر کے مختاج ہیں اگر اسکی مشیت نہ ہو تو قوت سمع وبھر کے ہاوجو دانسان نہ بھی اور دوسری طرف خود اللہ تعالیٰ کے مختاج ہیں اگر اسکی مشیت نہ ہو تو قوت سمع وبھر کے ہاوجو دانسان نہ بھی سکتے ہیں نہ دیکھ سکتے ہیں اس کے ہر عکس اللہ تعالیٰ بذات خود سنتے اور دیکھتے ہیں نہ کسی قوت کے مختاج ہیں نہ کسی عضو کے اس لئے ان کی صفت سمع وبھر ازلی وابدی ہے یہی حال ان کی تمام تر صفات کمال کا ہے اس لئے ان جیسا اور کوئی نہیں ہے وہ اپنی ذات کی طرح صفات میں بھی وحدہ لاشریک لہ ہیں۔

تو (حقیقی معنی میں) سننے اور دیکھنے والا ہے۔

اس لئے اللہ تعالیٰ کا پناس قرب کے طلب گاربندے کے پاس اس کی طلب کی بہ نسبت دوگنی رفتارہے آنے اور قریب تر ہونے کا مطلب اس بندہ کو اپنا محبوب و مطلوب بنالینا ہے جبیبا کہ پہلی حدیث کے الفاظ فاذا انا احببتہ اس حقیقت کو ظاہر کررہے ہیں ورنہ تواللہ تعالیٰ اپنے علم اور قدرت کے اعتبارے تواپنے تمام ہی بندوں کے ساتھ ہیں۔ وھو معکم اینما کنتم (سورۃ الحدید آیت)

الله تعالیٰ کاار شادہے:اور الله تو تمہارے ساتھ ہو تاہے جہاں بھی تم ہو۔

الغرض اس حدیث کاحاصل اور الله تعالی کی رفتار طلب کو بنده کی به نسبت دوگنا ظاہر کرنے کا مقصدیہ ہے کہ قرب خداوندی کا طلب گاربندہ الله تعالیٰ کی رفعت وعظمت اور کبریائی کے سامنے اپنی پستی 'عاجزی اور کمتری کودیکھ کر کہیں ہمت نہار بیٹھے اور طلب سے دستبر دارنہ ہو جائے سجان الله کیاذرہ نوازی اور حوصلہ افزائی ہے قربان جاہے ایسے پروردگار کے۔ مجاہدہ سے حدیث کا تعلق نِظاہر ہے۔

## دو نعمتیں جن سے نفع اٹھانے کے بجائے اکثر لوگ خسارے میں رہتے ہیں

الثالث: عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " نِعْمَتَانَ مَغبونٌ فيهما كَثيرٌ مِنَ النَّاسِ : الصِّحَّةُ ، وَالفَرَاغُ " رواه البِخاري .

توجهه: حضرت ابن عباس رضی الله عنه رسول الله صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ: نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا دو نعمتیں ہیں جن کے بارے میں بیشتر لوگ خسارہ میں ہیں ایک تندرستی دوسرے فارغ البالی (سیح بناری)

تشریح: حدیث سابق سے معلوم ہو چاکہ اللہ تعالی سے قرب حاصل کرنے اور مقام رضاو محبوبیت تک پہنچنے کا واحد ذریعہ نفل عبادات خصوصاً نفل نمازوں میں انتہائی کیسوئی اور خلوص کے ساتھ مشغول ہونا ہے اور اس کے لئے اول صحت و تندرستی در کارہے اور اس کے بعد فارغ البالی وبے فکری' ظاہر ہے کہ ایک مریض اور کسی جسمانی تکلیف میں مبتلا انسان کے لئے تو فرض عباد تیں ادا کرنا ہی وہ بھر ہو تاہے چہ جائیکہ نفل عباد تیں خصوصاً

نفل نمازیں اور وہ بھی اس طرح ول لگا کر پڑھنا کہ ماسوی اللہ سے دل بالکل خالی اور ہمہ تن اللہ تعالیٰ کی طرف اس طرح متوجہ ہو کہ گویا وہ اللہ تعالیٰ کو دیکھ رہاہے اور وہ اللہ تعالیٰ سے مناجات (سر گوشی) کر رہاہے جیسا کہ آپ حدیث جبرئیل علیہ السلام میں احسان کے بیان میں پڑھ چکے ہیں۔

حديث جرئيل كالفاظيم بين: ما الاحسان قال ان تعبدالله كانك تواه وان لم تكن تواه فانه يواك (رود ملم)

اس لئے انسان کی روح اور جہم کا تعلق چولی دامن کاساتھ ہے ایک دوسر ہے متاثر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے اس لئے ممکن نہیں کہ ایک بیار آدمی کو نماز میں وہ یکسوئی اور توجہ الی اللہ میسر آجائے۔ جوایک تندر ست آدمی کو میسر آسکتی ہے اس طرح فارغ البالی یعنی تمام خارجی پریٹانیوں اور پریٹان کن حالات و معاملات ہے امن و تحفظ جس شخص کو حاصل ہو وہ جس قدر یکسوئی اور اطمینان کے ساتھ نماز پڑھ سکتا ہے ایک متفکر اور المجھنوں میں گر فنار پریٹان حال شخص ہر گر جمہ تن متوجہ ہو کر یکسوئی کے ساتھ نماز نہیں پڑھ سکتا خاص طور پر معاشی پریٹانیاں اور کاروباری المجھنیں یالوگوں ہے دوستی ود شخی وغیرہ سے متعلق افکار اور پریٹانیاں کہ بیہ تو انسان کو نرم وگداز بستر پر بھی کاروباری المجھنیں یالوگوں سے دوستی ود شخی وغیرہ سے متعلق افکار اور پریٹانیاں کہ بیہ تو انسان کو نرم وگداز بستر پر بھی چین سے سونے نہیں دیتیں ساری ساری ساری رات کرو ٹیس بدلتے گذر جاتی ہے اور نیند نہیں آتی چہ جائیکہ نماز پڑھنا اور وہ بھی دلجمتی اور یکسوئی کے ساتھ اس لئے بڑا ہی بد نصیب اور محروم القسمت ہے وہ شخص جوان دونوں نعتوں کے میسر ہوتے اپنے محبوب و مطلوب پروردگار کا قرب حاصل کرنے اور اسکا محبوب بننے سے محروم رہے اس سے بڑھ میسر ہوتے اپنے محبوب و مطلوب پروردگار کا قرب حاصل کرنے اور اسکا محبوب بننے سے محروم رہے اس سے اللہ تعالی کی خیارہ اور محرومی ہو سکتی ہے نہ صرف یہ بلکہ بیا علی درجہ کی ناسیاسی ونا شکری بھی ہے اس لئے اللہ تعالی کی عاملے وہ فنی خیارہ اور محرومی ہو سکتی ہے نہ صرف یہ بلکہ بیا علی درجہ کی ناسیاسی ونا شکری بھی ہے اس لئے اللہ تعالی کی عطاکی ہوئی نعمت سے زیادہ فا کدہ اٹھانا ہی اس کی اشکر بیا داکر ناسے چنانچے نبی علیہ الصلو قوالسلام کو تعلم ہے:

واما بنعمة دبك فحدث (س: الضحى آيت ۱۱) باقى اپنى رب كى عطاكى ہوئى نعمت كا اظہار كيا كرواس لئے انديشہ ہے .....كہ اس ناسپاسى كى پاداش ميں كہيں ان نعمتوں ہے بھى محروم نہ كر ديا جائے ورنہ كم از كم قيامت كے دن ان نعمتوں پر باز پرس تو ضرور ہوگی ارشادہے:

ثم لتسلن يومئذعن النعيم (س:التكاثر آيت ٨)

قیامت کے دن تعمتوں سے متعلق تم سے باز پرس ضرور ہو گی۔

ای حقیقت کی طرف نبی رحمت صلی الله علیه وسلم نے اپنی امت کواس مخضر سے مگر انتہائی بلیغ اور جامع ومانع صدیث میں توجہ دلائی ہے تاکہ جن لوگوں کو یہ دونوں نعمتیں میسر ہیں وہ ایک لمحہ بھی ضائع کئے بغیر اس سعادت اور خوش بختی یعنی محبوب رب العالمین اور مستجاب الدعوات بننے کاشر ف حاصل کرنے میں کو تاہی نہ کریں اور کشرت سے نوا فل پڑھیں ورنہ اس سے بڑھ کر کوئی خسارہ نہ ہوگا۔

اور ظاہر ہے کہ بیہ دونوں نعمتیں بھی دنیا کی تمام نعمتوں کی طرح ناپائیدار اور فناپذیر ہیں بلکہ شب وروز کے

مشاہدات و تجربات شاہد ہیں کہ خاص طور پریہ دونوں نعمتیں ہے حد سریع الزوال ہیں آن کے آن میں انسان صحت اور فارغ البالی سے محروم ہو جاتا ہے اس لئے اس سے قبل کہ یہ دونوں نعمتیں ضائع ہوں ایک لمحہ کی تاخیر کئے بغیران سے زیادہ فائدہ اٹھالینا جائے ورنہ پھر کف افسوس ملنے کے سوا کچھ حاصل نہ ہوگا۔

#### ہار ی حالت

اس پُر آشوب زمانہ میں ہماری حالت تواس قدر دگرگوں اور ناگفتہ بہ ہے کہ ہم ان دونوں نعمتوں تندرستی اور فارغ البالی سے قرب ورضاء الہی حاصل کرنے کے بجائے شب وروز دنیا کی بے حقیقت جائز ونا جائز اغراض وخواہشات پوری کرنے اور زیادہ سے زیادہ مال وجاہ حاصل کرنے میں بلکہ علانیہ نا فرمانیوں اور گنا ہوں کاار تکاب کرنے میں صرف کررہے ہیں ہم نہ صرف یہ کہ ان نعمتوں سے جو فا کدے اٹھانے چاہئے تھے وہ نہیں اٹھارہے بلکہ ان سے ناروا فاکدے اٹھارہے ہیں اور صرف المشی ءِ فی غیر محلہ (چیز کو بے محل استعال) کرکے ظلم کے مرتکب ہورہے ہیں اس کے مسنون دعاؤں میں ایک استعفار کے ذیل میں آیا ہے۔

واستغفرك للنعم التي تقويت بهاعلى معصيتك

اور میں تجھے مغفرت جاہتاہوں ان نعمتوں (کے استعلی) پر جن سے میں نے تیری نافرمانی کرنے پر قوت حاصل کی۔ اس لئے ہمیں تو اس بدترین ناسیاس 'پرزیادہ سے زیادہ توبہ واستغفار کرنا جاہئے اس لئے کہ کفران نعمت اور ناشکری وناسیاسی کی اللہ تعالیٰ بہت سخت سز ادیتے ہیں ارشاد ہے۔

ولئن كفرتم ان عذابي لشديد (س:ايراتيم آيت)

اور بخدااگرتم نے ناشکری کی تومیر اعذاب بہت سخت ہے۔

اور جن لوگوں کو یہ دونوں نعمتیں تندر سی وفارغ البالی حاصل ہیں انہیں بلا تاخیر نفل عبادات خصوصاً نفل نمازوں میں مصروف ہوکر قرب در ضاء الہی حاصل کرنا چاہئے کہ یہی ان نعمتوں کے شکریہ اداکرنے کا طریقہ ہے اور ان سے بچنا چاہئے واللہ یہدی الی المحق حدیث کا تعلق مجاہدہ کے باب سے ظاہر ہے:
طویل قیام کیل (تہجد کی نماز) مغفر ت کا ذریعہ بھی ہے اور ادا شکر بھی ہے صلاحی ہے

الرابع: عن عائشة رَضي الله عنها: أنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَقُومُ مِنَ اللَّيلِ حَتَى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ فَقُلْتُ لَهُ: لِمَ تَصنَعُ هَذَا يَا رسولَ الله ، وَقدْ غَفَرَ الله لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ فَنْ وَمَا تَأَخَّرَ ؟ قَالَ: "أَفَلا أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْداً شَكُوراً " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ ، هَذَا لفظ البخاري وَحُوه في الصحيحين من رواية المغيرة بن شعبة .

توجمه: حضرت عائشه رضى الله عنها سے روایت ہے کہ نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام (ابتداء میں) شب کواتنا

طویل قیام فرمائے (اور نماز میں کھڑے کھڑے قرآن پڑھتے رہتے) کہ آپ کے قدم مبارک پرورم آجاتا
یہاں تک کہ پھٹنے لگتے تو (ایک دن) میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! آپ ایساکیوں کرتے ہیں درال
حالیہ بخفیق اللہ تعالیٰ نے آپ کے اگلے پچھلے تمام گناہ بخش دیئے ہیں؟ تو آپ نے فرمایا کہ تو کیا میں اللہ تعالیٰ
کا شکر گزار بندہ بنتا پہند نہ کروں؟ (اور اس کے انعام واحسان کا شکر بید نہ اداکروں) بخاری و مسلم صحیح بخاری (کی
حدیث حضرت عاکش کے الفاظ ہیں مغیرہ بن شعبہ کی روایت بھی بخاری و مسلم میں اس کے مائند آئی ہے۔
تشویع: یہ اس زمانہ کا واقعہ ہے جبکہ سورۃ مز مل کا صرف پہلار کوع نازل ہوا تھا اور اس میں اللہ تعالیٰ نے
تشویع: یہ اس زمانہ کا واقعہ ہے جبکہ سورۃ مز مل کا صرف پہلار کوع نازل ہوا تھا اور اس میں اللہ تعالیٰ نے
(نماز میں) طویل قیام اور تر تیل کے ساتھ قرآن پڑھنے کا تھم دیا تھا چنانچہ ارشاد ہے:

يايهاالمزمل قم اليل الاقليلانصفه او نقص منه قليلاً او زدعليه ورتل القران ترتيلاً (مورة مرال: آيت ا٣٠)

## اے تملی والے!

حصہ کے علاوہ پوری رات (نماز میں) کھڑے رہا کرو آدھی رات یا آدھی رات سے پچھے کم (ایک تہائی) یا پچھ زیادہ (دو تہائی)اور آہتہ آہتہ قرآن پڑھا کرو۔

ایک سال کے بعدازراہ شفقت و تر حم اس میں تخفیف کردی گی ارشاد ہے۔
ان دہلے یعلم انك تقوم ادنی من ثلثی الیل و نصفه و ثلثه و طائفة من الذین معك و الله یقلد الیل و نصفه و ثلثه و طائفة من الذین معك و الله یقلد الیل و نصفه و ثلثه و طائفة من الذین معك و الله یقلد الیل و النهار علم ان لن تحصوه فتاب علیكم فاقر ء و اما تیسو من القر ان (سورة مرس سن ۱ تایت ۲ ایک تم ان رات بخشین تم ہارا پر وردگار جانتا ہے کہ تم دو تم انی رات کے قریب یا آدھی رات یا ایک تم انی رات رانی زنماز میں کھڑے قرآن پڑھتے رہتے ہواور تم ہارے ساتھیوں کا ایک گروہ بھی (تم ہاری پیروی کرتا ہے) اور الله بی رات دن کے انداز ہے مقرر کرتا ہے (بھی رات چھوٹی دن بڑا اور بھی رات بڑی دن چھوٹا ہوتا رہتا ہے) اس نے جان لیا (یعن ظاہر کر دیا) کہ تم اس کا احاظہ ہر گزنہیں کر سکتے (یعنی تہد کے وقت کا صبح اندازہ نہیں کر سکتے (یعنی تہد کے وقت کا صبح اندازہ نہیں کر سکتے ) اس لئے اس نے تم ہاری حالت پر توجہ فرمائی (اور تم ہاری مجبوری اور کمزوری پر ترس کھایا) بس اب جتناتم سے ہو سکے قرآن پڑھ لیا کرو (تمام رات مشقت ندا ٹھایا کرو)

چنانچه حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہاایک طویل حدیث میں سعد بن ہشام کے سوال کے جواب میں فرماتی ہیں۔ الست تقراء یا یھا المزمل

کیاتم (قرآن میں) سورة مزمل نہیں پڑھتے؟ میں نے عرض کیا۔

قلت بلى قالت فان الله عزوجل افترض قيام اليل في اول هذه السورة فقام النبي صلى الله عليه وسلم واصحابه حولاً وامسك الله خاتمتها اثنى عشرشهرًافي السمآء حتى انزل في اخرهذه السورة التخفيف (صح ملم جلداص ٣٥)

کیوں نہیں (ضرور پڑھتاہوں) کہنے لگیں اللہ تعالیٰ نے اس سورۃ کے اول حصہ میں قیام کیل کو فرض قرار دیا ہے چنانچہ نبی علیہ الصلوۃ والسلام اور صحابہ رضی اللہ عنہم نے ایک سال تک اس حکم کے تحت (تمام رات قیام کیل جاری رکھا) اور اللہ تعالیٰ نے اس سورۃ کے آخری حصہ کو بارہ مہینے آسان (بیت المعمور) میں روکے رکھا تا ایں کہ اس سورۃ کے آخری حصہ کو بارہ مہینے آسان (بیت المعمور) میں روکے رکھا تا ایں کہ اس سورۃ کے آخر میں (اس پوری رات کے قیام میں) اللہ تعالیٰ نے تخفیف نازل فرمائی۔

الغرض ایک سال تک اس طویل ریاضت اور محض مجاہدہ کے بعد اللہ تعالی نے بچھ تخفیف فرمادی کیکن آخر عمر تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رات کے بچھلے تہائی حصہ یعنی چھٹے حصہ میں برابر قیام فرماتے اور نماز تہجد پڑھتے رہے ہیں محققین کے نزدیک بیہ تخفیف شدہ قیام کیل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر خصوصی طور پر فرض تھا جیسا کہ ارشاد ہے۔ ومن الیل فتھ جد به نافلہ لک عسی ان یبعث ربک مقاماً محمودًا (سورۃ بی اسرائیل ع: ۱ آیت ۱۹ ) اور شب کے ایک حصہ میں تم تہجد (کی نماز) میں قرآن پڑھا کرویہ تمہارے لئے (پنجگانہ نمازوں پر)زا کد ہے توقع ہے کہ تمہارا پروردگارتم کو مقام محمود (مقام شفاعت عظمی) عطافرمائے گا۔ باقی اُمت کے لئے مستحب بلکہ سنت موکدہ ہے۔ باقی اُمت کے لئے مستحب بلکہ سنت موکدہ ہے۔

باوجود يكه الله تعالى نے آپ كے تمام كرده و ناكر ده گناموں اور خطاوك كى مغفرت كا علان فرماديا تھاار شاد ہے: انافتحنالك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ماتقدم من ذنبك و ماتا خو (سورة الفتح التينا)

بلا شبہ ہم نے تم کو فتح مبین عطافر مائی ہے تا کہ اللہ تمہاری کر دہ خطاؤں اور نا کر دہ خطاؤں کو بھی معاف فرمادے (اور تمام گناہوں اور خطاؤں سے بری اور پاک ہونے کا اعلان کر دیاہے)

پھر بھی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہانے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے آخر عمر تک اس قیام لیل کی مشقت برواشت کرنے پرازراہ محبت وشفقت آپ سے یہ سوال کیااس لئے کہ ان کے خیال میں اللہ تعالی کے اس سورة مزمل کے ختم پرواستغفروا الله' ان الله غفور رحیم فرمانے سے یہ ظاہر ہو تا ہے کہ اس قیام لیل کا مقصد اللہ تعالیٰ سے اپنے گناہوں کی مغفرت طلب کرنا ہے تو آپ کے تو تمام کردہ وناکردہ گناہوں کی مغفرت کا اللہ تعالیٰ سے اپنے گناہوں کی مغفرت طلب کرنا ہے تو آپ کے تو تمام کردہ وناکردہ گناہوں کی مغفرت کا اللہ تعالیٰ

اعلان فرما چکے اب آپ کواس قدر مشقت اٹھانے کی کیاضر ورت ہے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عائشہ رضی الله عنها کے اس خیال کی اصلاح فرماتے ہیں کہ اے عائشہ اس قیام کیل کا مقصد جس طرح طلب مغفرت ہے ای طرح شکر نعمت بھی اس کامقصدہاور اللہ تعالیٰ نے مجھ پراتنا عظیم احسان فرمایاہے کہ میرے تمام کردہ وناکر دہ گناہوں کی معافی کاد نیامیں ہی اعلان فرمادیااس عظیم انعام واحسان کا شکریہ اسی طرح ادا ہو سکتاہے کہ میں اس کے بعد بھی اعتراف نعمت اور اظہار منت کے طور پر مرتے دم تک اس قیام کیل اور شب بیداری کے مجاہدہ پر قائم ہوں۔ یمی انعام عظیم' تمام کرده وناکر ده خطاوُں کی مغفرت کااعلان' رحمت عالم صلی الله علیه وسلم کاوه طغیر کی امتیاز ہے جس کی بناپر محشر کے دن جبکہ اللہ تعالیٰ کا قہروغضب اپنی مخلوق پراس در جہ پر پہنچاہو گا کہ نہ اس طرح بھی پہلے غضبناک ہوئے اور نہ آئندہ بھی اس طرح غضب ناک ہو نگے اور تمام انبیاء گرام آدم علیہ السلام سے لے کر حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک اس ہولناک دن میں اس شفاعت عظمیٰ یعنیٰ تمام مخلوق کی شفاعت کے لئے خود کو لت ہنا کم (میں اس کااہل نہیں ہوں) کہہ کرادرا پی اپی خطاؤں کویاد کر کے تفسی تفسی (مجھے تواپی پڑی ہے اپی میں تمہاری سفارش کس منہ ہے کروں) کہیں گے اور ہر نبی اپنے بعد کے نبی کے پاس بھیج دے گا تا آنکہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام خاتم الا نبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس تجیجیں گے اور کہیں گے محمہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے پاس جاؤاس کئے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی تمام کر دہ ونا کر دہ خطاؤں کی معافی کا علان فرما کر ہر طرح مطمئن کر دیاہے وہی شفاعت کبریٰ کے اہل ہیں چنانچہ رحمت للعالمین تمام جہانوں کے لئے رحمت'نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام عرش عظیم کے سامنے سر بسجو د ہو کر شفاعت کی اجازت طلب کریں گے اور اللہ تعالیٰ فرمائیں گے۔

ارفع رأسك سل تعطه اشفع تشفع

رسی و سعد میں معدد کے اور ایک کا بیاجائے گاسفارش کرو تمہاری سفارش قبول کی جائے گی۔

اس اجازت کے بعد بی آپ تمام اُمتوں کے لئے شفاعت (سفارش) فرمائیں گے بہی مقام وہ مقام محمود ہے جس کے عطافرمانے کی بشارت بھی اللہ تعالی نے اس قیام لیل کے تکم پر ساتھ ساتھ دی ہے ارشاد ہے۔
ومن الیل فتھ جد به نافلة لك عسى ان یبعثك ربك مقاماً محموداً (سورة بنی اسرائیل عوات ہے۔)
اور یہی وہ مقام محمود ہے جس کی بناپر خاتم الا نبیاصلی اللہ علیہ وسلم نے اعتراف نعت اور اظہار منت کے طور پر فرمایا ہے۔
اناسیدولدادم و لا فحر بیدی لواء الحمدولا فحر ادم فیمن بعدہ تحت لواء ہی و لا فحر '
میں تمام اولاد آدم کا سردار ہوں فخر کے طور پر نہیں کہتا میرے ہاتھ میں حمد الہی کا جھنڈا ہوگا فخر کے طور پر نہیں کہتا۔

میں تمام اولاد آدم کا سردار ہوں فخر کے طور پر نہیں کہتا میرے ہوں گے فخر کے طور پر نہیں کہتا۔

اس تمام تفصیل کے بعد کے تمام انبیاء میرے جھنڈے کے بنچ ہوں گے فخر کے طور پر نہیں کہتا۔

اس تمام تفصیل کے بعد اندازہ کیجئے کہ یہ تمام عمر شب بیداری کی ریاضت اور استغفار پر مداومت آپ کے لئے کن عظیم رفعتوں پر چہنچ کا باعث نبی ہے فداہ ابی وامی صلی اللہ علیہ و سلم

تنبیہ: یہاں یہ شبہ ہو تاہے کہ جب تمام انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام اہل سنت والجماعت کے عقیدہ کے مطابق معصوم اور گناہوں سے پاک ومحفوظ ہیں خصوصار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کہ آپ کادامن تو برائے نام گناہوں سے بھی پاک ہے پھراللہ تعالیٰ کس طرح ارشاد فرماتے ہیں۔

ليغفر لك الله ماتقدم من ذنبك وماتاخو (٧:١١٤٥ من دنبك

تاکہ تمہارے کر دہ ونا کر دہ (سب) گناہ معاف کر دے۔

اس شبہ کاجواب ہم باب توبہ واستغفار کے ذیل میں حدیث نمبرایک کے تحت دے بچے ہیں اس کو ضرور دوبارہ پڑھ لیجئے۔ ر مضان کے آخری د نول میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تمام رات خود بھی جاگتے اور گھروالوں کو بھی جگاتے تھے

الخامس: عن عائشة رضي الله عنها ، أنَّها قَالَتْ : كَانَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا دَخَلَ العَشْرُ أَحْيَا اللَّيلَ ، وَأَيْقَظَ أَهْلَهُ ، وَجَدَّ وَشَدَّ المِنْزَر . مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .والمراد: العشر الأواخر مِنْ شهر رمضان . و" المِنْزَرُ ": الإزار ، وَهُوَ كناية عن اعتزال النساء . وقيلَ : المُرادُ تَشْمِيرُهُ للِعِبَادةِ ، يُقالُ : شَدَدْتُ لِهَذَا الأَمْر مِنْزَرِي : أي تَشَمَّرْتُ وَتَفَرَّغْتُ لَهُ .

توجهه: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت کے کہتی ہیں۔ جب (رمضان المبارک) آخری عشرہ آتا تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خود بھی (تمام) رات بیدار (اور نمازیا تلاوت قرآن اور اس کے علاوہ ذکر واذکار میں مشغول) رہتے اور اپنے گھر والوں کو بھی بیدار فرماتے اور (عبادت میں) انتہائی مخت و مشقت برداشت کرتے اور تہبند کس لیتے۔

یہ حدیث متفق علیہ ہے۔امام نووی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں تہبند کس لینے سے مرادازواج مطہرات سے علیحدگی اختیار کرناہے (یعنی اس عشرہ میں ازواج مطہرات میں سے کسی کے پاس بھی نہ جاتے )اور بعض علاء نے کہا کہ تہبند کس لینے سے مراد عبادت کے لئے کمر کس لیناہے چنانچہ محاورہ میں کہا جاتاہے میں نے فلاں کام کے لئے کمر کس لی ہے اور خود کو فارغ کر لیاہے (یہی دوسرے معنی زیادہ صحیح معلوم ہوتے ہیں کیونکہ آپ اس آخری عشر میں اعتکاف میں ہوتے تھے اس لئے ازواج مطہرات کے پاس جانے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا کیونکہ زمانہ اعتکاف میں ہوی کے پاس جانا بنص قر آن ممنوع ہے۔

تشریح: ہر مسلمان کا عقیدہ ہے کہ ماہ ر مضان المبارک سال کے بارہ مہینوں میں سب سے زیادہ خیر و برکت کا مہینہ ہے اس مہینے کے دن تمام سال کے دنوں سے افضل اور را تیں تمام سال کی را توں سے افضل ہیں اس لئے کہ اس ماہ مبارک کی را توں میں سے ایک رات لیلۃ القدر ہے جو قر آن کریم کی تصر تک کے مطابق ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔ ای لئے اس ماہ مبارک میں رضاء خداد ندی حاصل کرنے کی غرض سے خیر البریۃ افضل الخلائق رحمۃ للعلمین صلی اللہ علیہ وسلم مجاہدہ اور عبادت الہی میں محت ومشقت اٹھانے کے لئے خود بھی کمر کس لیا کرتے اور اہل خانہ کو بھی شب بیداری کی تلقین فرماتے ہیں جس کا اجمالی تذکرہ اس حدیث میں کیا گیاہے اور رمضان المبارک کے شب وروز میں عبادات کی تفصیل کہ دن میں آواب صوم کی پوری پابندی کے ساتھ روزے رکھے رات میں قیام لیل فرماتے آخر عشرہ میں اعتکاف مسنون کرکے تبتل تمام مخلوق بلکہ ماسوائے اللہ سے قطع تعلق اختیار فرماتے جس کی تفصیلات احادیث میں بھی ذرکور ہیں اور آیات کی تشریح میں بھی آپ پڑھ بھی ہیں جن کا حاصل ہے کہ رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وسلم اس ماہ مبارک کا ایک لمحہ بھی ضائع نہ ہونے دیتے۔

نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس اسو ہ حسنہ کی پیروی ہر عشق رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مدعی کا فرض ہے بہی محبت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ثبوت ہو سکتا ہے ور نہ صرف زبانی دعوی اور خاص خاص او قات و حالات میں بلند آواز سے درود و سلام پڑھنااور میلاد کی محفلیں سجانا تو فریب نفس کے سواتچھ نہیں۔

امام نووی علیہ الرحمۃ کے اس حدیث کو باب مجاہدہ میں لانے کا مقصد بھی یہی ہے کہ مجاہدہ اور ریاضت کا بہترین وقت رمضان المبارک کے روز وشب ہیں ایک لمحہ بھی اس زریں فرصت اور بابر کت مہینہ کاضائع نہ کرنا چاہئے بلکہ ہر مسلمان کوچاہئے کہ اس انمول فرصت کو کہ ماہ رمضان المبارک اس کو میسر آگیا اللہ تعالیٰ کا ایک عظیم انعام واحسان سمجھ کر اس کا شکریہ اس طرح اوا کرے کہ بغیر کسی بھی قتم کی کو تاہی کے خود کو ہر چیز سے فارغ کر کے شب وروز عبادت میں مصروف رہے واللہ الموفق (اللہ ہی توفیق دینے والاہے)

بہر حال اس حدیث اور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ سے ٹابٹ ہو تاہے کہ سال کے مبارک ترین ایام ولیالی میں قرب خداوندی حاصل کرنے کے لئے معمول سے زیادہ جدو جہد کرنااور مشقت اٹھانار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے اور ایسے ایام ولیالی کا منتظر رہنا اور نزول رحمت خداوندی کے او قات اور فرصتوں سے پوراپورا فائدہ اٹھانا اس امت کا خصوصی شعارہے۔

ای شعار کواختیار کرکے وہ دنیا کی دوسری قوموں اور ملتوں کیلئے لائق اقتداء نمونہ بن سکتی ہے اللہ تعالی کاار شاد ہے۔ لتکونو اشہداء علی الناس ویکون الرسول علیکم شہیداً (سورۃ بقرہ آیت ۱۳۳)

تاکه تم لوگوں کیلئے (حق پرستی کے) گولا بنولوررسول صلی اللہ علیہ وسلم تمہارے اوپر (افتداء سنت دسول کے) گولا ہوں۔
کاش رحمة للعالمین کی امت خصوصاً اس زمانہ خدا فراموشی وخود فراموشی میں اپنے محبوب نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کی
اس سنت پر عمل کر کے اپنے رب کی محبوب امت بن جائے جیسا کہ خود رب العالمین اس امت کو خطاب فرماتے ہیں۔
کتتم خیرامة اخوجت للناس تامرون بالمعروف و تنھون عن المنکر و تؤمنون باللہ (سورۃ عمران ۴:۲) ہے۔

ہم بہترین اُمت ہوتم کولوگوں (کی رہنمائی) کے لئے پیداکیا گیاہے تم (ازروئے شرع) بھلی بات (لوگوں کو) ہتلاتے ہواور (شرعاً) بری بات سے منع کرتے ہواور اللہ پر (کماحقہ) ایمان لاتے ہو۔اللہ الموفق (اللہ ہی توفیق دینے والاہے)

#### الله تعالی کاار شادہ:

الایظن اولئك انهم مبعوثون لیوم عظیم یوم یقوم الناس لوب العالمین (سورۃ المطففین رکو۴ آیت ۴٬۵٬۳ ) کیابیہ لوگ بھی بیر نہیں سوچنے کہ ان کوایک عظیم دن (قیامت کے دن) کے لئے ضرور ضرور دوبارہ زندہ کیا جائے گاجس دن تمام مخلوق رب العالمین کے سامنے پیش ہوگی۔ لیکن وائے برماو برحال ما (افسوس ہم پراور ہمارے حال پر)

بہرحال نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث کا حاصل بھی یہی ہے کہ کارہائے خیر کے انجام دینے میں مطلق تاخیر اور ٹال مٹول نہ کرنی چاہئے جو بھی بن پڑے حالات کی پرواہ کئے بغیر آخرت کے لئے کچھ نہ پچھ ضرور کرتے رہناچاہئے اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کواس کی توفیق عطا فرمائیں۔

## اللہ کے نزدیک طاقتور مومن کمزور مومن سے بہتر ہے مصیبت کے وقت بیرنہ کہو کہ اگر ایباہو تا توابیانہ ہو تا

السادس: عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قال : قال رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم : "
المُوْمِنُ القَوِيُّ خَيرُ وَأَحَبُ إِلَى اللهِ مِنَ المُوْمِنِ الضَّعيفِ وَفِي كُلِّ خَيرُ . احْرِصْ عَلَى مَا المُؤْمِنُ القَوِيُّ خَيرُ اللهِ وَلاَ تَعْجَزْ . وَإِنْ أَصَابَكَ شَيءٌ فَلاَ تَقُلْ لَوْ أَنِي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا ، وَلَكِنْ قُلْ : قُدرُ "" اللهِ ، وَمَا شَاءَ فَعلَ ؛ فإنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيطَان " رواه مسلم. وكذَا ، وَلَكِنْ قُلْ : قُدرُ "" اللهِ ، وَمَا شَاءَ فَعلَ ؛ فإنَّ لَوْ تَفْتَحُ عَمَلَ الشَّيطَان " رواه مسلم. ورايت مع بيل كه: رسول الله صَلَى الله عليه وسلم في ارشاد فرمايا مع طاقور مو من بهتر مع اور الله تعالى كوزياده مجبوب مع مُرور مو من سے اور فير وخوبي توسب بي ميں ہے جوامور تمہارے لئے مفيداور كار آمد بين ان (پر عمل كرنے رہو) اور اگر كوئي وضي كوشش) كياكرواور الله تعالى سے مدوطلب كياكروناكاره نه بنو (جو پجھ بن پڑے كرتے رہو) اور اگر كوئي مصيبت بيش آجائے تويوں مت كہو "أكر ميں (فلال تدبير) كرتا توابيا ايبا ہوتا" بلك يوں كہاكرو يه نقد بر خداوندى ہے (اسے كون بدل سكتا ہے اور الله تعالى نے جو چاہاكيا" اس لئے كه (اگر) كالفظ شيطان فقد بر خداوندى ہے (اسے كون بدل سكتا ہے اور الله تعالى نے جو چاہاكيا" اس لئے كه (اگر) كالفظ شيطان كي كار گزارى كاراسته كھولتا ہے۔ مسلم نے روايت كيا۔

تشویح: اس ارشاد نبوی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دوجزو ہیں اول جزو میں بندہ مومن کوجو بھی وہ حسب طاقت وقدرت عبادت وطاعت الٰہی رضاء خداو ندی حاصل کرنے کے لئے کر سکتا ہے اس میں بلا تاخیر وتردد مصروف اور سرگرم عمل رہنے کی ترغیب ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے

وفي ذلك فليتنافس المتنافسون (سورة المطففين ع: آيت ٢٦)

اوراس (نیکوکاری) میں (ایک دوسرے سے) آگے نکلنے کی کوشش کرنے والوں کو کوشش کرنی چاہئے

اورائ بنا پرطاقتور مومن کو کمزور مومن سے بہتر اور محبوب تر فرمایا ہے کہ وہ زیادہ سے زیادہ مشقت برداشت کر کے عبادت وطاعت خداو ندی میں ہمہ تن مصروف رہ کراس مقام محبوبیت پر پہنچتا ہے جس پر کمزورا پی کمزوری کی وجہ سے نہیں پہنچ یا تالیکن بہر حال ایمان اور عمل صالح کی دولت اس کے پاس بھی ہے اس کے ذریعے جنت یعنی مقام رضاء الہی میں وہ بھی پہنچ ہی جائے گا گومومن قوی کا درجہ نہ پاسکے رحمت خداد ندی سے مایوس کی کو بھی نہ ہونا چاہئے۔ سجان اللہ ارشاد ہے۔

د حمتی و سعت کل شیء (میری رحمت توہر چیز (اور ہر شخص) کیلئے عام ہے) (سورۃالاعراف ؟ ۱۹:۱۰ ہے۔ ۱۹)
ای لئے آخرت میں کام آنے والے اعمال پر عمل پیرا ہونے کی حرص اور رغبت و شوق ہر مومن میں ہونا
چاہئے اور عمل کے لئے اللہ تعالی سے ہی مدو طلب کرتے رہنا چاہئے کہ ہم کو ہر رکعت میں اللہ تعالی سے ہی مدو
طلب کرنے کی تعلیم دی گئی ہے ارشاد ہے۔

ایاك نعبدوایاك نستعین (تیری بی ہم عبادت كرتے ہیں اور تجھ بی سے ہم مدوچاہتے ہیں) (سورۃ فاتحہ) اور ابوہر ریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث (یہ حدیث بخاری و مسلم میں موجود ہے) قدی میں اللہ تعالیٰ نے اس دعاکے قبول كرنے كاوعدہ فرمایا ہے ارشاد ہے۔

ولعبدى ماسل .....اور ميرے بندے كيلئے ہے جواس نے مانگا۔

کاش کہ ہم ہر نماز کی ہر رکعت میں سورۃ فاتحہ پڑھتے یاامام سے سنتے وقت اس ایمان پروروعااور اس کی بشارت قبولیت کوکان لگاکر توجہ سے سنیں یا غور سے پڑھیں اور ہمارے ایمان تازہ ہوں۔ بہر حال اللہ تعالیٰ اپنے کمزوراور عاجز بندے کے شوق اور حرص کود کھے کر ضرور اس کی مدد کریں گے جیسا کہ ان کاوعدہ ہے اس لئے اس کمزور اور عاجز بندے کا پنی کمزوری اور عاجزی کو بہانہ بناکر ناکارہ اور مایوس ہو کر بیٹے رہنا بہر صورت ند موم ہے کمزور اور عاجزی کو بہانہ بناکر ناکارہ اور مایوس ہو کر بیٹے رہنا بہر صورت ند موم ہے کیونکہ یہ یقینا انسان کے ازلی وسفن شیطان لعین یاسب سے بڑے دسمن نفس امارہ کا فریب ہے جس سے ہمہ وقت چو کنااور ہوشیار رہنا اور بچناہر مومن پر فرض ہے چنانچہ اسی شیطان کے متعلق اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

و لا تتبعو اخطوات الشیطن انه لکم عدو مبین (بقره ۱۲۱۶ یت۳۸) شیطان کے نقش قدم کی پیروی ہر گزمت کر وبلا شبہ وہ تمہارا کھلا ہواد سمن ہے۔ \*\*

اور نفس امارہ کے متعلق ارشادہ۔

ان النفس لامارة بالسوءِ الامارحم ربي (سورة يوسف ع) آيت ١٢٨)

بلا شبہ نفس تو بری ہاتوں کا ہی کثرت سے حکم دیتاہے بجزاں کے کہ میر اپر ور د گار رحم فرمائے۔ اور دوسرے جزومیں رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کو شیطان کو خفیہ دراندازی سے جس کابے خبری میں اور غیر شعوری طور پرایک مردمومن بھی شکار ہوجاتا ہے خبر دار کرتے ہیں کہ اگر تم کسی اچانک مصیبت بانا گہائی حادثہ کاشکار ہوجاو تو یوں ہر گزمت کہا کرو کہ اگر میں ایسا کرتا تو ایسا ہوتا شیطان تمہاری زبان سے یہ کہلوا کر تمہیں غیر شعوری طور پر تقدیر الٰہی کا مشکر بنانا چاہتا ہے بلکہ یہ کہا کرو کہ تقدیر خداوندی یوں ہی تھی اس کے خلاف ہو ہی نہیں سکتا تھا یہ محض تمہار اخیال ہے اگر میں ایسا کرتا تو ایسا ہوتا در حقیقت جو مشیت الٰہی تھی وہی ہو اے اور یوں ہی ہونا چاہئے تھا جیسا کہ باب مراقبہ کی تیسری حدیث میں جو حضرت علی سے مروی ہے آپ پڑھ چکے ہیں اس حدیث کے بعض طرق کے الفاظ یہ ہیں۔

واعلم ان ما اخطاب کم یکن لیصیب و ما اصاب کی ہم یکن لیخطاب سے میں ہونے میں میں میں ہونے ہیں۔

اور یاد رکھوجو تمہارے ساتھ نہیں ہواوہ ہو ہی نہیں سکتا تھااور جو مصیبت تمہارے اوپر آئی وہ ٹل ہی نہیں سکتی تھی۔اس حدیث کے آخر میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں۔

رفعت الاقلام وجفت الصحف

(تقدیر لکھنے والے) قلم اُٹھ چکے (لکھ کرفارغ ہو گئے)اور تقدیر کے نوشتے خٹک ہو گئے (اب نہیں مٹ سکتے)
حضرت علی رضی اللہ عنہ کی اس حدیث کو بار بار پڑھیئے بڑی ایمان افروز حدیث ہے اور تقدیر الہی پرایمان تازہ
کیجئے اس قتم کے شیطانی وسوسوں کی بیخ کئی کے لئے مسنون دعاؤں میں مندرجہ ذیل دعائیں آتی ہیں انہیں پڑھا
کیجئے تاکہ شیطانی فریب اور وسوسے آپ کو گراہ نہ کر سکیں ایک دعایہ ہے۔

اےاللہ! تواپنے ہر فیصلہ کو میر 'ے لئے بہتر اور خیر کا باعث بنااور اس کے انجام کو میرے لئے ہدایت و بہتری(کا) سبب بنادے۔

سلم انى اسلك الرضابعدالقضاء وبردالعيش بعدالموت ولذة النظر الى وجهك
 وشوقاً الى لقائك فى غيرضراء مضرة والافتنة مضلة

اے اللہ میں سوال کر تاہوں تجھ سے تیرے فیصلے کے بعد (اس پر)رضامندی کااور مرنے کے بعد خوشگوار زندگی کااور تیرے (بے کیف) چہرے کو دیکھنے کی لذت کااور تیسری ملا قات کے شوق کا جس میں کسی مصرت کی بدحالی اور کسی فتنہ کی گمر اہی (کااندیشہ)نہ ہو۔

تنبیہ: یادر کھئے اُن الفاظ"اگر میں ایساکر تا توابیاہو تا" کے استعال کرنے کی یہ ممانعت ایسے امور ماضیہ گزرے ہوئے امور کیساتھ مخصوص ہے جن میں عموماً انسان تقدیر کی شکایت کے طور پراپنی کو تاہی کو نوشتہ تقدیر' تقدیر کا لکھا قراردے کرخودکوکو تاہی کے الزام سے بری کرناچاہتا ہے یا کسی دوسرے پر کو تاہی کا الزام رکھناچاہتا ہے یا غیر ارادی طور پر اس قتم کے الفاظ اس کی زبان سے نکل جاتے ہیں جن سے ایمان بالقدر (تقدیر پر ایمان) کی کمزوری کا پیۃ چلتا ہے جیسا کہ باب مراقبہ کی تیسری حدیث میں جو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے حسب ذیل الفاظ سے معلوم ہو تا ہے۔ واعلم ان الامة لو اجتمعت علی ان ینفعوك لم ینفعوك الابشیء قد كتبه الله لك وان اجتمعوا علی ان یضروك لم یضروك الابشیء قد كتبه الله علیك

اوریادر کھو! کہ اگر پوری اُمت تم کو نفع پہنچانے پر متفق و متحد ہو جائے توجو تمہاری تقدیر میں لکھ دیا ہے اس سے زیادہ نفع نہیں پہنچا سکتے اور اگر وہ تم کو نقصان پہنچانے پر متفق ہو جائیں توجو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے لکھ دیا ہے اس سے زیادہ نقصان نہیں پہنچا سکتے۔

ورنہ توامورمستقبلہ آنے والے امور کے متعلق بطور تنبیہ ان الفاظ کااستعال خود کو تاہی ہے بیخے یاد وسر وں کو بچانے کیلئے بالکل در ست اور جائز ہے قر آن وحدیث میں بھی اور شب وروز کی گفتگو میں بھی استعال ہو تا ہے۔

# جنت مکروہات نفس میں اور جہنم خواہشات نفس میں گھری ہوئی ہے

السابع : عَنْهُ : أَنَّ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " حُجِبَتِ النَّارُ بالشَّهَواتِ ، وَحُجِبَتِ الجَنَّةُ بِالْمَكَارِهِ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وفي رواية لمسلم : " حُفَّتْ " بدل " حُجِبَتْ " وَهُوَ عَلَيهِ . عَناهَ : أي بينه وبينها هَذَا الحجاب فإذا فعله دخلها .

توجهد: حضرت ابوہر برہ درضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جہنم (ناروا) خواہشات سے چھپادی گئے ہے (بعنی طبعًا مرغوب اور دکش ودل آویز مگر شرعاً حرام وناجائز چیزوں میں چھپادی گئے ہے)اور جنت ناگوار (مگر شرعاً ضروری اور فرض وواجب عبادات ومامورات) میں چھپادی گئے ہے۔

امام نوویؓ فرماتے ہیں

یہ تو بخاری اور مسلم دونوں کی روایت کے الفاظ ہیں اور مسلم کی روایت میں ججب (چھپا دی گئی ہے) کے بجائے حفت (گھیر دی گئی ہے) آیا ہے معنی دونوں لفظوں کے ایک ہی ہیں لیعنی انسان کے اور جہنم یا جنت کے در میان (مر غوب امور بیانا گوار امور کی) ایک دیوار حائل ہے پس جب ان میں سے کسی ایک پر عمل کرے گا تواندر داخل ہوگا (لیعنی اگر نفس کی ناجائز خواہشات و مر غوبات پر عمل کرے گا تو جہنم میں جائے گا اور اگر نفس کو ناگوار محسوس ہونے والے اور دشوار امور عبادات واحکام شرعیہ پر عمل کرے گا تو جہنم میں جائے گا)

#### مفصل حديث

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا اللہ تعالیٰ

نے جب جنت کو پیدا فرمایا تو جر کیل ہے کہا جاؤؤرا جنت کو دیکھو چنانچہ جر گیل گے اور جنت کو اور ان تعمقوں کو دیکھا جو اللہ تعالی نے اہل جنت کے لئے تیار کی ہیں پھر والپس آئے اور عرض کیااے میرے رب فتم ہے تیرے عرت وعظمت کی جو بھی کو فراس جنت (اور تعیم جنت) کا حال سے گااس میں ضرور داخل ہو کر رہے گا" پھر اللہ تعالی نے اس جنت کو نا گوار اور دشوار امور (احکام الہیہ کی پابند یوں ہے) گھیر دیا (یعنی مامورات اور منہیات کے خار زار اس کے چاروں طرف بچھا دیئے) پھر ارشاد فرمایا اے جر کیل (اب پھر) جاؤاور جنت کو دیکھو جر گیل گئے اور دیکھا تو واپس آگر عرض کیااے میرے رب فتم ہے تیر کی عزت وعظمت کی بخدا بجھے تو ڈر ہے کہ اب تو کوئی بھی اس جنت میں داخل نہ ہونے پائے گار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ای طرح جب اللہ تعالی نے جہنم کو پیدا کیا تو جر گیل ہے اور جہنم (اور اس کے ہولئاک عذا یوں) کو دیکھا تو واپس آگر عرض کیا ہے میرے پر ورو گار! تیر می عزت و عظمت کی قتم جو بھی اس جہنم کا حال سے گاہر گز اس میں داخل نہ ہوگا تو اللہ تعالی نے جہنم کو مرغوبات ہے گھیر دیا (یعنی ممنوع و محرم لذا کنداور آساکش وراحت کے دل آور جہنم کو (اور اس کے چاروں طرف لگا دے جہنم کو مرغوبات ہے قربایا ہے جر کیل جاؤڈر را اب جہنم کو دیکھو جر گیل گئے اور جہنم کو (اور اس کے چاروں طرف لگا دے پھر جر گیل ہے قربایا ہے جر کیل جاؤڈر را اب جہنم کو دیکھو جر گیل گئے وار بن کی خور اس کیا ہے میرے پر ورد گار! تیر می عزت و عظمت کی قتم اب تو مجھے ڈر ہے کہ کوئی بھی جہنم میں واپس آگر عرض کیا ہے میرے پر ورد گار! تیر می عزت و عظمت کی قتم اب تو مجھے ڈر ہے کہ کوئی بھی جہنم میں جائے بغیر نہ رو سے گا در تر نہ می ابود اؤد اور اس کی خور دیا دیش کیا ہے میرے کیورد کا در اور اس کیا ہے میرے پر ورد گار! تیر می عزت و عظمت کی قتم اب تو مجھے ڈر ہے کہ کوئی بھی جہنم میں جائے بھیر نہ رہے کہ کوئی بھی جہنم میں جہنم میں جائے بغیر نہ رو سے کہ کوئی بھی جہنم میں جائے بغیر نہ رو سے کہا کور کی کور دیا درت کیا ہور کور در ایور کیا ہور کیا ہور کیا ہور کور کیا ہور کور کیا ہور کیا ہور

تشریح: اس حدیث کی تشریح سے پہلے نفس انسانی اوراس کی بلندی و پستی ارتقا وانحطاط' سعادت وشقاوت' فلاح و عبت اوراس کے اسباب و موجبات کاذ کر مناسب معلوم ہو تاہے اللہ تعالیٰ کاار شاوہے۔

ونفس وما سواها فالهمها فجورها وتقواها قد افلح من زكها وقد خاب من دسها (سورة العنس ع) اور قتم ہے نفس كى اوراس كو (خير وشر كو قبول كرنے كيلئے) تيار كردينے كى) پھراس كو بدكارى اور پر ہيزگارى سے آگاہ كردينے كى پس بخقيق جس نے اپنے نفس كو (بدكارى اور اس كے رتجانات سے) پاك كر ليااس نے (دنيا اور آخرت دونوں ميں) بلاشبہ فلاح پالى اور بلاشبہ جس نے اپنے نفس كو (بدكاريوں ميں) دفن كرديا وہ (دونوں جہان ميں تاہ و برباد ہوا) اور محروم و ناكام رہا۔

اس آیت کریمہ میں پرورد گارعالم نے اپنی اس اُمجوبہ روزگار مخلوق کی لیعنی نفس انسانی کی معجون مرکب فطرت سے آگاہ فرمایاہے کہ اس ظلوم وجہول انسان کی خلقت اور فطرت میں ہم نے نیکو کاری اور بدکاری دونوں کے متضاد رجحانات پیدائشی طور پرودیعت فرمائے ہیں اور خیروشر کی تمیز کے لئے عقل و فہم بھی عطا فرمائی ہے۔ اور عقل و فہم کی رہنمائی کے لئے ہر زمانہ میں انبیاء ور سل بھی بھیجے ہیں اور ہر زمانہ کے تقاضے کے مطابق آسانی

کتابیں اور صحیفے بھی نازل فرمائے ہیں مگرای کے ساتھ بدکاری اور گناہ کی طرف وعوت وینے والے شیاطین جن وائس بھی پیدا فرمائے ہیں اور مقاطیعی کشش رکھنے والی مرغوب ولذیذ اور جاذب ود کش اشیاء بھی پیدا فرمائی ہیں جن کی طرف ہمہ وقت یہ شیاطین اور خود اس کا نفس امارہ وعوت گناہ ویتے رہتے ہیں اور اس رز مگاہ خیر وشر اور نیکو کاری و بدکاری ہرایک کے اختیار کرنے کی قدرت بھی دیدی ہے اور ہتلادیا ہے کہ اگر نیکو کاری اور نیکو کاری و بدکاری ہرایک کے اختیار کرنے کی قدرت بھی دیدی ہوگا و رہائی کی غرض سے انسان کو خیر وشر اور نیکو کاری و بدکاری ہرایک کے اختیار ہوگا و اور فلاح دارین نصیب ہوگا واراس کے صلہ میں جنت ملے گی جو مقام رضاء الی ہے اور اگر اس کے برعکس نفس و بحور اور فلاح دارین نصیب ہوگا و اور کار کامیاب فسل و بھی اور اگر اس کے برعکس فسق و بخور اور کفر و شرک اختیار کرنے گی اور اس کی پاداش میں جہنم تمہار اابدی ٹھکانہ ہوگا جو مقام قہر اللی ہے لیکن کچھ تو اصل فطرت کے اعتبار سے اور پھھ لذیذ و پر کشش میں جہنم تمہار اابدی ٹھکانہ ہوگا جو مقام قہر اللی ہے لیکن پھھ تو اصل فطرت کے اعتبار سے اور بھا گیا ہو اور ادامی کی بابر یہ نفس عوماً بدکاریوں اور فتی و بخور پر ہی ابھار تا اور اکساتار ہتا ہے اور عبادات و طاعات ہو اور احکام الہیہ کی پابندی سے گریز کر تا ہو خصوصاً وہ عبادات شاقہ اور احکام شرعیہ جو خواہشات نفس اور راحت و آسائش کی راہ میں حاکل ہوں اور ان پر عمل کرنے سے عموماً پہلو تھی کر تااور بھاگیا ہے بجز اس شخف کے جس کو و آسائش کی راہ میں حاکل ہوں اور ان پر عمل کرنے سے عموماً پہلو تھی کر تااور بھاگیا ہے بجز اس شخف کے جس کو رحمت عداد ندی اسپ خور نفر آتے ہیں اللہ تعالی حضرت یوسف علیہ السلام جیسے پاک دامن و پاکباز نبی بھی المیام کا قول نقل فرماتے ہیں

ومآأبری نفسی ان النفس لامارۃ بالسوءِ الامارحم رہی ان رہی غفور رحیم (پارہ ۱۳سورۃ یوسف آہت ۵۳) اور میں اپنے نفس کو (بداندیثی و بدکاری سے ) بری قرار نہیں دیتا بلاشبہ نفس تو برائیوں پر بڑا ہی اُ بھار نے والا ہے بجز اس کے کہ میر ارب ہی رحم فرمائے (اور اسکے شرسے محفوظ رکھے) در حقیقت میر ا

رب توبے حد مغفرت کرنے والا مہربان ہے۔

کین کہی برائیوں اور بدکاریوں پر اکسانے والا نفس رحمت خداوندی کے شامل حال ہو جانے کے بعد اپنی بدکاریوں اور فعق وفجور پر نادم ہو کر خود کو ملامت بھی کرنے لگتاہے اور خدا کے سامنے اپنے گناہوں کی مغفرت کے لئے ہاتھ پھیلا تااور آئندہ کے لئے توبہ کر تاہے اور ان ربی غفورر جیم کی بشارت کے تحت پر ور دگاراس کے گناہوں کو معاف بھی فبرمادیتے ہیں۔

گرا کثر و بیشتر نفسانی خواہشات کے غلبہ اور بیر ونی محر کات گناہ کی کشش سے مغلوب ہو کر پھر گناہ اور نا فرمانی کاار تکاب کر بیٹھتاہے اور پھراستغفار و توبہ کرنے لگتاہے۔

اس حالت میں اس کا پرور د گاراس کو نفس لوامہ کے نام موسوم کرتاہے۔

الله تعالیٰ کاار شادہے: لا اُقسم بیوم القیمة ٥ و لا اُقسم بالنفس اللو امة ٥ (پاره ٢٩ سورة القمة ١٠ آيت ٢٠) يوں نہيں ہيں قتم کھا تا ہوں قيامت کے دن کی اور يوں نہيں قتم کھا تا ہوں کثرت سے ملامت کرنے والے نفس کی (کہ تم ضرور دوبارہ زندہ اور اپنے رب کے سامنے پیش کئے جاؤگے) اگر رحمت الہی ای طرح برابراس پر سابیہ فکن اور شامل حال رہتی ہے تور فقہ رفتہ اس کواپئی تمام ترخواہشات کی کشکش اور گرفت سے آزاد ہونے کی فرخد ااور رسول کے تا بع کر دینے اور بیر ونی محرکات یعنی نفسانی خواہشات کی کشکش اور گرفت سے آزاد ہونے کی توفیق نصیب ہوجاتی ہے اور احکام الہیہ و مرضیات خداو ندی پر عمل پیرا ہونے میں ہی سکون واطمینان نصیب ہوجاتا ہے تواس مرحلہ پراس کارب کر یم اس کو نفس مطمئنہ کے لقب سے سر فراز فرما تاہے اور اس لقب سے خطاب فرماتا ہے اور اس در مگاہ خیر وشر اور جہان فسق وفجور سے کامیاب وکامر ان واپس آنے اور اپنی برگزیدہ بندوں کے زمرہ میں شامل ہونے اور جنت الخلد میں داخل ہونے کی دعوت اور بشارت ویتا ہے ارشاد ہے۔ بندوں کے نرم میں شامل ہونے اور جنت الخلد میں داخل ہونے کی دعوت اور بشارت ویتا ہے ارشاد ہے۔ یایتھا النفس المطمئنة ارجعی الی ربک راضیة موضیة فاد خلی فی عبدی و ادخلی جنتی ٥ در تا الغراب سالمطمئنة ارجعی الی ربک راضیة موضیة فاد خلی فی عبدی و ادخلی جنتی ٥ در تا الغراب سے تا الفرائی الفرائی الغراب سے تابی در بات کا در تابی الفرائی در تا الغراب سے تابی در بات کا در تابی در تابی در تابی در بات در تابی در تابید در تابی در تابید در تابی در تابی در تابید در ت

اے(عبادت وطاعت الہی پر)مطمئن نفس تواپے رب کی طرف واپس آ (اس شان سے کہ تواپے رب سے راضی اور تیرار ب تجھ سے راضی پھر میرے (برگزیدہ) بند وں (کے زمرہ) میں شامل ہواور میری (خوشنو دی) کی جنت میں واخل ہو جا۔

نفس انسانی ان تینوں مراحل ہے گزرنے کے بعد ہی مقام رضاءالہی تک جس کادوسر انام جنت الخلدہ پہنچ پا تاہے لیکن اگر خدانا کردہ یہ نفس اپنے پہلے یادوسرے مرحلہ میں ہی رہ جا تاہے اور فسق وفجور اور کفروشرک کے گورستان میں اپنی انسانیت کوزندہ در گور کر دیتاہے تو جہنم جو مقام قہرالہی ہے اس کا ابدی ٹھکانہ ہو تاہے۔ اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں۔

فامامن طغی0واثر الحیوۃ الدنیا0فان الجحیم ھی الماوی0 (پرو۳۰سرۃ الزعت۲۶ہۃ۔۳۹۲۳) باقی جس نے سرتابی وسرکشی اختیار کی اور دنیا کی (لذت آفرین گرفانی) زندگی کو آخرت کی (سداباقی رہنے والی ابدی) زندگی پرتر جیح دی توبلاشبہ جہنم ہی اس کا ٹھکانہ ہے۔

وامامن خاف مقام ربه و نهی النفس عن الهوی فان الجنة هی الماوی (الزعت ٢٠٠٠ ہے) باقی جو (قیامت کے دن) اپنے رب کے سامنے پیش ہونے سے ڈر ااور نفس کو خواہشات سے بازر کھا تو بلاشبہ جنت ہی اس کا ابدی ٹھکانہ ہے۔

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ انسان کے جہنم رسید ہونے کا بنیادی سبب خوف خداکانہ ہونااوراس کے نتیجہ میں احکام الہیہ سے سرتانی وسر کشی اختیار کرناہے اس کے برعکس خوف خداوندی کا غلبہ اور استیلاءاوراس کے بتیجہ میں احکام الہید کی پابندی 'جن چیزوں کا تھم ہے ان پر عمل کرنااور جن چیزوں کی شرعاً ممانعت بیران سے دور رہنا یعنی نفس کونا جائز خواہشات و مرغوبات سے بازر کھنا جنت الخلد تک پہنچنے کا سید ھاراستہ ہے۔

ای حقیقت کونی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ند کورۃ الصدر حدیث نمبر کمیں وہ نہایت مختصر جملوں میں بیان فرملا ہے۔ ا۔ جنت مکر وہات نفس سے گھری ہوئی ہے ان مکر وہات نفس (نفس کو بری لگنے والی چیزوں) کو بر داشت کئے بغیر جنت میں پہنچنا محال ہے۔

۲۔ جہنم ناروخواہشات ناجائز مرغوبات نفس سے گھری ہوئی ہے ان خواہشات ومرغوبات کے بھنور میں پھنس کررہ جانا جہنم رسید ہونے کاراستہ ہے۔

ای حقیقت کواللہ تعالی نے مذکوۃ الصدر کریمہ میں انتہائی ایجاز کے ساتھ بیان فرمایا ہے ارشاد ہے۔ قد افلح من زکھاہ وقد خاب من دسھاہ (العنسع)

بیٹک فلاح پالی جس نے نفس کوپاک کر لیااور بیٹک برباد ہو گیا جس نے نفس کوزندہ در گور کر دیا۔ یہ ہے اس رز مگاہ حیات اور جہاں کفر وایمان میں نفس انسانی کی بلندی و پستی عروج و زوال ترقی و تنزل اور سعادت و شقاوت فلاح و عکبت کی داستان اس تمام تر تفصیل سے یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ تنزل وانحطاط اور شقاوت و عکبت کا تمام تر مدار نار واخواہشات و لذا کذ یعنی شرعاً حرام و ممنوع امور اور راحت و آسائش کے سنر باغ میں نفس کو بے لگام چھوڑ دیے پر ہے جس کو ایک فاسق و فاجر شاعر ان الفاظ میں تعبیر کرتا ہے۔ میں نفس کو بے لگام چھوڑ دیے پر ہے جس کو ایک فاسق و فاجر شاعر ان الفاظ میں تعبیر کرتا ہے۔

اور عروج وارتقا'سعادت و فلاح کا تمام ترانحصار نفس کو بری لگنے والی چیزوں پر آمادہ کرنے اور عبادات و طاعات کاپابند بنانے یعنی نا فرمان نفس کے شتر بے مہار کی ناک میں احکام الہید کی تکیل ڈالنے اور سر کش نفس کے منہ میں احکام شرعیہ کی لگام ڈالنے پر ہے۔

مکروہات: قرآن وحدیث میں نفس کو ناگوار اور د شوار محسوس ہونے والی تمام چیزوں کی متعدد اور مختلف طریقوں سے نشاند ہی کی گئے ہے چنانچہ نماز جو پورے دین اسلام کا اساسی ستون ہے نفس پر اس کے شاق اور گران ہونے کا حال اللہ تعالیٰ نے آیت کریمہ ذیل میں ظاہر فرمایا ہے ار شاد ہے۔

وانهالكبيرة الاعلى الخشعين ١٥ الذين يظنون انهم ملقواربهم وانهم اليه رجعون ٥ (پارهامورة البقره ٥٠٠ ايت ٣٠٠٠٥)

اور بلاشبہ نماز پڑھنا(لوگوں پر)انتہائی شاق (اوگرال) ہے بجز (خدائے)ڈرنے والے لوگوں کے جن کو یقین ہے کہ ہمیں (ایک ندایک دن) اپنے رب سے ملنا(اوراس کے سامنے پیش ہونا) ہے اور یہ کہ اسی کے پاس لوٹ کر جانا ہے۔
ظاہر ہے کہ بے نمازوں کا توذکر ہی کیا وہ تو جہنم کا ایند ھن ہیں ہی نمازی مسلمان کو بھی گرمیوں کی چھوٹی چھوٹی را توں میں صبح سویرے بستر سے اُٹھ کر نماز کے لئے مسجد جانا

د شوار محسوس ہو تا ہے اس طرح ملازم پیشہ اور کاروباری طبقہ کے لوگوں کے لئے بھی اپنی ڈیوٹی یادکان یاکاروبار چھوڑ کر ظہر اور عصر کی نماز کے لئے معجد جانااور جماعت کے ساتھ نماز پڑھناا نہتائی گراں اور شاق گزر تا ہے اسکا بیجہ یہ ہو تا ہے کہ یا یہ لوگ نمازیں بالکل ہی چھوڑ دیتے ہیں یا قضا پڑھتے ہیں یاناوقت بلاجماعت اواکرتے ہیں اور مکار نفس بہانہ یہ بناتا ہے کہ آخر روزی کمانااور اپنااور اپنے بچوں کا پیٹ پالنا بھی تو فرض ہے یا یہ فریب دیتا ہے کہ خداکی کواس کی برداشت سے باہر چیز کامکلف اور پابند نہیں بناتا ہی قتم کے دھو کے اور فریب میں گر قار ہو کر رفتہ رفتہ رفتہ رفتہ بالکل ہی نماز جیسی اہم عباوت سے محروم ہوجاتے ہیں لیکن جن مسلمانوں کے دلوں میں خوف خداجا گزیں اور آخرت کے مواخذہ کاڈر غالب ہو تا ہے ان کی شان خوداللہ تعالی بیان فرماتے ہیں ارشاو ہے۔ خداجا گزیں اور آخرت کے مواخذہ کاڈر غالب ہو تا ہے ان کی شان خوداللہ تعالی بیان فرماتے ہیں ارشاو ہے۔ دجال لا تلہیں ہم تجارہ و لابیع عن ذکر اللہ و اقام الصلونة و ایتاء الزکونة یخافون یو ما تتقلب فیہ القلوب و الابصار ۵ (پارہ ۱۵ اور ۱۶ سے ۱۳

وہ ایسے مر دہیں کہ نہ کوئی خرید و فروخت اور نہ ہی کوئی تجارتی کاروباران کواللہ کے ذکر سے غافل کرتا ہے نہ نماز کو قائم کرنے سے نہ ہی زکو قادا کرنے سے 'وہ اس دن سے ڈرتے رہتے ہیں جس میں (سینوں میں) ول (خوف و ہشت سے) اُلٹ بلٹ ہو جائیں گے اور آئکھیں بھی (دہشت کے مارے) پھٹی کی پھٹی رہ جائیں گی۔ اس در ہشت سے مارے) پھٹی کی پھٹی رہ جائیں گی۔ اس ڈراور خوف کی وجہ سے دنیا کے تمام معاشی کاروبار میں مصروف ہونے کے باوجود ان کادل خدا کے ذکر

ای در اور حوف می وجہ سے دنیا ہے عمام معالی کاروباریں مقروف ہوئے کے باوجودان کادل خدا ہے دگر سے ادائے فرائض دیدیہ سے مطلق غافل نہیں ہو تا۔ بقول صوفیاء نقشبند ہیں۔ "دست بکار دل بیار" یہی وہ خداتر س بندے ہیں جو شب میں نرم وگرم بستروں کو خارزار محسوس کرتے ہیں چین و آرام کی نیند کبھی نہیں سوتے رات بھر خدا کی یاد میں مصروف رہتے ہیں یعنی جب آنکھ تھلتی ہے خدا کاذکر ان کی زبان پر ہو تاہے اور نماز کاوقت ہوتے ہی بستران کو کا شے لگتاہے اور فور آائھ کر نماز اداکرتے ہیں ان خداتر س بندوں کا حال شب

میں جوخدانے آرام کے لئے بنائی ہے یہ ہو تاہے ارشادہ۔

تتجافى جنوبهم عن المضاجع يدعون ربهم خوفاً وطعماً وممارزقنهم ينفقون٥ ( إره نبرا٢ سورة البحده ٢٠٠٠ يت ١٧)

ان کے پہلوبستروں سے الگ رہتے ہیں (غفلت کی نیند نہیں سوتے)خوف ور جااور امید و بیم کی حالت میں اپنے رب کو پکارتے (اور باد کرتے) رہتے ہیں اور جو (مال و منال) ہم نے ان کو دیا ہے اس میں سے (ہمارے تھم کے مطابق)خرچ کرتے رہتے ہیں۔

اوریمی وہ خداترس بندے ہیں جو کڑ کڑاتے جاڑے میں تھٹھرے ہوئے بخ بستہ پانی سے پورے طور پر وضو کرتے ہیں اور مکار نفس کے اس فریب میں نہیں آتے کہ تیم سے نماز پڑھنا بھی تو جائز ہے اپنے آپ کو کیوں ہلاکت میں ڈالتے ہو نمونیہ ہو جائے گانہیں بلکہ وضو کرتے ہیں اور وضو بھی پوراای طرح مکان سے معجد دور ہونے کی صورت میں نفس کہتاہے اتنی دور کون جائے یہیں جماعت کے لیتے ہیں نہیں بلکہ اس یقین کے ساتھ کہ نماز کے لئے اٹھنے والے ہر قدم پر اللہ تعالی ایک خطامعاف کرتے ہیں اور ایک درجہ بلند فرماتے ہیں مسجد دور ہونے کے باوجود جاتے ہیں اور جماعت سے نماز اداکرتے ہیں اور ایک نماز اداکرنے کے بعد دوسری نماز کا ایسے انظار کرتے ہیں جیسے کسی محبوب کی آمد کا انظار ہو تاہے غرض دل برابر نماز میں لگار ہتاہے۔

مکارہ:ایسے ہی نمازی بندوں کو عفو خطایااور رفع در جات کی خوشخبری مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے ذیل کی حدیث میں دی ہےاور مکار نفس سے متنبہ فرمایا ہےاور مکارہ کی نشا ند ہی فرمائی ہے۔

حضرت ابوہر میرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرمایا (ایک دن) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کیا میں تم کوالی چیز نہ بتلاؤں جس سے اللہ تعالیٰ خطاؤں کو مثاتے اور در جات کو بلند فرماتے ہیں صحابہ نے عرض کیا کیوں نہیں (ضرور بتلایے) آپ نے فرمایا نا گوار او قات وحالات میں وضو کو پورا کرنا مسجدوں کی طرف زیادہ قدم اٹھانا (دور سے چل کر جانا) ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا نظار کرنا پس یہی تمہاری (دین کی) سرحدوں کی مگرانی (اور حفاظت) ہے یہی تمہاری سرحدوں کی مگرانی ہے (کہ مکار نفس تم کواپنے مکرو فریب کے حملوں سے زیادہ اجرو تواب حاصل کرنے سے محروم نہ کردے۔

ای طرح موقع بموقعہ قرآن وحدیث میں مختلف عنوانات سے مکر وہات سے آگاہ کیا گیا ہے تفصیلات کے لئے قرآن وحدیث میں مختلف عنوانات سے مکر وہات سے آگاہ کیا گیا ہے تفصیلات کے لئے قرآن وحدیث کا مطالعہ سیجئے مختصریہ ہے کہ جو بھی خدااور رسول کا حکم نفس پر شاق ہواوراس پر عمل کرنایااس کی پابندی کرنانا گوار ہووہ سب مکر وہات میں شامل ہیں اس خار زار سے گذر کر ہی جنت میں داخل ہونا ممکن ہے۔

## مرغوبات نفس

الله تعالى بنيادى طور پرشهوات اور مرغوب ولذيذ چيزول سے آگاه فرماتے بيں ارشاد ہے: زين للناس حب الشهوات من النسآء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ذالك متاع الحيوة الدنيا والله عنده حسن الماب٥ (پاره نبر ٣ آل عمران ٢٠ آيت ١٣)

آراستہ کردی گئی ہے لوگوں کے لئے پہندیدہ چیزوں کی محبت عور تیں'اولاد'سونے چاندی کے جمع کردہ ذخیرے(اعلیٰ نسل کے)نشان لگے گھوڑے'مویش'اور کھیتیاں بیر(سب)دنیا کی زندگی کاسازوسامان ہے(اور دنیا اوراس کا تمام سازوسامان چچوبچ وبوچ اور فانی ہے)اوراللہ کے پاس خوب ترین ٹھکانہ (آخرت)ہے۔ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے بنیادی طور پر انسان کو مرغوب و مطلوب اور د لکش ودل آویز چیزوں کی جن سے انسان محبت کرتاہے نشاند ہی فرمائی ہے۔

کسی حکیم کا بھی قول ہے کہ تمام دنیا کا حاصل تین زے ہیں یعنی زن 'زر'زمین باقی تمام چیزیں انہی کے لوازمات ہیں اگر مزید تجزیہ کیا جائے تواصل اصول زن یعنی عورت ہے یہی شیطان کا سب سے زیادہ کار گر حربہ ہے چنانچہ دنیا کے واقعات شاہد ہیں کہ بیشتر جرائم کی تہ میں عورت کی ذات کار فرما ہوتی ہے اس لئے سر ور کا گنات صلی اللہ علیہ وسلم نے عور توں کو مر دوں کے لئے سب سے زیادہ ضر ررساں فتنہ قرار دیاہے اور امت کے مردوں کو ان سے ہو شیار اور چو کنار ہے کا تھم دیاہے ارشادہ۔

اسامہ بن زیدرضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میں نے اپنے بعد مر دوں کے حق میں عور توں سے زیادہ ضررر سال کو کی فتنہ نہیں چھوڑا۔

لیکن در حقیقت بیر تمام چیزیں منعم حقیقی اللہ تعالی کی عظیم نعتیں ہیں جن پر قر آن وحدیث میں مختلف عنوانات سے متنبہ کیا گیاہے گرانسان کی آزمائش بھی زیادہ ترانہی نعتوں کے استعال وانتفاع میں مضم ہے اگراللہ تعالی اوراس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے بتلائے ہوئے طریقوں پر انسان اس سے نفع اٹھائے تو یہی چیزیں آخرت کے لئے بہترین کار آمد اوراجر و تواب کاذر بعیہ بن سکتی ہے لیکن اگرانہی دکش ودل آویز چیزوں کے سبز ہزار میں نفس کو بے لگام چھوڑ دے احکام اللہیہ کو پس پشت ڈال کر حلال و حرام جائزونا جائز کا فرق کئے بغیر عیش کو شی و لذت اندوزی میں مستغرق ہو جائے تو یہی چیزیں جہنم کا کندہ بناڈالنے کا سبب بن جاتی ہیں اور یہی ہیں وہ شہوات جن کے سبز باغ جہنم کو چاروں طرف جائے تو یہی چیزیں جہنم کا کندہ بناڈالنے کا سبب بن جاتی ہیں اور یہی ہیں وہ شہوات جن کے سبز باغ جہنم کو چاروں طرف سے گھیرے ہوئے جیں ان لذائذ ومر غوبات کی مقناطیسی کشش سے صرف و ہی خداترس انسان نے سکتے ہیں جن کے دلوں پر خداکا خوف اور آخرت کے مواخذہ کاڈر مسلط ہو تاہے جیسا کہ قر آن کریم کی نہ کورہ بالا آیات میں آپ پڑھ چی جیں ای حقیقت کو عارف رومی نے مثنوی میں بوی تفصیل کے ساتھ بیان کیاہے مثنوی کا ایک شعریہ ہے۔

ہم ای پراکتفاکرتے ہیں اور دوبارہ آپ کو مخبر صادق نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی انتہائی وسیع حقائق پر مشتمل اور جامع حدیث پیش کرتے ہیں۔

حفت الجنة بالمكاره وحفت الناربالشهوات

اس کو ہمیشہ یادر کھئے اور حرز جال بنالیجئے اور زندگی کے ہر قدم پر پیش نظرر کھئے ان شاء اللہ العزیز آپ مکار نفس کے حملوں سے محفوظ رہیں گے اور آپ کانفس نفس مطمئنہ کے مرتبہ پر پہنچ کر رب العالمین کے محبوب و مقرب بندوں میں شامل اور جنت الخلد میں داخل ہوگا۔ان شاء اللہ الرحمٰن الرحیم۔

## رسول الثد صلى الثدعليه وسلم كى ايك نماز كاواقعه

الثامن : عن أبي عبد الله حُذَيفَةَ بن اليمان رضي الله عنهما ، قَالَ : صَلَّيْتُ مَعَ النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ لَيلَةٍ فَافْتَتَحَ البِقَرَةَ ، فَقُلْتُ : يَرْكَعُ عِنْدَ المئَةِ ، ثُمَّ مَضَى . فَقُلْتُ : يُصَلِّى بِهَا فِي رِكِعَة فَمَضَى، فقُلْتُ : يَرْكَعُ بِهَا ، ثُمَّ افْتَتَحَ النِّسَاءَ فَقَرَأَهَا ، ثُمَّ افْتَتَحَ آلَ عِمْرَانَ فَقَرَأُهَا ، يَقرَأُ مُتَرَسِّلاً : إِذَا مَرَّ بآية فِيهَا تَسبيحٌ سَبَّحَ ، وَإِذَا مَرَّ بسُؤَال سَأَلَ ، وَإِذَا مَرَّ بِتَعَوُّذٍ تَعَوَّذَ ، ثُمَّ رَكَعَ ، فَجَعَلَ يَقُولُ : " سُبْحَانَ رَبِّيَ العَظِيم " فَكَانَ رُكُوعُهُ نَحواً مِنْ قِيَامِهِ ، ثُمَّ قَالَ : " سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ ، رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ " ثُمَّ قَامَ طَويلاً قَريباً مِمَّا رَكَعَ ، ثُمَّ سَجَدَ ، فَقَالَ : " سُبْحَانَ رَبِّيَ الأَعْلَى " فَكَانَ سُجُودُهُ قَريباً مِنْ قِيَامِهِ . رواه مسلم . توجمه: ابوعبدالله حذيفه بن اليمان جور سول الله صلى الله عليه وسلم كے صاحب سر (راز دال) صحابي کے نام سے مشہور ہیں رضی اللہ عنہما سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ ایک رات میں نے رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ (تہجد کی) نماز پڑھی تو آپ نے (سورۃ فاتحہ کے بعد) سورۃ بقرہ شروع فرمائی تومیں نے (دل میں) کہا آپ سوآیتیں پڑھ کرر کوع کریں گے آپ (سوآیتوں کے بعد بھی) پڑھتے رہے تو میں نے ول میں سوچا آپ (پوری سورۃ بقرہ) ایک رکعت میں پڑھیں گے چنانچہ آپ بڑھتے رہے تو (سورة بقرہ ختم ہونے پر) میں نے سوچا (اب) آپ رکوع کریں گے (مگر) پھر آپ نے سورة نساء شروع کردی اور پھر پوری سورۃ پڑھی اور آپ پڑھ بھی رہے تھے تھم کھم کرجب کوئی آیت تعبیج آتی توآپ سبحان ربی العظیم کہتے اور جب کوئی دعا کی آیت آتی تو آپ وہ دعاما نگتے اور جب کوئی تعوذ کی آیت (پناہ مانگنے کی آیت) آتی تو آپ اعوذ باللہ فرماتے پھر (بیہ تین سور تیں پوری پڑھ کر) آپ نے رکوع کیا تو(ر کوع میں آپ نے سجان ربی العظیم کہنا شروع کیااور پھر (ر کوع بھی قیام کے قریب قریب (دراز) تھا پھر (رکوع سے اٹھے اور) سمع اللہ کمن حمدہ ربنالک الحمد کہناشر وع کیااور پھررکوع کے قریب قریب ہی ( قومه میں ) طویل قیام فرمایا پھر سجدہ کیا تو (سجدہ میں ) سبحان رہی الاعلیٰ کہنا شروع کیا تو آپ کاسجدہ تھی (قومہ میں) آپ کے قیام کے قریب قریب ہی تھا(مسلم نے اس حدیث کوروایت کیا) رسول الله صلى الله عليه وللم كانماز ميس قيام

التاسع: عن ابن مسعود رضي الله عنه ، قَالَ : صَلَّيْتُ مَعَ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيلَةً ، فَأَطَالَ القِيامَ حَتَّى هَمَمْتُ بأمْرِ سُوءِ! قيل : وَمَا هَمَمْتَ بِهِ ؟ قَالَ : هَمَمْتُ أَنْ أَجْلِسَ وَأَدَعَهُ. مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . جلداوّل

قوجهه: حضرت عبدالله بن مسعودرضی الله عنه سے مروی ہے کہتے ہیں کہ ایک رات میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کے ہمراہ (تہجد کی) نماز پڑھی تو آپ نے اتنا طویل قیام فرمایا کہ میں نے ایک بری بات کرنے کاارادہ کیا تھا؟ فرمایا ایک بری بات کرنے کاارادہ کیا تھا؟ فرمایا میں نے ارادہ کیا کہ میں بیٹے جاؤں اور آپ کو کھڑ ارہنے دوں (مسلم)

٣٨٣

احادیث کی تشریح۔ یہ دونوں حدیثیں سرور کا نتات فخر موجودات 'سید الانبیاوالمرسلین حبیب رب العالمین صلی الله علیہ وسلم فداہ ابی وامی کے انہی طویل وشدید مجاہدات کے دو نمونے ہیں جن کے ذریعہ آپ یہتم آمنہ کے درجہ سے اناسیدولدادم و لافخو بیدی لواء الحمد و لافخو (الحدیث) کے مرتبہ پر پنچ ہیں۔ یہدو جلیل القدر صحابی توانفاق سے پہنچ گئے اوران کو آپ کے ساتھ قیام کرنے کا موقعہ مل گیااوران کے ذریعہ پوری امت کو آپ کے ان مجاہدات کا علم ہوگیاورنہ آپ تو عمواً کا شانہ نبوت میں ہی قیام کیل فرملیا کرتے تھے اورا لیے او قات میں جبکہ تمام دنیا محو خواب ہوتی حتی کہ ازواج مطہرات بھی خواب شیریں کے مزے لیتی ہوتی تھیں۔ ظاہر ہے کہ اس قتم کے طویل وشدید مجاہدات آپ نے اوائل نبوت میں ہی کئے جبکہ رب جلیل نے ازراہ شفقت آپ کو تھم دیا ہے۔ طویل وشدید مجاہدات آپ نوت میں ہی کئے جبکہ رب جلیل نے ازراہ شفقت آپ کو تھم دیا ہے۔ یہ ایس ورقہ مزمل ع: ۱)

اے کملی پوش تمام رات قیام کیا کر بجز تھوڑی می رات کے 'آدھی رات یااس سے پچھ کم یا (آدھی رات) سے زیادہ اور قرآن رک رک (اور سمجھ سمجھ کر) پڑھا کرو۔

حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ کی اس حدیث ہے ترتیل کی حقیقت بھی واضح ہو گئی ہے کہ تھہر کھہر کراور سمجھ سمجھ کر قرآن پڑھیئے اور حسب موقعہ فرمان الہی کے تقاضے پورے کیجئے جہاں تسبیح و تحمید کامقام ہو وہاں تسبیح و تحمید کامقام ہو وہاں تسبیح و تحمید کامقام ہو وہاں تعالیٰ و تحمید کیجئے جہاں دعاکا مقام ہو وہاں دعاما نگئے اور جہاں تعوذ کامقام ہو وہاں پناہ ما نگیئے اس طرح کہ گویا آپ اللہ تعالیٰ سے کلام فرمارہے ہیں اور ہمہ تن گوش ہو کر سن رہے ہیں اور تعمیل تھم کررہے ہیں۔

ذراتصور کیجے اس طرح کھہر کھہر کر کلام اللہ کی قرائت میں اور اس کے مناسب طویل رکوع و جود میں کس قدر لطف وسر ور حاصل ہو تاہو گا اور اس کے ساتھ کتناطویل وقت صرف ہو تاہو گا اور کتنی شدید مشقت برداشت کرنی پڑتی ہوگی اسی مشقت برداشت کرنے کے نتیجہ میں مبارک قد موں پرورم آگیا تھا پھٹنے گئے تھے اس لئے کہا گیا ہے کہ مشقت برداشت کئے بغیر بچھ نہیں ملتا چنانچہ انہی مجاہدات کے ایک سال تک کرنے پرساری شد تیں اور تکیفیس راحت و مسرت اور کیف و نشاط سے بدل گئی تھیں حضور علیہ الصلاۃ والسلام فرماتے ہیں۔ شد تیں اور تکیفیس راحت و مسرت اور کیف و نشاط سے بدل گئی تھیں حضور علیہ الصلاۃ والسلام فرماتے ہیں۔ جعلت قرۃ عینی فی الصلوۃ میری آئھ کی ٹھنڈک (اور دل کی راحت) نماز میں رکھ دی گئی ہے۔

صوفیاء کرام رحمہم اللہ کے تمام مجاہدات کاماخذیبی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کااسو ہُ حسنہ ہے ہیہ مجاہدات بھی انہی مکارہ میں داخل ہیں جن کے خارزار سے گزر نے کے بعد جنت الخلد میں داخل ہو نانصیب ہو تاہے جس کی تفصیل آپ حفت الجنۃ بالمکارہ کے تحت پڑھ چکے ہیں۔

## مرنے کے بعد صرف انسان کے عمل اس کے ساتھ جاتے اور کام آتے ہیں

العاشر: عن أنس رضي الله عنه ، عن رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: "يَتْبَعُ المَّيْتَ ثَلاَثَةً : أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَملُهُ ، فَيَرجِعُ اثنَانِ وَيَبْقَى وَاحِدُ : يَرجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ ، وَمَالُهُ عَلَيْهِ .

قوجهد: حضرت انس رضی الله عنه رسول الله صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ "آپ نے ارشاد فرمایا: مرنے والے کے ساتھ تین جاتے ہیں ایک اس کے اہل وعیال دوسرے اس کا مال تیسرے اس کے اعمال تودو تو (دفن کرنے کے بعد) واپس آجاتے ہیں ایک اس کے ساتھ باقی رہتاہے ہیوی بچے اور مال تودا پس آجاتے ہیں ایک اس کے ساتھ باقی رہتاہے ہیوی بچے اور مال تودا پس آجاتے ہیں اور عمل اس کے ساتھ باقی رہتاہے۔ بخاری ومسلم نے روایت کیا۔

تشویح: ہرانیان ایک طرف ہوش سنجالے ہی خود کو ایک معاشی ضروریات زندگی کا محاج محسوس کرتا ہے جسول مال پر موقوف پا تا ہے اس لئے اپنی تمام تر توانائی کار کردگی کی قوت اور جدو جہد کو مال حاصل کرنے میں حرف کر تاہے اور کمائے ہوئے مال کے ذریعہ دیگر ضروریات زندگی اپنے لئے اور اپنائل وعیال کے لئے مہیا کرنے میں مصروف ہو تاہے سب سے پہلے ایک رفیق حیات یعنی بیوی کو حاصل کرنے کی جبجو کر تاہے تو اسے محسوس ہو تاہے کہ نکاح کرنے سب سے پہلے ایک رفیق حیات یعنی بیوی کو حاصل کرنے کی جبجو کر تاہے تو اسے محسوس ہو تاہے کہ نکاح کرنے سب بھی مہر معجل ومؤجل وغیرہ کے لئے مال درکار ہو تاہے ایک حصہ اس میں صرف کر تاہے نکاح میں بھی مہر معجل ومؤجل وغیرہ کے لئے مال درکار ہو تاہے ایک حصہ اس میں صرف کر تاہے نکاح کرنے وادر بیوی کو حاصل کرنے کی اصلی اور فطری غرض وغایت آگرچہ جنسی خواہشات کے طوفان میں محسوس نہ ہو بقاء نسل ہے اس کے لئے اولاد کی ضرورت اور طلب رو نماہوتی ہے لہذا بیوی سے بچے پیدا ہونے شروع موجاتے ہیں اب پی ضروریات زندگی کھانا کہڑا' مکان کے ساتھ ہی ساتھ ہیوی بچوں کی ضروریات زندگی مہیا کرنے کی ذمہ داری بھی قانو تاواخلا قاوشر عاغرض ہر حیثیت سے اس پرعا کد ہوجاتی ہواس کے متیجہ میں مال کی ضرورت زیادہ سے زیادہ ترہوتی چلی جاتی ہو انہ ہو تاہے نہ دون کی خبر نہ رات کی نہ آرام کی پرواہ ہوتی ہے ندراحت کی۔

دوسری طرف ہوش سنجالئے بعنی بالغ ہونے کے بعد خدااور رسول پرایمان لانے اور ان کی اطاعت کو سنلیم کر لینے کی بناپراحکام الہید کی پابندی اس پر عائد ہو جاتی ہے کہ کیا کرے اور کیانہ کرے بعنی اوامر ونواہی شرعیہ کی پابندی کا فرض اس پر عائد ہو جاتا ہے۔ شرعیہ کی پابندی کا فرض اس پر عائد ہو جاتا ہے۔ یہ ہے انسان کی عملی زندگی کانہایت مختصر اور سرسری خاکہ اس لحاظ ہے اس زندگی میں جو سر مایہ اس نے حاصل کیاوہ تین ہی چیزیں ہیں ایک مال' دوسرے اہل وعیال تیسرے عمل' لیکن انسان فطری محبت اور مال واہل عیال کی مقناطیسی کشش سے مغلوب ہو کر تیسری چیز یعنی عمل اور اس کی ذمہ داری کو بالکل بھول جا تااور پس پشت خال دیتا ہے اور پہلی دو چیزوں کو ہی اپنا سر مایہ اور حاصل زندگی سمجھ بیٹھتا ہے اور انہی کے لئے ساری عمرسر کھیا تار ہتاہے اللہ تعالیٰ اس غافل انسان کو متنبہ فرماتے ہیں۔

اناجعلناماعلى الارض زينة لهالنبلوهم ايهم احسن عملاً (پاره ١٥ الكهف أيت ١)

بے شک ہم نے روئے زمین کی تمام چیزوں کواس کاسامان آرائش بنایا ہے تاکہ ہم لوگوں کو آزمائیں کہ ان میں سے کون زیادہ اچھے کام کرنے والا ہے۔

اس زینت اور جاذب قلب و نظر بنانے کی حکمت اور مصلحت 'حسن عمل کی آزمائش بیان فرمائی اس لئے کہ اس آزمائش بیان فرمائی اس لئے کہ اس آزمائش بی سے انسان کے اشر ف المخلو قات ہونے کی اہلیت منظر عام پر آتی ہے اس زینت اور اس سے پیدائش محبت کی تفصیل سے بھی آگاہ فرماتے ہیں۔

الله تعالیٰ کاار شادہے۔

زين للناس حب الشهوات من النسآء والبنين والقناطيرالمقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث (پاره ٣٠٠رة آل عران ٢٠:٤ يت ١١٠)

لوگوں کے لئے مرغوب چیزوں کی محبت آراستہ کردی گئی ہے عور توں کی 'اولاد کی 'سونے چاندی کے ڈھیر کے ڈھیر کے ڈھیر کے ڈھیر فرق کی (خوبی کے) نشانوں والے گھوڑوں کی اور مویشیوں کی اور کھیتوں (اور باغوں) کی۔ آخر میں ان تمام مرغوب چیزوں کی ناپائیدار حقیقت سے بھی آگاہ فرماتے ہیں ارشاوہ۔ ذالك متاع الحيوة الدنياو الله عندہ حسن الماب٥ (پار،٣سورۃال عران٤٢)

یہ سب چیزیں دنیا کی زندگی میں کام آنے والا سامان ہیں (اور دنیا اور اس کے تمام سازو سامان فانی اور نایائیدار ہیں) بہترین لوشنے کی جگہ تواللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔

تیسری چیز حسن عمل جواس دنیا کی شریفانه اور باعزت زندگی بسر کرنے میں بھی بہترین معاون ہے اور مرنے کے بعد آخرت میں تو صرف عمل ہی عمل باقی رہ جائے گاور وہی کار آمد سرمایہ ٹابت ہوگا وہاں نہ اہل وعیال کام آئیں گے اور نہ مال و جائیداد مگر انسان اپنی جہالت و غفلت کی وجہ سے اس دونوں جہاں میں کار آمد سرمایہ کو خاطر میں نہیں لا تااور مال و دولت اور اہل و عیال کو ہی سب کچھ سمجھتاہے حالا نکہ دونوں اعلیٰ درجہ کے بے و فا ہیں مال کی بیو فائی کے تو صد ہاوا قعات و مشاہدات انسان شب وروز دیکھتاہے بسااو قات بڑے برے لکھ پتی اور کروڑ پتی ساوی

وار ضی آفات کی وجہ سے مفلس وقلاش کوڑی کوڑی کے مختاج بن جاتے ہیں باقی اہل وعیال بھی بوڑھے اور معذور ماں باپ سے بیزاراوران کے مرنے کی دعائیں مانگنے لگتے ہیں۔

اس زیر نظر حدیث نمبر ۱۰ میں رحت عالم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کو متنبہ فرماتے ہیں کہ یہ اہل وعیال اور مال و منال جس کے لئے تم اپنی توانائیوں کو خرچ کر رہے ہویہ تو مرتے ہی تمہار اساتھ چھوڑ دیں گے مرنے کے بعد تمہار اساتھ دینے اور باقی رہنے والا سر مایہ صرف حسن عمل ہے اس لئے زندگی کے ہر مرحلہ میں اسی حسن عمل کا زیادہ و نیز اور و خیر ہ جمع کرنے کی کو شش کر واور اپنی تمام تر توانائیوں کو حسن عمل یعنی اللہ تعالیٰ کے احکام کی اطاعت اور اسی کی عبادت میں صرف کر ویہ جد و جہد ہی اصل مجاہدہ ہے اور دشمن نفس کے خلاف اسی محافی پر تمہیں جہاد کرنا ہے ایسانہ ہو کہ نفس امارہ کے کہنے میں آکر خدا کے احکام کی نا فرمانی اور گناہوں کا ارتکاب کر بیٹھواور اگر خدا نخواستہ بتقاضائے بشریت کوئی معصیت یا گناہ سر زد ہو جائے تو جلد از جلد تو بہ واستغفار کے ذریعہ اس کا از الہ کرو اور اس سے چھڑکارا حاصل کرویہی اصل مجاہدہ ہے۔

مجازات اعمال کی تحقیق کے ذیل میں آپ قر آن وحدیث کی قطعی نصوص کی روشی میں جزاکاعین عمل ہونا پڑھ کے ہیں اس کو باور کر لینے کے بعد تو صرف عمل ہی عمل رہ جاتا ہے جب مر نے والے کو قبر میں و فن کر کے تمام عزیز وا قارب اور دوست واحباب اس کو اکیلا چھوڑ کر چلے آتے ہیں تو اس وقت صرف اعمال ہی اس کے ساتھ ہوتے ہیں اعمال کی یہ معیت ور فافت آخرت کے اس پہلے ہی مرحلے میں یعنی قبر میں مرنے والے کے کس طرح کام آتی ہے اس کی تفصیل حسب ذیل حدیث میں پڑھے اور اعمال صالحہ کا زیادہ سے زیادہ ذخیرہ جمع کرنے کی جدو جہد کیجئے۔ ہماں کی تفصیل حسب ذیل حدیث میں پڑھے اور اعمال صالحہ کا زیادہ سے زیادہ ذخیرہ جمع کرنے کی جدو جہد کیجئے۔ حضرت ابوہر ریور ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے ارشاد فرمایا اس کو رودگار کی قتم جس کے ہاتھ میں میر ی جان ہے کہ لوگ جب میت کو دفن کرکے اور اسے اکیلا چھوڑ کروا پس جاتے ہیں تو وہ ان کے جو توں کی آواز تک کو سنتا ہے کہ کیسے بے و فا ہیں یہ سب لوگ مجھے کس طرح اس کال کو گھڑی میں اکیلا چھوڑ کروا پس جارہے ہیں جیسے ان سے بھی تعلق ہی نہ تھا۔

فرماتے ہیں: مرنے والااگر ایمان دار ہو تاہے تو نماز اس کے سرکی جانب کھڑی ہوتی ہے اور زکوۃ اس کے داہنے جانب اور روزہ اس کے بائیں جانب اور اچھے اور شرعاً پندیدہ کام اور لوگوں کے ساتھ کئے ہوئے احسان میت کے پاؤں کی جانب موجود ہوتے ہیں تو باز پرس کرنے والے فرشتے سرکی جانب سے آتے ہیں تو نماز کہتی ہے کہ میری جانب سے جانے کا راستہ نہیں ہے (واپس جاؤ) وہ دائیں جانب سے (میت کے) پاس جانا چاہتے ہیں توز کوۃ (تیجے بیام بن کر) کہتی ہے میری جانب سے جانے کا راستہ نہیں ہے (واپس جاؤ) پھروہ بائیں جانب سے جانے کا راستہ نہیں ہے (واپس جاؤ) قدموں کی جانب سے جانے کا راستہ نہیں ہے (واپس جاؤ) قدموں کی جانب جانا چاہتے ہیں توروزہ سپر بن کر کہتا ہے کہ میری جانب سے جانے کا راستہ نہیں ہے (واپس جاؤ) قدموں کی جانب

سے جانا چاہتے ہیں تو لوگوں کے ساتھ کئے ہوئے نیک کام کہتے ہیں میری جانب سے جانے کاراستہ نہیں ہے (غرض عبادات واعمال صالحہ قلعہ کی فصیل کی طرح میت کے چاروں طرف حصار بن کر کھڑے ہو جاتے ہیں) تب اس سے کہا جاتا ہے کہ اُٹھ کر بیٹھو تو میت بیٹھ جاتا ہے اور اسے ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سورج غروب ہو رہا ہے تو کہا جاتا ہے: ان اعمال صالحہ کے بعد ایمان کا امتحان لینے کی غرض سے منکر نکیر رب کے نبی اور دین کے متعلق سوالات کرتے ہیں صحیح جواب یا کر کہتے ہیں۔

" بیٹک ہم تو(ان اعمال صالحہ کے حصار کود مکھ کر ہی) جان گئے تھے کہ تم یہ جواب دو گے پھراس کی(وہ تنگ و تاریک قبر)سر سبز اور خوب کشادہ کر دی جاتی ہے"

اوراس کانام مجاہدہ ہے اس لئے امام نووی علیہ الرحمہ نے اس حدیث کو مجاہدہ کے باب کے تحت ذکر کیا ہے اور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے از راہ شفقت اپنی مرحوم (قابل رحم)امت کو خبر دار کیا ہے:

القبراماروضة من رياض الجنة واماحفرة من حفرالنار

قبریا جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک (ہولناک) گڑھاہے۔ تب اس کوروشن کر دیاجا تاہے پھر کہاجا تاہے آرام سے سوجاؤ میت کہتاہے ذرا مجھے گھروالوں کے پاس جانے دو میں ان کو اپنا حال بتلا آؤں' تو دونوں فرشتے کہتے ہیں سو جااس دلہن کی طرح جس کو اس کی محبوب ہستی یعنی شوہر ہی بیدار کرتاہے پھراللہ تعالیٰ اس کواسی خواب گاہ سے دوبارہ زندہ کر کے اٹھائیں گے۔

ا کال صالحہ کی بیر رفاقت صرف قبر ہی میں کام نہیں آئے گی بلکہ حشر کے روز بل صراط سے گزرتے وقت جبکہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی زبان پر بھی رب سلم رب سلم ہوگا یہ اعمال خصوصاً تلاوت قرآن کرنے والے کے لئے سورۃ بقر ہاور سورۃ آل عمران وغیرہ قرآن کی سور تیں شفاعت کریں گی اور سروں پر سابہ فکن ہوں گ۔

اس لئے اصلی اور آڑے وقت میں کام کرنے اور ہمیشہ ساتھ رہنے والا سرمایہ عمل صالح ہی ہے اور اس کے ذخیرہ جمع کرنے کی فکر ہونی جا ہے اللہ تعالیٰ تمام مسلمانوں کو اس کی توفیق عطافرمائیں۔

### جنت اور جہنم دونوں قریب تر ہیں انسان جسے جاہے اپنائے

الحادي عشر: عن ابن مسعود رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : "الجَنَّةُ أَقْرَبُ إِلَى أَحَدِكُمْ مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ ، وَالنَّارُ مِثلُ ذَلِكَ " رواه البخاري . ترجمه: حفرت عبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے مروى ہے كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمایا جنت تم میں سے ہر هخص سے اس كے چپلوں كے تمول سے بھى زیاده قریب ہے (نہایت

آسانی سے اس میں داخل ہوسکتے ہو)اور جہنم بھی ای طرح (تم میں سے ہر شخص کے چپلوں سے بھی زیادہ قریب ہے ذراسی غفلت سے اس میں جاسکتے ہو) صحیح بخاری

تشویح: نجی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادگرامی کا مقصد امت کو متنبہ اور خبر دار کرنا ہے کہ جنت بھی انسان سے انتبادرجہ قریب ہے آسانی سے اس میں داخل ہو سکتا ہے۔ اشہدان لا الہ الا اللہ واشہدان محمد ارسول اللہ صدق دل سے کہااور جنت کا حقد ار ہو گیا اگر کہتے ہی موت آگئی تب توسیدھا جنت میں جائے گا حدیث شریف میں آیا ہے من قال لا الہ الا اللہ دخل الجنة اور اگر کلمہ پڑھنے کے بعد زندہ رہااور اس کلمہ کے مصدات کے مطابق یعن دین کے منام احکام فرائفن وما مورات پر عمل کیا اور ممنوعات و منہیات سے اجتناب کیا اور دور رہا اگر بتقاضائے بشریت کوئی گناہ کان یا فرمانی سر زد ہو گئی تو فور آتو بہ کرلی تب بھی جنت میں داخل ہونے میں کوئی شک و شبہ نہیں ہاں اگر کوئی گناہ سر زد ہواکوئی نافر مانی ہوئی اور بغیر تو بہ کے موت آگئ جوا یک سیچ مو من سے بے حد مستجد ہے تب بھی اللہ تعالیٰ کی مشیت کے تحت داخل ہے جات معاف فرما ئیں چاہے بقدر گناہ سرز ادیں یا یوں کہتے کہ گناہ کی آلودگی اور گندگی کو جہنم مثیت کے تحت داخل ہے والے معاف فرما ئیں چاہے بقدر گناہ سرز ادیں یا یوں کہتے کہ گناہ کی آلودگی اور گندگی کو جہنم کی آگ میں جلاکر دور فرمادیں اور پاک وصاف کندن بناد سے کے بعد جنت میں داخل فرما ئیں صدق دل سے کلمہ کی آگ میں جلاکر دور فرمادیں اور پاک وصاف کندن بناد سے کے بعد جنت میں داخل فرما ئیں صدق دل سے کلمہ کی آگ میں جلاکر دور فرمادیں اور پاک وصاف کندن بناد سے کے بعد جنت میں داخل فرما ئیں صدق دل سے کلمہ بین جلاکر دور فرمادیں اور پاک وصاف کندن بناد سے کے بعد جنت میں داخل فرما کیں صدق دل سے کلمہ بین داخل کا استرادیں اور پاک وصاف کندن بناد سے کے بعد جنت میں داخل کیا اس میں میں دور تا ہے چھے وی دین سور کی دو سری بات ہے اللہ تعالیٰ کا ار شاد ہے۔

ان الله لايغفران يشوك به ويغفر مادون ذالك لمن يشآء: (پاره ٥ سورة نماءع: ١٦ يت١١)

تحقیق اللہ تعالیٰ شرک (و کفر) کو توہر گزمعاف نہیں کریں گے باتی اس کے سوا( گناہ) جس کے جاہے معاف کردیں (ان کی مثیت پر مو قوف ہے)

مادون ذالك (كفروشرك كے علاوه) كے تحت بڑے ہے بڑا گناہ كبيرہ بھى داخل ہے حضرت ابوذررضى اللہ عنہ ہے دوايت ہے كہتے ہيں (ايك دن) ہيں رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم كى خدمت ميں حاضر ہواتو آپ سفيد چادراوڑھے آرام فرمارہ تھے ميں (والپس چلا آيا) پھر (تھوڑى دير بعد) حاضر ہواتو آپ بيدار ہو چكے تھے تو آپ نے ارشاد فرمايا جس بندے نے بھى لاالہ الااللہ (صدق دل ہے) کہا پھر اسى پراس كو موت آگئى توضرور جنت ميں داخل ہو داخل ہو گاميں نے عرض كيااگرچہ اس نے زناكيا ہواوراگرچہ اس نے چورى كى ہو (تب بھى جنت ميں داخل ہو گا آپ نے فرمايا (ہاں ہاں) اگرچہ اس نے زناكيا ہواگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيااگرچہ اس نے زناكيا ہواگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيااگرچہ اس نے زناكيا ہواگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيااگرچہ اس نے زناكيا ہواگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيااگرچہ اس نے زناكيا ہواگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيا اگرچہ اس نے زناكيا ہواگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيا اگرچہ اس نے تورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيا اگرچہ اس نے چورى كى ہو ميں نے پھر عرض كيا اگرچہ اس نے تورى كى ہو ، تين مر تبہ ميں نے اس طرح سوال كيا اور مينوں مر تبہ آپ نے يہى جواب ديا۔ (بخارى شریف) كيا در حد ہے ہے معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہے تھے بلكہ نزول وى بخارى شریف ہى كی ايک اور حد ہے ہے معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہے تھے بلكہ نزول وى بخارى شریف ہى كی ايک اور حد ہے ہے معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہے تھے بلكہ نزول وى بخارى شریف ہى كی ايک اور حد ہے ہو معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہے تھے بلكہ نزول وى بخارى شریف ہى كی ايک اور حد ہے معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہے تھے بلكہ نزول وى بخارى شریف ہي كی كی ایک اور حد ہے ہو معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہ بھور کی كی ايک اور حد ہے ہو معلوم ہو تا ہے كہ آپ اس وقت سو نہيں رہ بھور کی کی ہو کی کی دور کی کی دور کی کی ہو کی کی دور کی دور کی دور کی دور کی کی دور کی

کے وفت جور بودگی کی کیفیت ہواکرتی تھی وہ طاری تھی اور اسی وفت حضرت جبرئیل علیہ السلام امت کے لئے یہ بثارت لے کر آئے تھے اور جیسے ابوذرؓ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے یہ سوال کیا ہے اور آپ نے جواب دیا ہے بالکل اسی طرح آپ نے جبرئیل علیہ السلام سے وان زنی وان سرق بغرض تحقیق یہی سوال کیا تھا اور جبرئیل نے وحی الہی کے مطابق: وان زنی وان سرق جواب دیا تھا۔

اس آیت کریمہ اور حدیث سے صراحنا معلوم ہوا کہ کفروشرک تو ہرگز معاف نہیں ہوسکتا باتی تمام چھوٹے بڑے گناہ حتی کہ زنااور چوری جیسے گناہ بھی جن پر دنیا میں بھی حد شرعی لگتی ہے اگر بغیر تو ہہ کئے بھی کوئی مسلمان مرجائے تو حق تعالیٰ کی مشیت کے تحت داخل رہے گاچا ہیں معاف فرمادیں چاہے بفقدر گناہ سزادے کر جنت میں داخل فرمائیں بہر حال جنت کے دروازے کی گنجی کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ ہے پوری زندگی اسی پر قائم رہنااوراس کلمہ کے تقاضوں کو پوراکرنا یعنی ما مورات (جن کا مول کے کرنے کا حکم ہے) پر پوری پابندی سے عمل کرنااور منہیات کے تقاضوں کو پوراکرنا یعنی ما مورات (جن کا مول کے کرنے کا حکم ہے) پر پوری پابندی سے عمل کرنااور منہیات (جن کا مول کے کرنے کا حکم ہے) ہے بچنااور دور رہناای کانام استقامت ہے اور اس کانام مجاہدہ ہے اس لئے ہیں تو بہ کے دروازے کے کھلا ہونے کے اعلان کے امام نووی علیہ الرحمتہ اس حدیث کو مجاہدہ کے باب میں لائے ہیں تو بہ کے دروازے کے کھلا ہونے کے اعلان کے بعد ساری زندگی ایک مسلمان بغیر کسی دشواری یا تنگی کے دین اسلام پر پختگی کے ساتھ قائم رہ سکتا ہے۔

سفیان بن عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے انہوں نے کہا میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیایار سول اللہ! آپ مجھے اسلام کے بارے میں ایسی بات بتلا دیجئے کہ آپ کے بعد مجھے کسی سے اس کے بارے میں دریافت کرنے کی ضرورت نہ رہے۔ حضور علیہ الصلوۃ والسلام نے ارشاد فرمایا (صدق دل سے) امنت باللہ کہواور (ساری عمر) اس پر قائم رہو۔ صحیح مسلم

امنت باللہ صدق دل سے کہنے کے بعدیہ ممکن ہی نہیں کہ کسی مسلمان سے کوئی گناہ یا معصیت سر زد ہو جائے اور وہ اللہ تعالیٰ سے توبہ نہ کرے پھر اسے جنت میں داخل ہونے سے کون روک سکتا ہے اور یہی مطلب ہے اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کا۔

ان الذين قالواربنا الله ثم استقامواتنزل عليهم الملئكة الاتخافوا ولاتحزنوا وابشروا بالجنة التي كنتم توعدون (باره٣٠م بجده ٤٠٠٠ يت٣٠٠)

بلاشک وشبہ جن لوگوں نے دہنا اللہ (صدق دل ہے) کہااور پھرای پر(ساری زندگی) قائم رہے (مرنے کے وقت)ان کے پاس فرشتے آتے ہیں اور کہتے ہیں تم (کسی بات کا)خوف نہ کرواور نہ غم کرواور اس جنت کی تمہیں خوشخبری دی جاتی ہے جس کاتم سے وعدہ کیا گیا تھا۔

استقامت کی پوری تفصیل کتاب کے باب الاستقامت کے تئت آپ پڑھ چکے ہیں دوبارہ پڑھ لیجئے حاصل اس

مقام تفصیل اور خامہ فرسائی کابیہ ہے کہ فی الحقیقت جنت ہراس شخص سے جو جنت میں جاناچا ہے بے حد قریب ہے اس میں داخل ہونانہایت آسان ہے ای طرح جہنم بھی ہراس شخص سے جو جہنم میں جاناچا ہے انتہادر جہ قریب ہوں در نہایت آسانی سے اس میں بھی جاسکتا ہے ادھر زبان سے کلمہ کفر کہااد ھر جہنم کے داروغہ نے جہنیوں کے رجٹر میں اس کانام کھا۔ مثلاً کسی جھوٹے مدعی نبوت کی تصدیق کر دی یا کسی بھی دین کے مسلمہ اور متواتر قطعی عقیدے کا افکار کر دیا مثلاً عدالت صحابہ کا افکار کر دیا یعنی صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کو دروغ گو اور بدکر دار کہہ دیا تو کا فرہو گیاساری اسلامی زندگی بربادگی سیدھا جہنم میں جائے گایا کسی بھی کا فرانہ فعلی کار تکاب کر لیابت یا کسی بھی غیر اللہ کے لئے سجدہ کرنے کو جائز کہا اور سجدہ کر لیایا کسی بھی قطعی حرام چیز کو حمال یا حمال چیز کو حرام کہہ دیایا خزیر کا گوشت 'سود کا الی یاشر اب کو حلال کہہ دیا اور کھائی لیا کا فرہو گیاساری عمر کا اسلام برباد ہواسیدھا جہنم میں جائے گادیکھا آپ نے کسی کار قریب ہے جہنم اور کتنی جلدی انسان جہنم رسید ہوجا تا ہے پناہ بخد اضد اپچائے اللہ تعالی کار شاد ہے۔ قدر قریب ہے جہنم اور کتنی جلدی انسان جہنم رسید ہوجا تا ہے پناہ بخد اضد اپچائے اللہ تعالی کار شاد ہے۔ یہ حلفون باللہ ماقالو ا'ولقد قالو اکلمة الکفرو کفرو ابعد اسلامهم و ھموا بما لم پنالو ا

(پاره • اسورة توبه ع: • اآيت ٢٨)

وہ (منافقین) اللہ کی قشمیں کھاتے ہیں کہ ہم نے (کفر کی بات) نہیں کہی حالا نکہ بخداا نہوں نے کلمہ کفر کہاہے اور وہ اپنے اسلام (اور مسلمان ہونے کے) بعد کا فر ہو چکے ہیں اور انہوں نے تو منصوبہ بنایا تھا جس میں وہ کامیاب نہیں ہوئے۔

وہ کلمئہ کفر جوان لو گوں نے کہا تھاوہ بھی سورۃ منافقون میں بیان فرمایاہے۔

يقولون لئن رجعنآالي المدينة ليخرجن الاعزمنهاالاذل (٧:١١نانتونع:١١٠١عد)

ا۔ بیہ منافقین کہتے ہیں بخدااگر ہم مدینہ واپس ہوئے تو یقیناً عزت والے (یعنی ہم) ذلیلوں (یعنی مسلمانوں) کو ضرور بالضرور مدینہ سے نکال دیں گے۔

هم الذين يقولون الاتنفقوا على من عندر سول الله حتى ينفضوا: (پاره٢٨منافقون ١٠ اَيت) ٧- يه توو بى لوگ بين جو كهتے بين جو مسلمان رسول الله كے پاس بين ان پر (ايك پييه بھي) مت خرچ

کروتاکہ وہ (فاقہ کشی سے مجبور ہوکر) آپ کے پاس سے منتشر ہوجائیں اعاذ نااللہ منہ

اور دہ منصوبہ جس کواللہ تعالیٰ نے برونت اپنے نبی کو وحی کے ذریعہ آگاہ کرکے ناکام بنادیاوہ لیلۃ العقبہ کا واقعہ ہے جس کی تفصیل ارباب سیر نے غزوہ تبوک سے واپسی کے ذیل میں بیان کی ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ یہ منافقین رات کی تاریکی میں حضور علیہ الصلوۃ والسلام پر حجب کر حملہ کرکے آپ کوالعیاذ باللہ ہلاک کر دینا چاہتے سے گویاان ہو قو فوں نے آپ کو مدینہ سے نکال دینے کی یہ شیطانی تدبیر سوجی تھی۔ پھران دونوں کلمات کفر کے متعلق عذر گناہ بدتراز گناہ کے طور پر جو عذران لوگوں نے پیش کیا تھااس کاذ کر فرماکر خودان کے قول سے ان کاکا فرہو نا ثابت کرتے ہیں :۔

#### منافقوں كاعذر

ولئن سالتھم لیقولن انماکنانخوض و نلعب (پارہ۱۰ تربہ ۴۰۰ تیدہ) اور بخد ااگرتم ان سے دریافت کروگے تو وہ یقیناً یہی کہیں گے ہم تو ہنسی نداق کر رہے تھے جواب عذر

قل اباللہ و آیتہ ورسولہ کنتم تستھزؤن0 لاتعتذروا قد کفرتم بعد ایمانکم (پارہ ۱۰ تربی نام) کیاتم اللہ کے اوراس کی آیات کے اور اس کے رسول کے ساتھ استہزا(اور ہنمی مذاق) کر رہے تھے؟ کوئی معذرت مت کروبیٹک تم ایمان کے بعد کا فر ہوچکے تھے

یعن اللہ تعالیٰ اوراس کی آیات اوراس کے رسول ضلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ استہزاء (نداق اڑانا) جس کاتم خوداعتراف کرتے ہویہ استہزاء تو بجائے خود کفر ہے لہذاتم نے خودا پی زبان سے اپنے کا فرہونے کا قرار کرلیا۔ یہ کفریہ اقوال وافعال غزوہ تبوک کے شدید ترین اور دور دراز سفر کے دوران منافقین سے سرزد ہوئے تھے جواس سے پہلے مسلمان سمجھے جاتے تھے مسلمانوں کے سے کام کرتے تھے اس لئے اس مقد س جہاد میں ساتھ تھے مگران کفریہ اقوال وافعال کی بناپر کا فراور جہنم کے مستحق قرار دیئے گئے۔

دیکھا آپ نے کتنی ذراسی بات پر کا فراور جہنم رسید ہو گئے انہی آیات کی بنیاد پر علاءاہل سنت والجماعت نے استہزاء آیات اللہ واستہزاء باجادیث الرسول کو موجب کفر قرار دیا ہے اور یہی تمام امت کاعقیدہ ہے۔

ہ ہراوبا یا اللہ واللہ ہراوبا کا ویں اور و وجب سر سراور یہ اور ہی سال سے است کا سیدہ ہے۔

تنجیہ: ہم نے ان منافقین کے کفریہ اقوال وا فعال کو قر آن کریم اور سیح احادیث کی روشنی میں ذرا تفصیل سے اس لئے بیان کیا ہے کہ ہمارے زمانے کے غافل اور بے خبر مسلمان اس قتم کی باتوں اور کا موں سے اجتناب کریں اور احتیاط بر تیں خصوصاً استہزاء بایات اللہ اور استہزاء باحادیث الرسول ہی اس قتم کے اقوال وافعال کو ہنسی نداق کہہ کر نظر اندازنہ کریں خصوصاً نام نہاد تعلیم یافتہ نوجوان طبقہ کوان کی زبان تو بہت ہی بے لگام ہے انہیں خوب انجھی طرح سمجھ لینا چاہئے کہ اللہ تعالی اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ استہزاء اور ہنسی نداق سے بھی ایک مسلمان کا فراور جہنم رسید ہو جاتا ہے۔العیاذ باللہ (پناہ بخدا)

یادر کھئے یہ احکام الہی قدیم زمانے کے منافقین کے ساتھ مخصوص نہیں ہیں قر آن کریم کوئی داستان پارینہ اور تاریخ اقوام دیرینہ نہیں ہے بلکہ قر آن کریم تور ہتی دنیا تک انسانوں کے لئے کتاب ہدایت اور مشعل نور ہے آج بھی جو شخص ان منافقین جیسے اقوال وافعال کاار تکاب کرے گاکا فراور جہنم رسید ہوجائے گا۔ سیر اس تمام تر تفصیل کے ساتھ مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم کی اس مخضر سی حدیث کی گہرائیوں اور وسعتوں کو سیجھئے اور سبحان اللہ کہئے۔

الجنة اقرب الى احدكم من شراك نعله والنارمثل ذلك

جنت اور جہنم دونوں ایک مسلمان سے بے حد قریب ہیں نہایت آسانی سے چاہے جنت میں داخل ہو جائے چنت اور جہنم دونوں ایک مسلمان سے بے حد قریب ہیں نہایت آسانی سے چاہے جنت میں داخل ہو جائے چاہے جہنم میں گویا جنت یا جہنم کے علاوہ کوئی تیسری جگہ نہیں ہے اب جہاں چاہے اپنا محکانا بنالے اس کے فعل و عمل پر مو قوف ہے اسی کی ترجمانی شاعر مشرق علامہ اقبال نے ذیل کے شعر میں کی ہے۔

عمل سے زندگی بنتی ہے جنت بھی جہنم بھی یہ خاکی اپنی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے واللہ اعلم بالصواب والیہ المرجع والماب

جنت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم کی رفافت حاصل کرنے کاذر بعہ

الثاني عشر: عن أبي فِراس ربيعة بن كعب الأسلميّ خادِم رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَآتِيهِ ، ومن أهلِ الصُّفَّةِ رضي الله عنه ، قَالَ : كُنْتُ أبيتُ مَعَ رسول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَآتِيهِ بوَضُوئِهِ وَحَاجَتِهِ ، فَقَالَ : " سَلْنِي " فَقُلْتُ : اسْأَلُكَ مُرَافَقَتَكَ فِي الجَنَّةِ . فَقَالَ : " أَوَ غَيرَ ذلِكَ بوضُوئِهِ وَحَاجَتِهِ ، فَقَالَ : " أَوَ غَيرَ ذلِكَ بوضُوئِهِ وَحَاجَتِهِ ، فَقَالَ : " فَأُعِنِي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ " رواه مسلم .

توجهه: حفرت ابو فراس ربیعة بن کعب اسلمی جور سول الله صلی الله علیه وسلم کے خادم اور اصحاب صفه رضی الله عنه میں سے بین فرماتے ہیں۔ میں رات رسول الله صلی الله علیه وسلم کے ساتھ بسر کیا کرتا تھا تو (جب آخر شب میں آپ بیدار ہوتے تو) میں روزانہ وضو کے لئے پانی اور دوسری ضروریات (ابتنج کے لئے ڈھیلے وغیرہ) پیش کیا کرتا تھا (ایک دن) آپ نے (میری خدمت سے خوش ہوکر) فرمایا مجھ سے کچھ ماگو! تو میں نے عرض کیا میں تو جنت میں آپ کی رفاقت کی درخواست کرتا ہوں آپ نے فرمایا اس کے علاوہ؟ میں نے عرض کیا جس بہی "آپ نے ارشاد فرمایا: تو تم اپنے اوپر کشرت سے نقل نمازیں پڑھنے کو لازم کر کے میری مدد کرو (تو میں) جنت میں بھی تم کو اپنے ساتھ رکھ سکوں گا۔ صبحے مسلم

تشریح: جلیل القدر صحابی حضرت ابو فراس اسلمی رضی الله عنه کابیه جذبه محبت اور خدمت محبوب کابیه شوق که دونوں جہان کی نعمتوں میں ہے کسی بڑی سے بڑی نعمت کے بجائے اپنے پیارے نبی صلی الله علیه وسلم کی رفاقت جنت میں طلب کرناایک ایسا بے نظیر اور لا ثانی جذبه محبت ہے کہ نبی رحمت صلی الله علیه وسلم کے جانثار صحابہ کے علاوہ اس کی مثال نہیں ملتی ظاہر ہے کہ حاصل کا نئات صلی الله علیه وسلم نے ان کی خدمت گزاری سے خوش ہو کر فرمایا تھا: اسلمی! مانگ جومانگاہے؟ اس وقت اگر بید دونوں جہاں 'دنیاو آخرت کی بڑی سے بڑی نعمت بھی

مانگتے تو یقیناً وہ نعمت اللہ تعالی ان کو دے دیتے مگرانہوں نے جنت میں اپنے محبوب کی رفاقت کی درخواست صرف اس لئے کی کہ دنیا میں تو بہر حال اللہ تعالی کے فضل سے ان کو آپ کی صحبت ورفاقت کی سعادت نصیب ہوگئی تھی مگراندیشہ تھا کہ کہیں جنت میں آپ کے در جات عالیہ کی رفعت کی بنا پر اس نعمت سے محروم نہ ہو جاؤں اس لئے کہ ان کے نزدیک اس سے بڑھ کراور کوئی محرومی نہ تھی اس لئے جنت میں آپ کی رفاقت کی درخواست کی تاکہ وہاں بھی آپ کی خدمت ورفاقت کی سعادت اور دیدار محبوب کی نعمت نصیب ہو۔ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے غالبًا اس خیال سے کہ ممکن ہے انہوں نے بسوچے سمجھے کہہ دیا ہو دوبارہ ارشاد فرمایا:

او غیر ذالك؟ اس كے علاوہ اور کچھ نہیں؟ توانہوں نے عرض كيا: ہوذاك بس مير امدعا تو يہى ہے۔

اس سوال وجواب سے تحقیق ہوگئی کہ ان کی واحد آرزواور سب سے بڑی خواہش یہی ہے کیونکہ ان کے نزدیک اس سے بڑھ کراور کوئی نعمت نہیں کہ محب ہمہ وفت محبوب کے ساتھ رہے۔ مگر سرور کا کتات صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے حق میں اس رفاقت کی دعاکر نے سے پہلے ان کے اندراس رفاقت کی اہلیت پیداکرنے کی غرض سے فرمایا:

فاعنی بکثوت السجود: توتم میری مدو کرو کثرت سے تقلیں پڑھنے کے ذریعہ۔

لیخن اس فاقت کی دعااوراس کی قبولیت کے بارے میں تم میر کی دوکر واور کثرت سے نقلیں پڑھاکر و تاکہ تم میر کی دوکر واور کثرت سے نقلیں پڑھاکر و تاکہ تم میر کیا دائد علیہ وسلم کارفیق وہی بن سکتا ہے جو خود بھی محبوب رب العالمین ہواوراسی باب کی حدیث نمبر اول کے دیل میں آپ پڑھ چکے ہیں کہ محبوب رب العالمین کے مرتبے پر پہنچنے کاواحد ذریعہ کثرت سے نقلیں پڑھنالازم کرلو" نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فعلیك بكثرت السجود" اپناو پر کثرت سے نقلیں پڑھنالازم کرلو" کے بجائے فاعنی بكثرت السجود" پہنچنے کاواحد ذریعہ کثرت سے نقلیں پڑھنالازم کرلو" کے بجائے فاعنی بكثرت السجود" تو تم میری مدو کرو کثرت سے نقلیں پڑھ کر" فرما کر انتہائی شفقت کے بجائے فاعنی بكثرت السجود" تو تم میری مدو کرو کثرت سے نقلیں پڑھ کر " فرما کر انتہائی شفقت ور اُفت كاظہار فرمایا ہے لین میں بھی دل سے چاہتا ہوں اور میری بھی خواہش ہے کہ تم جنت میں میرے رفیق ہو مگر اس کے لئے تمہارا محبوب رب العالمین کے مرتبہ پر پہنچنا ضروری ہاں گئے تم بکثرت نقلیں پڑھ کر میری مدد کر واور میری خواہش کو یورا کر و سجان اللہ۔

اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ہر دعاہر شخص کے لئے نہیں کی جاتی بلکہ جس شخص میں جس چیز کی اہلیت ہواس کی دعااس کے لئے کی جاتی ہے اگر کسی شخص کے لئے کو ٹی الیی دعا کرنی ہو جس کی اہلیت اس میں نہیں ہے تو پہلے اس شخص میں اس دعا کی اہلیت پیدا کرنے کی تدبیر کی جائے پھر دعا کی جائے مثلاً کوئی گھیارا کے کہ آپ میرے لئے دعا کیجئے کہ میں عالم مبنے کی اہلیت کہ میں عالم مبنے کی اہلیت واستعداد پیدا کرنے کی تدبیر کی جائے گھر دعا کیجئے اس لئے اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا ہے۔

ولاتتمنوامافضل الله به بعضكم على بعض: للرجال نصيب ممااكتسبوا وللنسآءِ نصيب ممااكتسبوا وللنسآءِ نصيب ممااكتسبن (پاره ۵ سورة نماء ع: ۵ آيت ۳۲)

اللہ تعالیٰ نے جوتم میں ہے بعض کو بعض پر فضیلت (فوقیت) دی ہے اس کی تمنامت کیا گروم و (جس کے اہل ہیں اور) جو کریں گے ان کیلئے اس کا حصہ ہے عور تیں (جس کی اہل ہیں اور) جو کریں گی ان کیلئے اس کا حصہ ہے۔

یعنی اللہ تعالیٰ نے مردوں سے متعلق کا موں ' (احکام و فرائفن) کی اہلیت مردوں میں رکھی ہے اگر وہ ان کا موں احکام و فرائفن کو انجام دیں گے تو اس کا اجرو تو اب اور جنت میں درجات عالیہ ان کو ملیں گے اور عور توں سے متعلق کا موں 'احکام و فرائفن کی اہلیت عور توں میں رکھی ہے اگر وہ ان کا موں احکام و فرائفن کو انجام دیں گے تو اس کا اجرو تو اب اور جنت میں درجات عالیہ حاصل کرنے کے لئے اس کا اجرو تو اب اور جنت میں درجات عالیہ ان کو ملیں گے گویا جنت میں درجات عالیہ حاصل کرنے کے لئے مردوں اور عور توں کے راستے اختیار کرنے کی تمنا نہیں کرنی چاہئے کہ یہ قانون فطرت نہیں کرنی چاہئے کہ یہ قانون فطرت نہیں کرنی چاہئے کہ یہ قانون فطرت نور نظام عادت کے خلاف ہے اور خالق کا نئات کا یہ اعلان ہے۔

فطرت الله التى فطر الناس عليها: لا تبديل لخلق الله الإيره نمبرا ٢ سورة روم ع: ٣ آيت ٣٠)

(يد) الله كي (پيداكرده) فطرت ہے جس پرلوگوں كواس نے پيداكيا ہے الله كى تخليق ميں كوئى تبديلى نہيں آسكتی۔
چنانچہ جہال مرووں كواللہ كے علم كے مطابق عظيم اور پر مشقت كاموں كے انجام دينے كے بعد جنت ملتی ہے وہاں عور توں كواللہ كے علم كے مطابق چند آسان ترین كاموں كو انجام دینے ہى جنت مل جاتی ہے نبی رحت صلى الله عليه وسلم كارشادہ۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے عورت جب پانچ وقت کی نمازیں پڑھ لے ماہ ر مضان کے روزے رکھ لے اور اپنی عصمت کی حفاظت کرے اور اپنے شوہر کی اطاعت کرے تواس کو اختیار ہے کہ جنت کے جس در وازے سے جاہے واخل ہو جائے۔ مشکلوۃ ص ۲۸۱ اکا حت کرے تواس کو اختیار ہے کہ جنت کے جس در وازے سے جاہے واخل ہو جائے۔ مشکلوۃ ص ۲۸۱ اس لئے احادیث میں کسی عادۃ محال چیز کی دعاکر نے کی ممانعت آئی ہے مثلاً کوئی بوڑھا سفیدر لیش دعاکر ہے اس لئے احادیث میں کسی عادۃ محال چین دعاکر ہے اللہ تو جھے جو ان اور میرے بال جو انوں جیسے کر دے اگر چہ سے قدرت خداد ندی کے پیش نظر محال نہیں ہے مگر قانون فطرت کے خلاف ہے۔

ای لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو فراس اسلمی کے درخواست کرنے پر اسی وفت ان کے لئے جنت کی رفاقت کی دعانہ میں فرمائی باوجو دیکہ ان کے اس جذبہ کو دیکھے کر آپ بھی چاہتے تھے کہ ان کو یہ سعادت کا صل ہو جائے مگر درخواست کرنے کے وفت وہ اس کے اہل نہیں تھے اس لئے پہلے اس سعادت کو حاصل حاصل ہو جائے مگر درخواست کرنے کے وفت وہ اس کے اہل نہیں تھے اس لئے پہلے اس سعادت کو حاصل

کرنے کی اہلیت پیداکرنے کی تدبیر ہتلائی اور ازراہ شفقت اس مشقت کواپنی مدد سے تعبیر فرمایا کہ یہ تمہاری ہی خواہش نہیں ہے بلکہ میں بھی جاہتا ہوں کہ تم کو یہ سعادت حاصل ہو جائے اس لئے تم اپنی نہیں میری خواہش کو پوراکرنے کے لئے میری مدد کر واور یہ مشقت بر داشت کرو۔

سجان اللہ کس قدر آسان ہو گیاان کے لئے رات دن نفلیں پڑھنا کہ یہ میں اپنے محبوب کی مدد کر رہا ہوں اپنی نہیں قربان جائیے اس رافت وشفقت پر فداہ امی وابی صلی اللہ علیہ وسلم (میرے ماں باپ آپ پر قربان) مجاہدہ کے باب سے اس حدیث کا تعلق ظاہر ہے۔

كثرت سے سجدے كرنے يعنی نفل نمازيں ادا كرنے سے در جات كی بلندی

الثالث عشر: عن أبي عبد الله ، ويقال: أَبُو عبد الرحمان ثوبان مولى رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يَقُولُ: " عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رضي الله عنه ، قَالَ: سَمِعْتُ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يَقُولُ: " عَلَيْكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ ؛ فَإِنَّكَ لَنْ تَسْجُدَ للهِ سَجْدَةً إلاَّ رَفَعَكَ اللهُ بِهَا دَرِجَةً ، وَحَطَّ عَنكَ بِهَا خَطِيئةً " رواه مسلم .

توجهه: حضرت ابوعبد الله اور بقول بعض ابوعبد الرحمٰن رسول الله صلی الله علیه وسلم کے آزاد کردہ غلام ثوبان رضی الله عنه کہتے ہیں کہ میں نے رسول الله صلی الله علیه وسلم کی زبان مبارک سے سنا ہے آپ نے فرمایا تم کثرت سے (نفلیس پڑھنے اور) سجدے کرنے کو اپنے او پر لازم کر لواس لئے کہ تم جو سجدہ بھی الله تعالی کے لئے کرو گے الله تعالی ہر سجدے کہ بدلے تمہار اایک درجہ بلند فرمادیں گے اور ایک خطامعاف فرمائیں گے۔ صبحے مسلم

یعنی تم جتنی زیادہ نفلیں پڑھو گے اور ان میں جتنے زیادہ سجدے کروگے اس قدر اللہ تعالی تمہارے در جات بلند فرمائیں گے اور اس قدر تمہاری خطائیں معاف فرمائیں گے۔

تشریح: اس باب کی سابقہ احادیث سے معلوم ہو چکا کہ کثرت سے نفلیں پڑھنا اللہ سے قرب حاصل کرنے اور محبوبیت کے مرتبہ پر پہنچنے کا یقینی ذریعہ ہے اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ان نفلوں میں طول قیام کی نسبت کثرت رکوع و سجود افضل ہے اور رفع در جات اور عفو خطایا کا موجب ہے۔

اقرب مايكون العبدمن ربه وهوساجد

عبدیت کا حقیقی مظاہرہ معبود کے سامنے سر بسجو د ہو جانے میں ہی مضمر ہے۔

اور وہ قیام کیل جس کا تھم سورۃ مزمل کے اندر ذکر فرمایا ہے اس میں طول قیام اور زیادہ سے زیادہ تلاوت قرآن ہی افضل ہے اس لئے ایک سال کی اس طویل ریاضت اور مجاہدہ کے بعد اس طویل قیام اور قرائت قرآن میں تخفیف فرمادی گئی جس کی تفصیل آپ اس باب میں پڑھ بچکے ہیں۔

بعض علاء دین کانوا فل میں کثرت ہجود کی ترغیب سے مطلقاً کثرت رکوع و ہجود کی افضلیت پر استد لال کرنا بے محل ہے۔واللہ اعلم

## بهترین انسان؟

الرابع عشر: عن أبي صَفُوان عبد الله بن بُسْرِ الأسلمي رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " خَيرُ النَّاسِ مَنْ طَالَ عُمُرهُ ، وَحَسُنَ عَمَلُهُ " رواه الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " بُسْر " بضم الباء وبالسين المهملة .

توجهه: حضرت ابو صفوان عبدالله بن بسر اسلمی رضی الله عنه فرماتے بیں که رسول الله صلی الله علیه وسلم نے ارشاد فرمایا بہترین آدمی وہ ہے جس کی عمر دراز ہواور اعمال اچھے ہوں۔ (ترفدی نے اس حدیث کوروایت کیااور کہا بیہ حدیث حسن ہے)

بسر ۔ باء کے ضمہ اور سین مہلّۃ کے ساتھ۔

تشریح: حدیث اپنے مفہوم اور مصداق کے اعتبار سے بالکل واضح ہے ظاہر ہے کہ حسن عمل اور نیکوکاری کی توفیق کے ساتھ ساتھ عمر دراز اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے انسان کو اپنی ذات کے لئے بھی وسیع سے وسیع ترجنت بنانے کا موقع میسر آتا ہے اور خدا کی مخلوق کے لئے بھی سایہ رحمت بنتا ہے چنانچہ حدیث میں آتا ہے۔

خير الناس من ينفع الناس بهترين آدمي وه ۽ جولوگوں کو نفع پہنچا تا ہے۔

اس نفع رسانی کی مختلف اور متنوع صور تنیں ہیں جو تفصیل کے ساتھ احادیث میں مذکور ہیں یہی وہ ہستیاں ہوتی ہیں جن کی وفات پر زمین و آسان بھی روتے ہیں۔

اس کے برعکس اگر حسن عمل کی توفیق کے ساتھ عمر دراز نصیب نہ ہو کی توخدا کی مخلوق بھی زیادہ عرصہ تک اس کی نیک ذات سے فائدہ نہ اٹھا سکی خود بھی آخرت کے لئے معتد بہ ذخیرہ مہیا کرنے سے قاصر رہایہ اور بات ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے اس کی نیک نیتی اور حسن عمل کی بنا پر اس کی مکافات فرمادیں۔

اور اگر خدانخواستہ عمر دراز تو ہوئی گر حسن عمل کی توفیق سے محروم رہا تب توزمین و آسان بھی اس کی ایذاء رسانیوں اور مضرت رسانیوں سے تنگ ہوتے ہیں اور اس کی موت کی دعائیں مانگتے ہیں اور خلق خدا بھی اور خودا پی ذات بھی اپنی بدکاریوں اور بداعمالیوں کی وجہ سے تنگ آ جاتی ہے اور زندگی وبال ہو جاتی ہے جتنی عمر دراز ہوتی ہے اس قدر جہنم کے گوناگوں عذابوں کاذخیرہ تیار ہو تار ہتاہے یہی وہ لوگ ہوتے ہیں جن کے متعلق اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔ فیما بکت علیهم السیمآءُ و الارض و ما کانوا منظرین (س:الدخان آیت۲۹) پس ان (کی وفات پر) آسان اور زمین نہیں روئے اور نہ ان کو مہلت دی گئی۔

سرور کا نئات صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حدیث کا مطلب بیہ ہے کہ انسان عمر دراز کو اللہ تعالیٰ کی ایک عظیم نعمت سمجھے اور اس کو زیادہ سے زیادہ نیکو کاریوں اور عبادات و طاعات میں صرف کردے ایک لمحہ بھی ضائع نہ ہونے دے اس کانام مجاہدہ ہے۔

عام طور پرانسان بڑھا ہے میں قو کیاوراعضاء کے طبعی اور فطری انحطاط کی وجہ سے تنگ آکر موت کی دعائیں مانگنے لگتاہے حالا نکہ احادیث میں موت کی دعامانگنے کی ممانعت آئی ہے بلکہ اس کی بجائے رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے مذکورہ ذیل دعاکی تعلیم دی ہے۔

اللهم احيني ماكانت الحيوة خيرالي وتوفني اذاكانت الوفاة خيرالي واجعل الحيوة زيادة لى في كل خيرواجعل الموت راحة لي من كل شر

اے اللہ تو مجھے زندہ رکھ جب تک کہ زندگی میرے لئے خیر وبر کت کاباعث ہواور تو مجھے اٹھالے جبکہ و فات میرے لئے بہتر ہواور زندگی کو میرے لئے ہر طرح کی خیر وبر کت میں زیادتی کا باعث بنااور موت کو میرے لئے ہر قتم کے شرسے راحت پانے کاذر بعہ بنا۔

باقی پیرانہ سالی کے ضعف کی مکافات کاوعدہ خود اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔

لقدخلقنا الانسان في احسن تقويم ثم رددنه اسفل سافلين

بخداہم نے انسان کو بہترین ساخت میں پیدا کیا پھر ہم نے پست درجہ میں لوٹادیا۔ (بوڑھااور ناکارہ بنادیا) الا الذینِ امنوا و عملوا الصلحت فلھم اجر غیر ممنون (پارہ۳۰سرۃ الین)

بجزان لوگوں کے جو (جوانی میں برابر نیک کام کرتے رہے) پس ان کے لئے (بڑھاپے میں بھی)اجرو ثواب (جاری رہے گا)منقطع نہ ہوگا۔

واضح ہو کہ حدیث میں اس آیت کریمہ کی یہی تفییر آئی ہے۔

# ایک اللہ تعالیٰ کی راہ میں شہیر ہونے والے کی شاندار شہادت

الخامس عشر : عن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : غَابَ عَمِّي أَنَسُ بْنُ النَّضْرِ رضي الله عنه عن قِتال بدر ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ الله ، غِبْتُ عَنْ أُوّل قِتال قَاتَلْتَ المُشْرِكِينَ ، لَئِن الله أَشْهَدَنِي قِتَالَ المُشرِكِينَ لَيُرِينَ الله مَا أَصْنَعُ . فَلَمَّا كَانَ يَومُ أُحُدٍ انْكَشَفَ المُسْلِمونَ ، فَقَالَ : اللّهُمَّ أَعْتَذِرُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هؤلاء يعني : أصْحَابه وأَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هؤلاء يعني : أصْحَابه وأَبْرَأُ إِلَيْكَ مِمَّا صَنَعَ هؤلاء يعني :

المُشركِينَ ثُمَّ تَقَدَّمَ فَاسْتَقْبَلُهُ سَعدُ بْنُ مُعاذٍ ، فَقَالَ : يَا سعدَ بنَ معاذٍ ، الجَنَّةُ وربِّ الكعْبَةِ إِنِّي أَجِدُ رِيحَهَا مِنْ دُونِ أُحُدٍ . قَالَ سعدُ : فَمَا اسْتَطَعتُ يَا رسولَ الله مَا صَنَعَ ! قَالَ أَنسُ : فَوَجَدْنَا بِهِ بِضْعاً وَثَمانَينَ ضَربَةً بِالسَّيفِ ، أَوْ طَعْنةً بِرمْحٍ ، أَوْ رَمْيَةً بِسَهْمٍ ، وَوَجَدْنَاهُ قَدْ قُلِ وَمَثَلَ بِهِ بِضُعاً وَثَمانَينَ ضَربَةً بِالسَّيفِ ، أَوْ طَعْنةً بِرمْحٍ ، أَوْ رَمْيَةً بِسَهْمٍ ، وَوَجَدْنَاهُ قَدْ قُلِ وَمَثَلَ بِهِ المُشْرِكُونَ فَمَا عَرَفَهُ أَحَدٌ إِلاَّ أُخْتُهُ بِبَنَانِهِ . قَالَ أَنس : كُنَّا نَرَى أَوْ نَظُنُ أَن هذه اللهَ عَلَيْهِ ﴾ [ الآية نزلت فِيهِ وفي أشباهه : ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللهَ عَلَيْهِ ﴾ [ الأحزاب : ٢٣ ] إلَى آخِرها . مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

قوله: " لَيُرِيَنُّ اللهُ " روي بضم الياء وكسر الراء: أي لَيُظْهِرَنَّ اللهُ ذَلِكَ للنَّاس ، وَرُويَ بفتحهما ومعناه ظاهر ، والله أعلم .

توجمه: حضرت انس رضى الله عنه فرماتے ہیں: میرے چیانضر بن انس رضی الله عنه جنگ بدر میں شريك نه ہوسكے توانہوں نے (ازراہ تاسف) عرض كيا: يار سول الله! (مجھے افسوس ہے) آپ نے مشر کین ہے جو پہلی جنگ لڑی میں اس میں شریک نہ ہوسکا بخدا (آئندہ)اگر اللہ تعالیٰ نے مشرکین سے جنگ میں شرکت کامجھے موقعہ دیا تومجھے یقین ہے کہ اللہ تعالیٰ ضرور د کھلا دیں گے کہ میں کیا کر تا ہوں توجب جنگ اُحد ہوئی (اور خلاف توقع) مسلمانوں کے پاؤں اکھڑ گئے تو نضر بن انس نے کہااے الله جوان مسلمانوں نے کیا (خلاف تو قع پسیا ہو گئے )اس کے لئے میں تجھ سے معذرت خواہ ہوں اور جو ان مشرکین نے آپ کے چہرہ مبارک کوزخمی کیااس سے میں بے تعلقی کااظہار کر تا ہوں پھر (پیہ کہہ كر)وہ آگے برھے توسعد بن معاذان كے سامنے آگئے توانہوں نے كہا:اے سعد بن معاذرب كعبه كى فتم یہ ہے جنت 'میں تواُحد کے آگے جنت کی خوشبو ئیں سونگھ رہاہوں (اس پر)سعدنے عرض کیا:جو نضر بن انس نے کر د کھایا میں تو یار سول اللہ نہیں کر سکا انس کہتے ہیں چنانچہ (جنگ ختم ہونے کے بعد)ہم نے ان کے جسم پرای سے کچھ زیادہ تلواروں کے پانیزوں کے یا تیروں کے زخم پائے اور ہم نے ان کو قتل کیا ہوایایا (مشرکین نے ان کے ناک کان کاٹ دیئے تھے اور چمرہ مسخ کر دیا تھااس لئے) سوائے ان کی بہن کے اور کوئی ان کو شناخت بھی نہ کر سکاان کی بہن نے بھی صرف انگلیوں کے پوروں سے پہچانا تھاحضرت انس رضی اللہ عنہ کا کہناہے ہم یقین رکھتے یا گمان کیا کرتے تھے کہ یہ آیت کریمہ ذیل نضر بن انس کے اور انہی جیسے دوسرے غازی مومنین کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ صحیح مسلم من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضي نحبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلاً (ياره ٢١ سورة الاحزابع: ٣ يت٢٣) ایمان والوں میں (کہتے ہی)ایسے لوگ ہیں جنہوں نے اللہ تعالیٰ سے جس بات پر عہد کیا تھا(کہ ہم اللہ کی راہ میں جان دے دیں گے)اس کو سچا کر د کھایا پس ان میں سے بعض نے تو اپنی ذمہ داری پوری کردی (اور اللہ کی راہ میں شہید ہوگئے)اور بعض انتظار میں ہیں (کہ کب موقعہ آئے اور ہم جان دیں) اور ان ایمان والوں نے (اینے عہد میں) ذرہ برابر تبدیلی نہیں کی۔

لیرین اللہ یاء کے ضمہ اور راء کے کسرہ کے ساتھ بھی مروی ہے، بعنی اسے اللہ لوگوں کے سامنے ظاہر فرمادے اور دونوں حروف کے فتہ کے ساتھ بھی مروی ہے جس کے معنی ظاہر ہیں۔واللہ اعلم حضرت نفر بن انس رضی اللہ عنہ کا بیہ جذبہ اور اس پر فور أعمل سر اسر مجاہدہ ہے اسی لئے امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث کو مجاہدہ کے باب میں ذکر کرتے ہیں۔

# ایک دولتمند کے مال کثیر کواللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرنے کوریا کہنا اور ایک مز دور کے صدقہ کی تحقیر کرنانفاق کی علامت ہے

السادس عشر: عن أبي مسعود عقبة بن عمرو الأنصاري البدري رضي الله عنه ، قَالَ : لَمَّا نَزَلَتْ آيةُ الصَّدَقَةِ كُنَّا نُحَامِلُ عَلَى ظُهُورِنَا ، فَجَاةَ رَجُلُ فَتصَدَّقَ بِشَيء كَثير ، فقالوا : مُراء ، وَجَاءَ رَجُلُ آخَرُ فَتَصَدَّقَ بِصَاعٍ ، فقالُوا : إِنَّ اللهَ لَغَنيُّ عَنْ صَاعٍ هَذَا ! فَنَزَلَتْ : ﴿ مُراء ، وَجَاءَ رَجُلُ آخَرُ فَتَصَدَّقَ بِصَاعٍ ، فقالُوا : إِنَّ اللهَ لَغَنيُّ عَنْ صَاعٍ هَذَا ! فَنَزَلَتْ : ﴿ اللّٰهِ بَالْمُؤُمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لا يَجِدُونَ إِلاَّ جُهْدَهُمْ ﴾ [ اللّذينَ يَلْمِزُونَ الْمُطُوّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالَّذِينَ لا يَجِدُونَ إِلاَّ جُهْدَهُمْ ﴾ [ التوبة : ٧٩ ] . مُتَّفَقُ عَلَيهِ، هذا لفظ البخاري. وَ " نُحَامِلُ " بضم النون وبالحاء المهملة : أي يحمل أحدنا عَلَى ظهره بالأجرة ويتصدق بها .

توجهه: حضرت ابو مسعود عقبه بن عمر وانصاری بدری رضی الله عنه سے روایت ہے کہ جس زمانے میں آیت صدقہ نازل ہوئی ہے ہم لوگ عام طور پر بار بر داری کی مز دوری کیا کرتے تھے تو (صدقہ کی آیت نازل ہونے کے بعد) ایک آدمی آیا اور اس نے بہت سامال صدقہ میں دیا تو اس پر منافقوں نے (ازراہ طنز) کہاریا کارہے (دکھلاوے کی خاطر اتنی فیاضی دکھارہاہے) دوسر اشخص ایک صاع (جو) لایا تو اس پر (ازراہ تمسخ) کہااللہ تو اس کے صاع ہے بنیاز ہے (اسے اس کی ضرورت نہیں ہے بھی کیوں لایا) اس پر ہے آیت کر یمہ نازل ہوئی۔

الذين يلمزون المطوعين من المؤمنين في الصدقات والذين لايجدون الا جهدهم في سخرون منهم سخرالله منهم ولهم عذاب اليم (سورة توبر ركوع ١٦٠ يت ١٩) وه لوگ جوايمان والول مين سے دل كھول كر صدقه كرنے والول ير بھى طعن و تشنيع كرتے ہيں اوران ير

بھی جن کو بجزا پی محنت ومشقت کی مز دوری کے اور کچھ میسر نہیں تھٹھہ کرتے ہیں ان پر اللہ تعالیٰ نے تھٹھہ کیاہے اور انہی کے لئے در دناک عذاب ہے۔

یہ بخاری کے لفظ ہیں۔ونحامل۔نون کے ضمہ کے ساتھ اور جاء مہملہ کے ساتھ بعنی ہم میں ایک مخص پشت پر بوجھ لاد کر مز دوری کر تااور اس سے حاصل ہونیوالی اجرت کو صدقہ کرتا۔

تشریح: ندکورہ بالاحدیث مسلمانوں کے اس دور سے متعلق ہے جبکہ انصار عام طور پر انتہائی افلاس اور عرب کی زندگی بسر کررہے تھے مگر اس کے باوجو دان کواپنی آخرت کی فکر تھی صدقہ کی آیت نازل ہوتے ہی ہر شخص حسب مقد ور صدقہ پیش کر تا تھااور یہ طعن و تشنیع کرنے والے اور مذاق اُڑانے والے وہی منافقین تھے جن کے حسد و نفاق کا تفصیلی بیان اس سے پہلے اس باب کی حدیث میں آچکا ہے اللہ تعالیٰ کا دنیا میں ان کو پچھ نہ کہنا اور آخرت میں ان کی منافقانہ حرکات پر در دناک عذاب کی خبر دینا جزاء بالمثل ہے اس لئے مشاکلت و مشابہت کی بنا پر اللہ تعالیٰ کے معاملہ کو سخر یہ تعبیر کیا گیا ہے۔

ظاہر ہے کہ اس صدقہ سے زکوۃ مراد نہیں ہے اس لئے کہ زکوۃ توایسے مفلس ونادار لوگوں پر واجب ہی نہیں ہوتی بلکہ اس صدقہ سے نفلی صدقہ مراد ہے جس کی نہ کوئی مقدار مقرر ہے نہ جنس نہ ہی اس میں صاحب نصاب ہونا اور حولان حول (سال گزرنا) شرط ہے۔ بلکہ یہ وہ صدقات ہیں جو اللہ تعالیٰ کے اس تقرب کا وسیلہ بغتے ہیں جس کا حال آپ اس باب کی حدیثوں میں پڑھ چکے ہیں اور جس کے متعلق نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:

اتقو االنادو لو بشق تموۃ (جہنم کی) آگ ہے بچواگر چہ محبور کے ایک مکڑے کے ذریعہ سے ہی ہو۔ بہر حال نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث کے ذریعہ امت کو توجہ دلاتے ہیں کہ ہر وہ مسلمان جے آخرت کی فکر ہو اس کو چاہئے کہ خطاؤں اور گناہوں کی مغفر ت اور اللہ تعالیٰ سے قرب حاصل کرنے کی غرض سے دیگر کار ہائے خیر کے ساتھ بچھ صدقہ خیر ات بھی ضرور کر تارہے۔

#### بماراحال

لیکن ہم یعنی آج کل کے عام مسلمان تواس طرح دنیا کی اغراض وخواہشات میں مستغرق اور ڈوبے ہوئے ہیں کہ سراٹھانے تک کی فرصت نہیں آخرت کی فکر تو کجا بھی بھول کر بھی خیال تک نہیں آتا"وائے برماو برحال ما"افسوس ہم پراور ہمارے حال پر"ہماراحال توبیہے۔

شب چوعقد نماز بربندم چه خورد بامداد فرزندم رات کو جب نماز کی نیت بانده کر ( کھڑا ہو تا ہوں ) تو (ساری نماز میں یہی سوچتار ہتا ہوں ) کہ صبح میرے بچے کیا کھائیں گے ؟ (اور کہاں سے آئے گا) حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ ہر زمانہ میں ایسے خدا پرست لوگوں پر طعن و تشنیع کرنے اور مذاق اڑانے والے منافق دشمنان دین وایمان لوگ ہوئے ہیں اور حدیث شریف اور آیت کریمہ ایسے ہی دشمنان دین وایمان منافقین کی خداد شمنی سے مسلمانوں کو آگاہ کرنے کیلئے وار داور نازل ہوئی ہیں اور یہ ایک بڑا مجاہدہ کہ ایسے مار آستین دشمنوں کے طعن و تشنیج اور استہزاء و تمسخر کے ڈنگ سہنا اور صراط متنقیم پر قائم رہنا' آسان کام نہیں ہے۔ اس بنا پرامام نووی اس حدیث کو باب مجاہدہ کے ذیل میں لائے ہیں۔

# حدیث قدسی ربالعالمین جل حلاله کا خطاب اینے بندوں سے الله تعالیٰ کا حقیقت افروز خطاب اینے بندوں سے

السابع عشر : عن سعيد بن عبد العزيز ، عن ربيعة بن يزيد ، عن أبي إدريس الخولاني ، عن أبي ذر جندب بن جُنادة رضي الله عنه ، عن النَّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيما يروي ، عن اللهِ تَبَارِكَ وتعالى ، أنَّهُ قَالَ : " يَا عِبَادي ، إنَّى حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسَى وَجَعَلْتُهُ بيْنَكُم مُحَرُّماً فَلا تَظَالُمُوا . يَا عِبَادِي ، كُلُّكُمْ ضَالٌ إلاَّ مَنْ هَدَيْتُهُ فَاسْتَهدُونِي أَهْدِكُمْ . يَا عِبَادِي ، كُلَّكُمْ جَائِعٌ إلا مَنْ أطْعَمْتُهُ فَاستَطعِمُونِي أُطْعِمْكُمْ . يَا عِبَادِي ، كُلُّكُمْ عَار إلا مَنْ كَسَوْتُهُ فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ . يَا عِبَادِي ، إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيلِ وَالنَّهارِ وَأَنَا أَغْفِرُ اللَّانُوبَ جَمِيعاً فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرْ لَكُمْ. يَا عِبَادِي، إِنَّكُمْ لَنْ تَبْلُغُوا ضُرِّي فَتَضُرُّونِي، وَلَنْ تَبْلُغُوا نَفعِي فَتَنْفَعُوني . يَا عِبَادي ، لَوْ أَنَّ أُوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُل وَاحِدٍ مِنْكُمْ مَا زَادَ ذَلِكَ في مُلكي شيئًا . يَا عِبَادي ، لَوْ أَنَّ أُوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجَنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَر قَلْبِ رَجُل وَاحِدٍ مِنْكُمْ مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِن مُلكي شيئاً. يَا عِبَادِي، لَوْ أَنَّ أُوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ وَإِنْسَكُمْ وَجِنَّكُمْ قَامُوا في صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأَلُوني فَأَعْطِيتُ كُلَّ إِنْسَان مَسْأَلَتَهُ مَا نَقَصَ ذلكَ مِمَّا عِنْدِي إلاَّ كما يَنْقصُ المِخْيَطُ إِذَا أُدْخِلَ البَحْرَ . يَا عِبَادِي ، إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ ثُمُّ أُوفَيكُمْ إِيَّاهَا ، فَمَنْ وَجَدَ خَيراً فَلْيَحْمَدِ الله وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلا يَلُومَنَّ إلاَّ نَفْسَهُ ". قَالَ سعيد: كَانَ أَبُو إدريس إذًا حَدَّثَ بهذا الحديث جَثا عَلَى رُكبتيه . رواه مسلم وروينا عن الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله ، قَالَ : لَيْسَ لأهل الشام حديث أشرف من هَذَا الحديث .

قوجهه: سعید بن عبدالعزیز کر بیعه بن یزید سے اور ربیعه ابو سعید خولانی سے اور ابو سعید کابو ذر جند بن جنادہ رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

ایاعبادی! انی حومت الظلم علی نفسی و جعلته بینکم محرماً فلاتظالموا
 بندو! میں نے خودا پے اوپر بھی ظلم کو حرام کیا ہے اور تمہارے در میان بھی (ایک دوسرے

پر ظلم کرنے کو) حرام کیاہے لہذاتم بھی ایک دوسرے پر ظلم مت کرو۔

٢ . ياعبادي! كلكم ضآل الامن هديته فاستهدوني اهدكم

اے میرے بندو!تم میں سے ہر شخص گم کر دہ راہ ہے سوائے اس شخص کے جس کو میں ہدایت دوں لہٰذاتم مجھ سے ہدایت طلب کر ومیں تنہیں ضرور ہدایت دوں گا۔

٣. ياعبادى! كلكم عارالامن كسوته فاستكسوني اكسكم

اے میرے بندو! تم میں سے ہر شخص لباس کا مختاج ہے سوائے اس شخص کے جس کو میں لباس پہناؤں گاپس تم مجھ ہی ہے لباس طلب کرومیں تمہیں ضرور لباس پہناؤں گا۔

٤ . ياعبادي!كلكم جائع الامن اطعمته فاستطعموني اطعمكم

اے میرے بندو! تم میں سے ہر محض بھو کا ہے سوائے اس محض کے جس کو میں کھانے کو دوں پس تم مجھ ہی ہے کھانا طلب کرومیں تمہیں ضرور کھلاؤں گا۔

یاعبادی انکم تخطئون باللیل والنهار وانا اغفر الذنوب جمیعاً فاستغفرونی اغفرلکم
 اے میرے بندو! تم رات دن خطائیں اور گناہ کرتے رہتے ہواور میں ہی تمام گناہ معاف کرتا ہوں لہذاتم مجھے گناہ معاف کراؤمیں تمہارے سب گناہ معاف کروں گا۔

٦. ياعبادي انكم لم تبلغو اضرى فتضروني ولن تبلغو انفعي فتنفعوني.

اے میرے بندو!نہ تم مجھے نقصان پہنچانے کی قدرت رکھتے ہو کہ نقصان پہنچا سکو اور نہ تم مجھے نفع پہنچانے کی قدرت رکھتے ہو کہ نفع پہنچاسکو۔

٧. ياعبادى لوان اولكم واخركم وانسكم وجنكم كانواعلى اتقى قلب رجل واحدمنكم
 مازادذلك في ملكى شياً

ے۔اے میرے بندو!اگرتم اگلے پچھلے اور جن وانس (سب کے سب)تم میں کے سب سے زیادہ عبادت گزاراور پر ہیز گار آدمی کی طرح پر ہیز گار بن جاؤ تو میر ی خدائی میں اس سے ذرہ برابراضافہ نہ ہوگا۔

٨ ـ ياعبادى! لوان اولكم واخركم وانسكم وجنكم كانواعلى افجرقلب رجل واحدمنكم مانقص من ملكي شياً

اے میرے بندو!اگر تم اگلے پچھلے اور جن وانس (سب کے سب) تم میں کے سب سے زیادہ بدکار آ دمی کی طرح بدکار بن جاوُ تواس سے ذرہ برا بر میری خدائی میں کمی نہ آئے گی۔

٩. ياعبادى! لوان اولكم واخركم وانسكم وجنكم قاموافي صعيدواحد فاسلوني فاعطيت
 كل انسان مسلته مانقص ذلك مماعندى الاكماينقص المخيط اذاادخل البحر.

اے میرے بندو! تمہارے اگلے اور بچھلے اور جن وانس (سب مل کر) کھلے میدان میں جمع ہو کر (بیک وقت) مجھ سے (اپنی اپنی حاجت کا) سوال کرو تو میں اسی وقت ہر ہر شخص کی حاجت پوری کر دوں گا دراس سے جو خزانے میر بیاس ہیں ان میں کوئی کی نہ آئے گی بجر اس سوئی کے جس کو سمندر میں ڈبو کر نکال لیاجائے تو اس سے سمندر کے پانی میں بچھ بھی کی نہیں آئی (ایسے بی تم میں سے ہر ایک سوال پوراکر دینے سے میرے نزانوں میں ذرا بھی کی نہ آئے گی)

المجھی کی نہیں آئی (ایسے بی تم میں سے ہر ایک سوال پوراکر دینے سے میرے نزانوں میں ذرا بھی کی نہ آئے گی)

المجھی کی نہیں آئی (ایسے بی تم میں اسے ہر ایک سوال پوراکر دینے سے میرے نزانوں میں ذرا بھی کی نہ آئے گی)

ومن وجد خیر ذلک فلایلومن الانفسه.

اے میرے بندو! (یہ جزاءوسزا) تو تمہارے (ایچھ برے) اعمال ہی ہیں جن کو میں تمہارے لئے (اعمالناموں میں) جمع کر تارہتا ہوں پھر قیامت کے دن تم کو وہی پورے کے پورے دے دوں گاتو جس کو جزائے خیر ملے اس کو عیائے کہ وہاللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرے (کہ اس نے نیک کاموں کی توفیق دی) اور جواس کے سوایائے (لیعنی جواپئے کہ وہاللہ بکی سزایائے) اس کو خودا پنے کو براکہنا چاہئے (کہ نہ شیطان کے کہنے میں آکر برے کام کر تانہ سزا بھگا)
قال سعید: کان ابو ادریس اذا حدث بھذا الحدیث جٹا علی دید ورواہ مسلم)

سعید (اس حدیث کے راوی) نے بیان کیا کہ ابوسعید خولانی جب اس حدیث کوروایت کرتے تو (غلاموں کی طرح) باادب دوزانو بیٹھ جایا کرتے۔ مسلم نے اس حدیث کوروایت کیا فرماتے ہیں۔

ورویناعن الامام احمدبن حنبل رحمه الله قال: لیس لاهل الشام حدیث اشرف من هذا الحدیث: اورامام احمد بن حنبل سے مروی ہے وہ فرماتے ہیں: اہل شام کی حدیثوں میں اس حدیث سے زیادہ شریف (شرف والی)کوئی حدیث نہیں ہے۔

تشریح: بیر حدیث قدی خود آپ پی شرح ہے کسی مزید تشریح کی محتاج نہیں ایک طرف اللہ تعالیٰ کی شان بے نیازی 'بے پایاں اور لا ثانی قدرت اور عظمت و جلال کا مظہر ہے تو دوسری طرف بندوں سے بے پایاں محبت و شفقت اور رحمت ور اُفت اس خطاب سے متر شح ہے در حقیقت رب جلیل کے اس مشفقانه خطاب اور ذرہ نوازی کا تقاضا یہی ہے کہ حضرت ابوادر ایس خولانی کی طرح نیازی منداور فرما نبر دار غلاموں کی طرح باادب اور دوزانو بیٹھ کر سر تسلیم خم کریں اور اس حدیث کو بیان کریں یا پڑھیں اور سنیں نیز بہت اچھا 'نیادر ست' فرمایا و غیرہ مناسب الفاظ میں اور تشکر آفرین انداز میں جواب دیں۔

یہ حدیث قدی ایک اہم علمی تحقیق کے لئے بھی روش دلیل ہے وہ ایک مشہور ومعروف مسکلہ ہے کہ جزامین عمل ہے یا عمل کے علاوہ ہے؟ محققین کے نزویک بندوں کے تمام اچھے یا برے گوناگوں اعمال وا فعال باتی رہتے ہیں فنانہیں ہوتے گوہمیں نظرنہ آئیں اور یہی گوناگوں اعمال صالحہ اور حسنات آخرت میں گوناگوں نعیم جنت کی صورت اختیار کرلیں گے اور یہی اعمال سیرہ (برے اعمال) آخرت میں گوناگوں عذاب جہنم کی شکل اختیار کرلیں گے اس مسئلہ کاعنوان ہے" تجسد اعمال"

اس تحقیق کے ثبوت میں اگر چہ قرآن وحدیث کی بے شار نصوص اور تصریحات موجود ہیں اس کے باوجود ظاہر پرست علماء عقلیت پرست یونانی فلنفہ سے متاثر لوگ (معتزلہ) اس حقیقت کا انکار کرتے ہیں اور صرح آیات واحادیث میں طرح طرح کی تاویلیں کرتے ہیں شاعر مشرق علامہ اقبال نے اس حقیقت کا اظہار ذیل کے شعر میں کہا ہے۔

عمل سے زندگی بنت ہے جنت بھی جہنم بھی یہ خاکا پی فطرت میں نہ نوری ہے نہ ناری ہے ہماری کے خوا کد ہماری زندگی میں اس حقیقت کے افرعان ویقین کے فوا کد

اگر آج مسلمان بھینی طور پراس جزاوسزا کے اعمال کی حقیقت کو باور کرلیں کہ جو چھوٹے بڑے گناہ 'فسق و فجور' بدکاری و حرام خوری لوگوں پر ظلم وستم اور حق تلفیاں ہم شب وروز کرتے رہتے ہیں چاہے کتنے ہی خفیہ طور پر کریں کسی متنفس کو بھی پیت نہ چھوٹریں ان کی کو کی اؤیت تکلیف کسی متنفس کو بھی پیت نہ چھوٹریں ان کی کو کی اؤیت تکلیف یاعذاب بھی محسوس نہ ہو حتی کہ ہم بالکل پاک وصاف اور متقی و پر ہیزگار نظر آئیں تب بھی یہ گناہ (جرائم) ہم گزنا فار جہٹے رہتے ہیں صرف اتناہے کہ اس زندگی میں ہمیں موقے مٹ نہیں ہوتے مٹ نہیں ہوتے بلکہ ہمارے وجود کے ساتھ باقی اور چیٹے رہتے ہیں صرف اتناہے کہ اس زندگی میں ہمیں محسوس نہیں ہوتے نہ ان کی افزیت و تکلیف یا کہ فریس و شرکیہ اعمال وافعال ظلم وجور جہنم کے ان ہو لناک ہمیں محسوس نہیں ہوتے نہ ان کی افزیت و تکلیف یا کہ کا مذاب ہی محسوس ہو تاہے لیکن مرنے کے بعد آخرت میں بہی ہماری سیہ کاری 'نافرمانیاں چھوٹے بڑے گناہ کفریہ و شرکیہ اعمال وافعال ظلم وجور جہنم کے ان ہو لناک میں ہمیں ہو گناہ کا کاروں کی شکل افتاد ہمیں گناہ و اور تربیت رہیں اور دنیا ہیں ہی ان سے چھٹکارا حاصل کرلیں عباد تیں جو گناہ کا کاروں کو افزالہ کرلیں اور دنیا ہیں ہی ان کو نہیں چھٹکارا حاصل کرلیں حقوق العباد ہوں تو ان کواوا کریں می موت آئے پر ختم ہو گئی آخرے کی زندگی ابدی میں ہمیشہ ہمیشہ جلتے اور تربیتے رہیں گے اور جیسے زندگی بھر ہم نے ان گناہوں کو نہیں نہیں جھوڑیں گے دنیا کی زندگی افری موت آئے پر ختم ہو گئی آخرے کی زندگی ابدی اور نہ ختم ہو گئی آخرے کی زندگی ابدی اور نہ ختم ہو گئی آخرے کی زندگی ابدی اس میں جو گئی آخرے کی زندگی ابدی کا اس کے خود کردہ عذاب سے بھی بھی کھٹکارانصیب نہ ہوگا۔

اس طرح ہمارے تمام اعمال صالحہ تمام عباد تیں اور طاعتیں غرض تمام نیکو کاریاں ہر گز فنا نہیں ہو تیں بلکہ باقی اور ہادے ساتھ رہتی ہیں گوہمیں اپنی اس زندگی میں نظرنہ آئیں نہ ان کی موجودگی کا کوئی اثر مسرت و فرحت لطف ولذت محسوس ہو بلکہ ہم تواپنی جہالت کی بنا پریہ سجھتے ہیں کہ ہم نے ناگوار حالات کے باوجود مسجد میں جاکر

نماز پڑھ کی سخت گری اور بھوک پیاس کی شدت کے باوجود روزے رکھ لئے مال کی فطر کی محبت کے باوجود سال پورا ہوتے ہی پورے مال کی زکو ہ تکال دی سفر کی د شوار بوں کے باوجود رج وعمرہ کر لیا قصہ ختم ہوا ہمیں کیا ملاہم تو یہ کے ویسے رہے جیسے پہلے سے لیکن یہ قطعاً جہالت 'شیطان کا فریب اور مکار نفس کاد سوکا ہے در حقیقت وہ ہماری نمازیں جوں کی توں باتی اور ہمارے ساتھ ہیں وہ روزے بھی جو ہم نے رکھے ہیں موجود ہیں جوز کو ہ خیر ات ہم نے نکالی وہ بھی کہیں نہیں گئی ہمارے ساتھ ہیں وہ وجود ہیں اپنی تمام تربر کوں کے ساتھ موجود وہر قرار ہیں ای طرح تمام عبادات و حسنات ہمارے ساتھ موجود وہ ہیں صرف اتنا ہے کہ وہ ہمیں نظر نہیں آئیں نہ ان کے موجود ہیں ایک حیات کہ وہ ہمیں نظر نہیں آئی ان اسالے و حسنات ہوئی اگر حسن و جمیل صورت ہیں ہمارے ساتھ آئیں گی کہ نہ کی آئکھ نے دیکھا ہوگانہ کی کان نے ساہوگانہ کی الی حسین و جمیل صورت ہیں ہمارے سامنے آئیں گی کہ نہ کی آئکھ نے دیکھا ہوگانہ کی کان نے ساہوگانہ کی الی حسین و جمیل صورت ہیں ہمارے سامنے آئیں گی کہ نہ کی آئکھ نے دیکھا ہوگانہ کی کان نے ساہوگانہ کی اللہ حسین و جمیل صورت ہیں ہمارے سامنے آئیں گی کہ نہ کی آئکھ نے دیکھا ہوگانہ کی کان نے ساہوگانہ کی اللہ علیہ و سلم 'نے دی ہے اور ہمیشہ ہم اس ابدی عیش و عشرت اور دائی لطف و سر ور میں ان نشاط آفرین حسات سے مخطوظاور لطف اندوز ہوتے رہیں گیا تی حقیقت کو اللہ تعالی نے اس مجر خطاب میں فرمایا ہے۔ اللہ علیہ و حد خیر اللہ و من صادت سے مخطوظاور لطف اندوز ہوتے رہیں گیا تھی اعمالکم احصیہا علیکم ٹم او فیکم ایا ہافمن و جد خیر ا فلیحمد اللہ و من و جد خیر افلیک فلایلو من الانفسه.

یہ (جزاوسزا) تو تمہارے (ایتھے برے) اعمال ہی ہیں جن کو میں تمہارے لئے (اعمال ناموں میں) جمع کرتا رہتا ہوں پھر قیامت کے دن وہی پورے کے پورے تمہیں دے دوں گا تو جس کو (جزا) خیر ملے اس کو چاہئے کہ وہ اللہ کاشکر اداکرے (کہ اس نے نیک کا موں کی توفیق دی) اور جو اس کے سواپائے (لیعنی جو اعمال بدکی سز اپائے) اس کوخود اپنے کو براکہنا چاہئے (کہ نہ شیطان کے کہنے میں آکر برے کام کر تانہ سز ابھگا)

## اس زمانہ میں اس حقیقت کے یقین کا فائدہ

اگر مجازات اعمال کی اس حقیقت کا ہمیں یقین ہو جائے تو یقینا ہماری سیاہ کاریوں حرام خوریوں اور اپنے ہمائیوں کی تعلق تلفیوں اور چھوٹے بڑے گناہوں میں کافی حد تک کی آجائے نیز ان کے جلد از جلد از الے اور ان سے چھٹکارا حاصل کرنے کی غرض سے توبہ واستغفار اور مکفر ات کی اہمیت وضرورت کا شدت سے احساس اور فکر ہو جائے ای لئے رب العالمین نے اس خطاب قدس میں مجازات اعمال کی حقیقت بتلانے سے پہلے باہمی ظلم وجور اور حق تلفی سے منع فرمایا اور شب وروز توبہ واستغفار کرنے کی طرف توجہ دلائی اور توبہ کی قبولیت اور گناہوں کی مغفرت کا وعدہ فرمایا۔ ہم یہاں گلے از گلز ارب "یعنی نمونہ کے طور پر قر آن کریم کی صرف دو آسیتیں اور دو صحیح حدیثیں پیش کرتے ہیں جن میں جزا کے عین عمل ہونے کی تصر ت کو فرمائی ہے۔ بیتیموں کامال ظلماً کھانے والوں کے متعلق اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

 ١. ان الذين ياكلون اموال اليتامى ظلماً انماياكلون فى بطونهم نارًا وسيصلون سعيراً (سورة النماع آيت ١٠)

جولوگ ظلماً بتیموں کامال کھاتے ہیں اس کے سوا نہیں کہ وہ اپنے پیٹوں میں آگ (کے انگارے) بھرتے ہیں اور عنقریب(بینی مرنے کے بعد)وہ بھڑکتے ہوئے (آگ کے) شعلوں میں داخل ہوں گے۔

اس آیت کریمہ میں تصر تک ہے کہ بتیموں کے مال کے چرب وشیریں لقے در حقیقت آگ کے انگارے ہوتے ہیں جن سے وہ لوگ اپنا پیٹ بھرتے ہیں صرف اتناہے کہ اس زندگی مین ان کی سوزش اور جلن محسوس نہیں ہوتی مر نے کے بعد وہی انگارے اپنی پوری سوزش کے ساتھ بھڑ کئے لگیس گے اور ان کی آگ میں ظلماً بتیموں کا مال کھانے والے جلیس گے اور ان کی آگ میں ظلماً بتیموں کا مال کھانے والے جلیس گے اور جلتے رہیں گے۔سونے اور جاندی کے خزانے جمع کرنے والوں کے متعلق ارشاد ہے۔

٢. والذين يكنزون الذهب والفضة والاينفقو نهافي سبيل الله فبشرهم بعذاب اليم٥ يوم
 يحمى عليها في نارجهنم فتكوى بهاجباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ماكنزتم النفسكم
 فذوقوا ماكنتم تكنزون (سورة التربيع ١٥٠٥ تــ ٣٥٠٣٣)

اور جولوگ سونے چاندی کے خزانے جمع کرنے (اور سینت سینت کرر کھتے ہیں)اور انکواللہ کی راہ میں ( لیعنی اس کے حکم کے مطابق ) خرچ نہیں کرتے توان کو در دناک عذاب کی بشارت دے دوجس دن ان سونے چاندی کے خزانوں کو آگ میں تپایا جائے گا پھر ان سے ان کی پیشانیوں اور پہلوؤں اور پشتوں کو داغا جائے گا (اور جب وہ چینیں چلائیں گے تو)ان سے کہا جائے گا یہ تو وہی (سونااور چاندی) ہے جس کے خزانے تم نے اپنے لئے جمع کئے تھے اب چکھوا سے جمع کئے ہوئے خزانوں کا مز ہ۔

یہ آیت کریمہ تو صرح دلیل ہے اس امرکی وہی سونے چاندی کے خزانے جن کے حاصل کرنے کے لئے و نامیں دولت مندوں کے سامنے پیشانیاں رگڑی تھیں اور حاصل کرنے کے بعد محبوب کی طرح انہیں سینے سے لگا کرر کھا تھا اور اس میں سے ایک پائی بھی اللہ کی راہ میں اور اس کے حکم کے مطابق خرچ کرنے میں تکلیف محسوس کرتے اور بخل کرتے تھے قیامت کے دن اس حرص وطمع مال کی آگ میں انہیں سونے چاندی کی سلاخوں کو تپا کر انہی پیشانیوں کو ان سے واغا جائے گا جو مال حاصل کرنے کے لئے رگڑی تھیں اور انہی پہلووں پر ان سونے چاندی کی سلاخوں ہو امال جمع چاندی کی تپائی ہوئی سلاخوں سے واغ لگائے جائیں گے جن کو دنیا میں سینے سے لگا کر رکھا تھا معلوم ہو امال جمع کرنے کی حرص وطمع در اصل ایک آگ ہے جس میں جمع کردہ سونے چاندی کی سلاخوں کو تپایا گیا تھا مگر دنیا میں نہ ان لوگوں کو اس آگ کا احساس تھا نہ ان تی ہوئی سلاخوں کا مرنے کے بعد اس عذاب کا احساس ہوگا اور جب وہ تکلیف کی شدت سے چینیں و چلائیں گے تو ان کی تو تخ وسر زنش کے طور پر عذاب دینے والے فرشتے کہیں گے اب

کیوں چلاتے ہو یہ وہی تمہارے محبوب خزانے تو ہیں جو تم نے اپنے لئے جمع کئے تھے دنیامیں تو تم انکامزہ نہیں چکھ سکے اب آخرت میں ان کامزہ چکھو معلوم ہوا کہ مال کی حرص وطمع اور اللہ کے حکم کے مطابق اس کو خرچ کرنے میں بخل خودا یک عذاب ہے مگر دنیامیں اس عذاب کی تکلیف کا حساس نہ تھامرنے کے بعد ہوگا۔

اسی طرح پیغیبر صادق صلی الله علیه وسلم 'ذیل کی حدیث میں خطاوُں کے انسان کے جسم میں داخل اور وضو کامل سے ان کے خارج ہونے کی خبر دیتے ہیں۔

عبداللہ صنا بحی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے ارشاد فرمایا جب مو من بندہ وضوکر نے بیٹھتا ہے توجب کلی کر تا ہے تواس کے منہ (اور زبان) کی تمام خطائیں نکل جاتی ہیں اور جب ناک سکتا ہے توناک کی ( یعنی ناک کے ذریعہ کی ہوئی) خطائیں نکل جاتی ہیں اور جب چہرہ دھو تا ہے تو چہرہ کی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ آئھوں کی پلکوں کے نیچ سے بھی ( یعنی نگاہوں کے ذریعہ کی ہوئی خطائیں بھی) پھر جب اپنے دونوں ہاتھوں سے کی ہوئی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ دونوں ہاتھوں کے ناخنوں کے نیچ سے بھی 'پھر جب سر کا مسح کر تا ہے تو سر سے کی ہوئی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ کانوں سے کی ہوئی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ کانوں سے کی ہوئی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ کانوں سے کی ہوئی خطائیں کی جوئی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ کانوں سے کی ہوئی خطائیں ہی 'پھر جب اپنے دونوں پاؤں دھو تا ہے توپاؤں کے ذریعے کی ہوئی خطائیں نکل جاتی ہیں یہاں تک کہ کانوں سے کی ہوئی خطائیں کے باخنوں کے ناخنوں کے نیچ سے بھی اس کے بعد اس کا مسجد چل کر جانا اور نماز ( با جماعت ) پڑھنا اس کے لئے مزید ثواب کا موجب ہو تا ہے ( امام مالک اور نسائی نے روایت کیا ( مشکوۃ )

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ انسان اپنے بدن کے جن اعضاء سے خطاؤں کاار تکاب کر تاہے وہ خطائیں ان اعضاء میں غیر محسوس طور پر داخل اور پوست ہو جاتی ہیں اور وہ اعضاء ان خطاؤں سے اسی طرح آلودہ ہو جاتے ہیں جو جاتے ہیں اور جس طرح گندے اعضاء پانی سے ہیں جیسے غیر مرکی (نظرنہ آنے والی) نجاستوں سے گندے ہو جاتے ہیں اور جس طرح گندے اعضاء پانی سے دھونے سے پاک ہو جاتے ہیں بدن گندگی سے پاک ہو جاتا ہو اس طرح مسنون طریقے پر کامل وضو کرنے سے خطاؤں کی گندگی نکل کر دور ہو جاتی ہے اور انسان ظاہری نجاستوں کی طرح باطنی نجاستوں سے بھی پاک ہو جاتا ہے اور انسان طاہری نجاستوں کی طرح باطنی نجاستوں سے بھی پاک ہو جاتا ہے اور اس کے بعد پاک وصاف ہو کر نماز پڑھتا ہے تو وہ نماز مزید ہر آن رفع در جات کا موجب ہوتی ہے خطاؤں کا خروج جس کی اس حدیث میں تصرح ہے تجسد اعمال کی بین دلیل ہے۔

۲-ای طرح حدیث ذیل میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم' نے خطاؤں کو آگ سے تعبیر فرمایا ہے جس میں انسان غیر محسوس طریق پر جلتار ہتاہے اور صدقہ کو پانی سے تعبیر فرمایا ہے جو خطاؤں کی غیر محسوس اور نظر نہ آنے والی آگ کو بجھا تاہے ارشاد ہے۔

الصدقة تطفىء الخطايا كمايطفىء الماء النار

صدقہ کرناخطاؤں (کی آگ) کواس طرح بجھادیتاہے جیسے پانی آگ کو بجھادیتاہے

اطفاء کالفظ عربی زبان میں لگی ہوئی آگ بجھانے کے لئے مخصوص ہے اس لئے یہ حدیث بھی تجسدا عمال کی روشن دلیل ہے گویا خطائیں ایک غیر مرئی آگ ہیں جس میں ارتکاب کرنے والا جلتا ہے مگر جلنے کو محسوس نہیں کرتااور صدقہ اس آگ کو بجھادیتا ہے۔

### ایک شبه کاازاله

لیکن اس جزاء وسزا کے عین اعمال ہونے کے معنی یہ نہیں ہیں کہ آخرت میں جزاء وسزا صرف وہی اچھے برے اعمال ہوں گے جو بندوں نے دنیا میں کئے ہیں بلکہ نیکو کاروں اور پر ہیز گاروں کوان نیکیوں کے علاوہ بھی بطور انعام ایسی نعمتیں دی جائمیں گی جواس جہان میں انسان کے وہم وخیال سے بھی باہر اور تصور سے بھی بالاتر ہیں چنانچہ اللہ تعالیٰ کالر شاد ہے۔فلا تعلم نفس مآا خفی لھم من قرۃ اعین جز آء بما کانو ایعملون (البحدہ آبت،)
پس کوئی نہیں جانتا جو ایمان والوں کے لئے آئکھوں کی ٹھنڈک (اور دلوں کی فرحت) چھپار کھی ہے ان کے اسلمیں

نيزالله تعالى كاار شاو ٢- لهم مايشائون فيها ولدينا مزيد (سورة قع:١٥٠ يـ٥)

اور ( جنت میں )ان ایمان والوں کو وہ سب کچھ ملے گاجو وہ جا ہیں گے (اور اس کے اہل ہوں گے )اور (خاص) ہمارے یاس تواور بھی بہت کچھ ہے (جوان کو ملے گا)

احادیث صححہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مزید کا مصداق رویت اللی یعنی اللہ تعالیٰ کادیدار ہے جس کا وعدہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا ہے ارشاد ہے۔ وجوہ یو منڈ ناضرۃ المی ربھاناظرۃ (سورۃ تیاسٹا ہے۔ تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا ہے ارشاد ہے۔ وجوہ یو منڈ ناضرۃ المی ربھاناظرۃ (سورۃ تیاسٹا ہے۔ کچھ چبرے (اہل وایمان کے چبرے )اس دن ترو تازہ ہوں گے اپنے رب کی طرف دیکھتے ہوں گے۔ فلا ہر ہے اہل ایمان کے لئے جنت میں سب سے بڑی نعمت اللہ تعالیٰ کادیدار ہوگا جواحادیث کی تصریح کے مطابق روزانہ عصر کی نماز کے بعد اور فجر کی نماز کے بعد اور ہفتہ وار جعہ کے بعد ہواکرے گااور یہ بھی بالکل واضح ہے کہ یہ رویت بندوں کے کسی بھی عمل کی مثال صورت نہیں بلکہ محض اللہ تعالیٰ کا انعام واحسان ہے۔ اس کے ہالمقابل کفارو مشرکین کے لئے علاوہ کفروشرک کے جہنم میں جلنے اور پھکنے کے سب سے بڑاعذاب اس کے ہالمقابل کفارو مشرکین کے لئے علاوہ کفروشرک کے جہنم میں جلنے اور پھکنے کے سب سے بڑاعذاب اس نعمت لین اینے رب کے دیدار سے محرومی ہوگی چنانچہ ارشاد ہے:

كلاانهم عن ربهم يومئذلمحجوبون (سورةطفين ١٥ يت١٥)

ہر گزنہیں' بے شک وشبہ وہ (کفار و مشر کین) اپنے رب (کے دیدار) سے مجوب اور محروم ہوں گے۔ اس خصوصی جزاء کے متعلق اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔ جز آءً من ربك عطآءً حسابا (پاره ٣٠ سورة النباع:٢ آيت ٣١)

یہ جزاءہے تیرے رب کی طرف سے عطاہے حساب کے مطابق۔

یعنی یہ جزاجس کامتقین کے متعلق ارشاد ہواہے کیہ در حقیقت تیرے پرور دگار کی ایک عطالیعنی انعام ہے حساب کے مطابق بیعنی حسب مراتب گویا جیسے در جے کا تقویٰ ہو گااس کے مطابق یہ عطاہو گی اعلیٰ درجہ کے متقین کے لئے عطاء بھی اعلیٰ درجہ کی ہوگی۔

اس کے برعکس سرکشوں بیعنی کفارومشر کین و منکرین کو جزاء وسزا کے لئے سب سے بڑا عذاب جہنم کاسالہاسال لامتناہی عذاب ہوگا جس کاذکر اللہ تعالیٰ نے اس آیت سے پہلی آیت میں فرمایا ہے۔ جز آءً و فاقاً (یارہ نمبر ۲۰ سورہ النباع اتبت ۲) ایسی سزاجو (جرم کے) مطابق ہے۔

یعنی یہ سالہاسال لامتنائی عذاب ان کے جرم یعنی کفروشرک اور انکار جزاء وسزا پر عمر بھر اصرار کے موافق ومطابق ہے اس لئے کہ جیسے ان مجر موں نے دنیا کی پوری زندگی کفروشرک اور انکار حق اور اس پراصرار میں گزاری اب آخرت کی پوری زندگی جہم کے عذاب میں گزار نی ہوگی اس لحاظ سے سزاجرم کے مطابق ہے یہ دوسری بات ہے کہ دنیا کی زندگی بندروزہ تھی یا چندسالہ تھی ختم ہوگئی آخرت کی زندگی ابدی اور لامتنائی ہے ختم نہیں ہو سکتی۔ ہم حال تجسد اعمال اور جزاء وسزا کے عین عمل ہونے کا عقیدہ اس زمانہ کے گوناگوں گناہوں اور نافرمانیوں کے بھنور میں کھینے ہوئے مسلمانوں کی اصلاح اور بہودی کے لئے نہایت مؤثر اور تریاق کی طرح کارگرہے۔واللہ التوفیق میں تھینے ہوئے مسلمانوں کی اصلاح اور بہودی کے لئے نہایت مؤثر اور تریاق کی طرح کارگرہے۔واللہ التوفیق

# بار ہواں باب باب الحث علی الاز دیاد من الخیر فی اواخر العمر عمر کے آخری حصوں میں زیادہ سے زیادہ کار ہائے خیر کرنے کی ترغیب کا بیان

الله تعالى كاار شاوم: اولم نعمر كم مايتذكر فيه من تذكرو جآء كم النذير (٣٠ ناطر آيت٣٠)

قال ابن عباس والمحققون معناه اولم نعمركم ستين سنة ويؤيده الحديث الذى سنذكره ان شاء الله تعالى وقيل: معناه ثمانى عشرة سنة وقيل: اربيعن سنة قاله الحسن والكلبى ومسروق ونقل عن ابن عباس ايضا، ونقلوا ان اهل المدينة كانوا اذا بلغ احدهم اربعين سنة تفرغ للعبادة وقيل: هو البلوغ وقوله تعالى: وجآئكم النذير" قال ابن عباس والجمهور: هو النبى صلى الله عليه وسلم وقيل: الشيب قاله عكرمة وابن عيينة وغيرهما. والله اعلم

ترجمہ۔ کیاہم نے تم کواتن عمر نہیں دی جس میں وہ مخص نفیحت حاصل کرنا چاہے وہ نفیحت حاصل کر سکتا ہےاور خبر دار کرنے والا بھی تمہارے پاس آ چکاہے۔

حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ اور مخققین کہتے ہیں کہ معنی ہیں کہ کیا ہم نے تمہیں ساٹھ سال کی عمر نہیں وی اس کی تائید حدیث سے بھی ہوتی ہے جوان شاءاللہ ہم عنقریب ذکر کریں گے اور کسی نے کہا کہ اٹھارہ سال اورایک قول ہے کہ چالیس سال مراد ہیں، یہ قول حسن کلبی اور مسروق کا ہے اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے بھی منقول ہے کہ اہل مدینہ میں سے کسی کی عمر چالیس برس ہو جاتی تو وہ اپنے آپ کو عبادت کے لئے فارغ کر لیتااور کسی نے کہا کہ بلوغ کی عمر مراد ہے۔

اوراللہ تعالیٰ کا یہ فرمان کہ تمہارے پاس ڈرانے والا بھی آیا، حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور جمہور کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مراد ہیں، کسی نے کہا کہ بڑھا پانڈ برہے یہ عکر مہاورا بن عیبینہ کی رائے ہے۔
تفییر۔ آیت کریمہ کی تفییر اور اس عمر کی تعیین کے بارے میں امام نووی رحمہ اللہ عیارا قوال نقل کرتے ہیں۔
ارتر جمان القرآن حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما اور ان کے علاوہ دو سرے محققین کے قول کے مطابق اس آیت کریمہ کے معنی یہ ہیں کیا ہم نے تمہیں ساٹھ سال کی عمر نہیں دی؟ اس قول کی تائیہ صحیح بخاری کی وہ پہلی حدیث بھی کرتی ہے جو ہم نے اس باب کے ذیل میں نقل کی ہے۔

۲۔ بعض حضرات کی رائے ہے کہ بیہ عمراٹھارہ سال ہے۔

سر بعض حضرات کی رائے ہے کہ یہ عمر جالیس سال ہے حسن کلبی اور مسروق سے بھی یہی قول منقول ہے اس طرح حضرت ابن عباس سے بھی یہی قول نقل کیا گیا ہے اور اس کی تائید میں اہل مدینہ کا تعامل نقل کیا ہے کہ جب ان میں سے کسی کی عمر جالیس سال کو پہنچ جاتی تووہ (دنیا کے تمام کاروبار چھوڑ دیتااور شب وروز) عبادت میں مشغول ہوجاتا۔ میں اور بعض علماء کا کہنا ہے کہ یہ بلوغ کی مدت ہے (یعنی جب انسان بالغ ہو جائے خواہ پندرہ برس کی عمر میں خواہ اٹھارہ سال کی عمر میں)

اوراللہ تعالیٰ کے قول و قدجآء کم النذیو (اور خبر دار کرنے والا بھی تمہارے پاس آچکا)کا مصداق حضرت عبداللہ بن عباس اور عام مفسرین کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی ہے اور (حضرت ابن عباس کے شاگر د) حضرت عکر مداور ابن عبیدٌ وغیرہ کے نزدیک اس کا مصداق بڑھا پاہے۔واللہ اعلم ان اقوال و آراء کا تجزیہ

دوسر ااور چوتھا قول اس پر مبنی ہے کہ بالغ ہونے سے پہلے انسان مکلّف ہوتا ہی نہیں لہذاا یک نابالغ بچے یا لڑکے کو نقیحت نہ حاصل کرنے اور خبر دار کرنے والے کی بات نہ سننے اور نہ ماننے پر سر زنش کیسے کی جاسکتی ہے نہ یہ عقل کا تقاضا ہے نہ شریعت کا حکم ہے۔

تیسرا قول اہل مدینہ کے تعامل پر مبنی ہے ان کا یہ تعامل عہد نبوت یا قرب عہد نبوت کے فیوض و ہر کات پر مبنی ہے اور ظاہر ہے کہ آیت کریمہ میں مخاطب صرف اہل مدینہ یا صرف اس امت کے کفار ہی نہیں ہیں بلکہ نوع انسانی کے تمام ہی کا فروں کو یہ سر زنش کی جائے گی۔

مصنف رحمہ اللہ کے انداز بیان سے نیز بخاری شریف کی آنے والی حدیث سے پہلے قول کی تائید ہوتی ہے حضر سابن عباس رضی اللہ عنہ کی حدیث امام بیجی کی کتاب شعب الایمان میں اس سے زیادہ تفصیل سے آئی ہے۔ حضر سابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا قیامت کے دن ایک منادی کرنے والا آواز دے گاساٹھ سال کی عمر والے کہاں ہیں ؟ (سامنے آئیں) اور بہی سائھ سال وہ عرہے جس کا اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریمہ میں ذکر فرمایا ہے کیا ہم نے تم کو اتن عمر نہیں دی جس میں جو شخص نصیحت حاصل کرنا چاہے وہ نصیحت حاصل کر سکتا ہے اور خبر دار کرنے والا بھی تمہارے پاس آچکا ہے۔ علاوہ لایں مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے ذیل کی حدیث میں اپنی امت کی عمریں ساٹھ اور سر سال کے در میان بتلائی ہیں حضر سابھ اور ہر برہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا میری اُمت کی عمریں ساٹھ اور سر کے در میان ہیں بہت کم لوگ ہوں گے جو سر سے تجاوز کریں گیا (مشکوہ)

## مزيد تشرتك

الله تعالیٰ ظاہر ہے کہ بیہ سر زنش مکلّف اور بالغ لو گوں کو ہی فرمائیں گے اور بیہ بھی ظاہر ہے کہ بالغ ہوتے ہی انسان طبعًا اور فطرتا دنیوی امور میں منہمک اور منتغرق ہو جاتا ہے ایک طرف تمام فطری اور خلقی جذبات وخواہشات شباب پر ہوتی ہیں ان کے نقاضے عقل و خرد سے بیگانہ بنادیتے ہیں دوسری طرف معاشی ذمہ داریاں بھی اس پر عائد ہو جاتی ہیں ہوی بچوں کے تقاضے بالکل ہی اندھا بنادیتے ہیں اس لئے اوائل شباب اور چڑھتی جو انی کے زمانہ میں وہ آخرت سے غافل اور دنیامیں منہک اور مستغرق ہو جانے میں فی الجملہ معذور ہے لیکن تمیں سال کی عمر کے بعد ایک طرف چڑھتی جوانی کے جذبات وخواہشات میں انحطاط شروع ہو جاتا ہے دوسری طرف اس دس سالہ معاشی اشتغال اور کاروباری تجربات کی وجہ ہے تفع نقصان اور خیر وشر کی تمیز پیدا ہو جاتی ہے ہر کام کے عوا قب و نتائج پر نظرر کھنے اور غورو فکر کرنے کی عاوت ہو جاتی ہے اور چالیس سال کے بعد تو زندگی میں ہر پہلو سے اعتدال اور تھہراؤپیدا ہو جاتا ہے اولاد بری حد تک کاروبار کو سنجالنے کے قابل ہو جاتی ہے دنیا کی بے ثباتی عیاں ہو جاتی ہے اور اس زندگی کے بعد کسی دوسری زندگی کاشعور بیدار ہو جاتا ہے (تعامل انصار اس پر مبنی تھاوہ چو نکہ ایمان باللہ اور آخرت پریقین رکھتے تھے عہد نبوت کے انوار سے ان کے قلوب منور تھے ای لئے وہ حیالیس سال کی عمر کے بعدا ہے آپ کو دنیوی کار وبارے آزاداور آخرت کے لئے فارغ کر لیا کرتے تھے)اور ساٹھ سال کے بعد تو جسمانی اعضااور قویٰ میں نمایاں انحطاط شروع ہو جاتا ہے اور ستر سال کی عمر میں توہاتھ یاؤں وغیرہ اعضاء بالکل ہی جواب دینے لگتے ہیں عقل و خر داور بینائی وشنوائی وغیر ہو جسمانی قوتیں انسانی عزائم کے ساتھ دینے سے انکار کر دیتی ہیں اور انسان ہار مان کینے پر مجبور ہو جاتا ہے۔اور اعتراف کر لیتا ہے کہ میں بوڑھااور ناکارہ ہو گیا اں عمر میں پوری طرح موت اور مابعد الموت کی فکراس پر سوار ہو جاتی ہے۔

یہ عام طور پراس امت مرحومہ کے افراد کی دنیاوی زندگی کے ارتقاء وانحطاط کاعمومی معیارہے شاذونادر ہی اس امت کے افراداس سے منتنی ہوتے ہیں جیسا کہ اس امت مرحومہ کے پیغیر صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث کے الفاظ اقلهم یجو ذذالك (اور بہت کم لوگ ہونگے جواس عمرسے تجاوز کریں گے) سے ظاہر ہے۔

باقی یہ ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ خطاب اور سر زنش صرف اس امت کے کفار کو ہی نہ ہوگی بلکہ نوع انسانی کے تمام کفار اس کے مخاطب ہوں گے اور ام سابقہ کی عمریں اس امت کی ہنسبت بہت زیادہ دراز ہوئی ہیں ان کی زندگی کار تقاء وانحطاط بھی اس امت سے مختلف ہوگا اس لئے اللہ تعالیٰ نے مدت عمر کو مبہم کہا صرف اتنا فرمایا کہ تمہیں اتنی عمر ضرور دی جس میں تقیحت حاصل کرنے والے تقیحت حاصل کرسکتے ہیں اس کے باوجود تمہاری آئمیں نہ کھیں نہ کھلیں اور اپنے خالق ومالک رب العالمین کونہ پہنچانا اور آخرت کی فکرنہ گی۔

ال لحاظت نذريكا مصداق برهايا صحيح معلوم موتاب والله اعلم بالصواب وعلمه اتم

# ساٹھ سال کی عمریانے والے کے پاس کو تاہی کرنے کا کوئی عذر نہیں

وأما الأحاديث فالأول: عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النَّبيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " أَعْذَرَ الله إِلَى امْرِئِ أَخَّرَ أَجَلَهُ حَتَّى بَلَغَ سِتِّينَ سَنَةً " رواه البخاري . قَالَ العلماء : معناه لَمْ يَتْرُكُ لَهُ عُذراً إِذْ أَمْهَلَهُ هذهِ المُدَّة . يقال : أعْذَرَ الرجُلُ إِذَا بَلَغَ الغايَة في العُذْر .

ترجمہ: حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: اللہ تعالی نے اس مخص کے لئے کسی عذر کی مخبائش نہیں چھوڑی جس کی عمر دراز کی یہاں تک کہ ساٹھ سال کو پہنچ گیا (اور پھر بھی اسے خدایاد نہ آیا اور آخرت کی کوئی فکر نہ کی) صحیح بخاری امام نووی فرماتے ہیں کہ علماء نے کہا ہے: اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی نے اس مخص کے لئے (ایمان نہ لانے کا) کوئی عذر نہیں چھوڑا جس کو اتنی مدت تک مہلت دی عربی زبان میں کہا جا تا ہے اعذر الرجل جبکہ کوئی مخص عذر کے بارے میں انہا کو پہنچ جائے صحیح بخاری

تشویح: اصل بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک طرف انسان کی ساخت الیی بنائی کہ شر اور خیر دونوں کے محرکات خلقٹاس کی فطرت میں ود بعت فرما دیئے ارشاد ہے فالھمھافجود ھاو تقو نھا (بدکاری اور پر ہیزگاری دونوں کے محرکات اس کے ول میں ڈال دیئے) دوسری طرف د نیاوی لذائذ میں مقناطیسی کشش اس قدرر کھی کہ انسان ان کی طرف کھے بغیر نہیں رہ سکتاار شادہے:

اناجعلناماعلى الارض زينة لهالنبلوهم ايهم احسن عملاً (س:الكهف آيت٧)

ہم نے زمین پر جننی چیزیں ہیں ان کوزمین کی زینت (اور پر کشش) بنایا تاکہ ان کو آزمائیں کہ ان میں کون عمل کے اعتبار سے زیادہ اچھاہے۔

ہر قدم پر خداتے غافل اور گناہ پر آمادہ کرنے والی مرغوب اور لذیذ چیزیں پیدا فرما کرانسان کی دسترس میں دیدیں اور اس کے ساتھ انبیاء ورسل کے ذریعہ اپنے احکام بھیجے کہ دیکھوان تمام دل آویز چیزوں کو ہمارے احکامات کی حدود میں رہ کراستعال کرنا خبر داران شرعی حدود سے قدم باہر نہ نکلے۔بقول شاعرے احکامات کی حدود میں رہ کروہ بندم کردہ بازمی گوئی کہ دامن ترمکن ہوشیار باش بخر داردامن ترنہ ہو (گناہ کاار تکاب نہ ہو)

اس لئے بلوغ کے بعد جنسی جذبات کا اتناز وراور نفسانی خواہشات کا ایساطو فان برپاہو تاہے کہ اس طو فان میں ہے۔ کہ اس طو فان میں ہے۔ کہ اس طو فان میں کہے کی آتی ہے بہہ کر اللہ تعالیٰ سے غافل اور آخرت ہے بے پرواہ اور بے فکر ہو جانا کچھ بعید نہیں اس ہیجان میں کچھ کمی آتی ہے تو معاشی البحضیں اور افکار علاوہ ازیں دنیاوی مصروفیتیں اس قدر گھیر لیتی ہیں کہ بقول شاع ہے۔

شب چوعقدنواز بربندم چه خوردبامداد فرزندم

"رات کوجب نماز پڑھنے کھڑا ہوتا ہوں تواس وقت یہی فکر سوار ہوتی ہے کہ صبح بچوں کے کھانے کو کہاں ہے آئے گا" اور بیہ افکار پریشان نہ صرف اللہ تعالی اور آخرت کو بھلادیتے ہیں بلکہ احکام الہید کو بھی پس پشت ڈال دیے پر مجبور کر دیتے ہیں اور حرام و حلال کا امتیاز بھی ختم ہو جاتا ہے۔

زندگی کے بید دونوں بحرانی دور گزر جانے کے بعد ایک طرف زندگی میں پچھ تھہراؤ سکون واعتدال پیدا ہوتا ہے دوسری طرف سفید بال تازیانہ عبرت بن کر ہر وقت موت اور مابعد الموت کویاد دلاتے رہتے ہیں اس وقت بہ فکر ضرور لاحق ہوتی ہے کہ آخرت کے لئے اب تک پچھ نہیں کیااللہ تعالیٰ کے سامنے کس منہ سے جاؤں گا۔
لیکن اگراس عمر کے بعد بھی درازی عمراور حرص مال وزر میں پڑ کر خدایاد نہ آیاور آخرت کی فکر نہ ہوئی تو یقینا اس شخص کے پاس خدانا شنا کاور آخرت فرامو شی کاکوئی عذر نہ رہا ہے لوگوں کو بھی اس تو بخوس زنش ور عماب و عذاب کا نشانہ بنا پڑے گا۔
باتی وہ خداتر س لوگ جنہوں نے زندگی کے ہر دور میں پھونک پھونک کر قدم رکھا اور احکام الہیے باقی وہ خداتر س لوگ جنہوں نے زندگی کے ہر دور میں پھونک پھونک کر قدم رکھا اور احکام الہیے کی حدود سے حتی الا مکان قدم باہر نہ رکھا اور اگر بھی ہتقاضائے بشریت کوئی ہے اعتدالی ہوگئی اور گنا ہوسر زد ہوگیا تو فور آتو بہ واستغفار کے ذریعہ اس کی تلافی کرلی وہ تو

ان الذین قالواربنا الله ثم استقامواتنزل علیهم الملئکة ان لاتخافوا ولاتحزنوا وابشروابالجنة التی کنتم توعدون نحن اولیآء کم فی الحیوة الدنیاوفی الاخرة ولکم فیهاماتشتهی انفسکم ولکم فیهاماتدعون نزلامن غفورر حیم س: (مالبرة آیت ۳۲۳۳) بیشک جن لوگول نے کہا کہ ہمارارب الله تعالی ہے (اور ہم اسی کے فرمانبردار ہیں) پھر (مرتے دم تک اس پر) ثابت قدم رہے ہیںان کے پاس (مرتے وقت) فرشتے آتے ہیں (اور کہتے ہیں) کہ نہ تم کسی چیز کاخوف کرواور نہ غم کرواور حمہیں ہم اس جنت کی خوشخری دیتے ہیں جس کاتم سے وعدہ کیا گیا تھا (اور) ہم تمہارے دنیا کی زندگی میں بھی مددگار ہے اور آخرت میں بھی (تمہارے مددگار ہیں گے) اور اس جنت میں تمہارے دنیا کی ذندگی میں بھی مددگار ہیں گے اور جو تم ما تکو گے یہ (فاطر اس جنت میں تمہارے دنیا کی خوشخری دیا ہوگی جس کو تمہارے دل چاہیں گے اور جو تم ما تکو گے یہ (فاطر مدرات) تمہارے مغفرت کرنے والے مہربان رب کی طرف سے (تمہاری) مخصوص مہمانی ہے۔

یکی اصحاب استفامت اس بشارت عظمی اور خداوندی مہمان نوازی کے مستحق ہیں یہ اللہ تعالیٰ کاوعدہ ہے ضرور پورا ہوگا۔ دعا کیجئے کہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت ہے ہم سب کو بھی اس دوسر ہالی ایمان کے گروہ میں شامل فرمالیں اور ہمیں ساری زندگی خوف خدااور فکر آخرت میں گزار نے کی توفیق عطافرہا ئیں ذیل کی مسنون دعایاد کر لیجئے اور ہمیشہ ہانگا کیجئے۔ اللہم اجعلنی اختساك كانی اواك ابداً حتى القاك و اسعدنی بتقوی ك و لا تشقنی بمعصیتك. اے اللہ م اجعلنی اختساك كانی اواك ابداً حتى القاك و اسعدنی بتقوی ك و لا تشقنی بمعصیتك. اے اللہ م اجلان اخدا پر ست) بنادے كہ گویا میں مجھے ہر وقت دیكھ رہا ہوں یہاں تک كه (مرنے كے بعد) تحصیہ جاہلوں اور مجھے اپنی تقوی (خوف) سے خوش نصیب بنادے (كه كوئی گناہ اور نافر مانی نه كروں) اور مجھے اپنی نافر مانیوں (كے اور تكاب) ہے بد بخت نه بنائيو (كه نافر مانیوں اور گنا ہوں كی سز امیں گرفتار ہوكر جہنم میں جاؤں)

حضرت عمرر ضي الله عنه كي مروم شاري اور عزت افزائي

الثاني : عن آبن عباس رضي الله عنهما ، قال : كَانَ عمر رضي الله عنه يُدْخِلُنِي مَعَ أَشْيَاخِ بَكْرِ فَكَانَّ بَعْضَهُمْ وَجَدَ فِي نفسِهِ ، فَقَالَ : لِمَ يَدْخُلُ هَذَا معنا ولَنَا أَبْنَاهُ مِثلُهُ ؟! فَقَالَ عَمَرُ : إِنَّهُ مِنْ حَيثُ عَلِمْتُمْ ! فَدعاني ذات يَومٍ فَأَدْخَلَنِي مَعَهُمْ فما رَأَيتُ أَنَّهُ دعاني يَومَئذِ اللهَ اللهَ يَومَئذِ اللهِ وَالْفَيْحُ ﴾ ؟ [ الفتح : ١ ] إلا ليُرِيهُمْ ، قَالَ : مَا تَقُولُون فِي قول الله : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَيْحُ ﴾ ؟ [ الفتح : ١ ] فقالَ بعضهم ، أُمِرْنَا نَجْمَدُ الله وَنَسْتَغْفِرُهُ إِذَا نَصَرَنَا وَفَتحَ عَلَيْنَا ، وَسَكتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلُ بَعْضِهم ، أُمِرْنَا نَجْمَدُ الله وَنَسْتَغْفِرُهُ إِذَا نَصَرَنَا وَفَتحَ عَلَيْنَا ، وَسَكتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلُ شَيئاً . فَقَالَ لِي ا أَكَذَلِكَ تَقُول يَا ابنَ عَباسٍ ؟ فقلت : لا قالَ : فما تقول ؟ قُلْتُ : هُوَ أَمَلُ أَمِلُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أَعلَمهُ لَهُ ، قَالَ : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ أَجَلُ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ أَعلَمهُ لَهُ ، قَالَ : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ وذلك علامة أَجَلِكَ ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ فَقَالَ عمر رضي الله وذلك علامة أَجَلِكَ ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ فقَالَ عمر رضي الله عنه : مَا أعلم مِنْهَا إِلاَ مَا تقول . رواه البخاري .

توجمه: حضرت عبداللہ بن عباس صی اللہ عنہما ہے روایت ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ کا معمول تھا کہ وہ (اپنی مجلس مشاورت میں) مجھے سن رسیدہ (اور معمر) شرکاء بدر کے ساتھ بٹھایا کرتے تھے تو گویاان میں سے بعض حضرات کو میر کی شرکت ان کے ہمراہ ناگوار محسوس ہوئی اور انہوں نے کہا اس نوعمر لڑکے کو ہمارے ساتھ کیوں بٹھاتے ہیں؟ حالانکہ ہمارے تو بیٹے اس کے ہم عمر ہیں حضرت عمر نے جواب دیا یہ نوعمر لڑکا علم و فہم کے اعتبار سے اس مقام پر ہے جسے تم بھی جانتے ہو (اسی لئے میں اس کو اپنی مجلس مشاورت میں شریک کر تا ہوں) چنانچہ ایک دن حضرت عمر نے بچھے (مجلس شوری میں) بلایا اور ان کے ساتھ بٹھایا۔ مجھے یقین ہے کہ اس روز حضرت عمر نے ان کو مشاہدہ کرانے کے لئے بلایا فران کے ساتھ والفتح (آخر تک) تقا۔ چنانچہ انہوں نے اللہ تعالی کے اس قول کی تفیر دریا فت کی اذا جاء نصر اللہ و الفتح (آخر تک)

توان میں سے بعض حضرات نے کہا:اس سورۃ میں ہمیں تھم دیا گیاہے کہ جب ہماری مدد کی جائے اور فتح حاصل ہو تو ہم اللہ تعالیٰ کا شکراداکریں اور اس سے مغفرت طلب کریں اور باقی لوگ خاموش رہے اور کچھ نہیں کہا تواس کے بعد حضرت عمر نے بھے سے فرمایا کیا تم بھی یہی کہتے ہو آئے ابن عباس؟ میں نے کہا نہیں تو فرمایا تم کیا کہتے ہو؟ میں نے کہااس سورۃ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی خبر دی گئی ہے اللہ تعالیٰ نے آپ کو ہتلا دیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی مدد (ظہور میں) آجائے اور (مکہ) فتح ہو جائے تو یہ تمہاری وفات کی علامت ہے لہذا تم اللہ تعالیٰ کی پاکی بیان کروشکر اواکرو مغفرت طلب کرو علو شہریان ہے حضرت عرش نے کہا میں بھی یہی سمجھتا ہوں جو تم نے بیان کیا کہ یہ حضور عملی اللہ علیہ وسلم کی وفات کی علامت ہتلائی گئی ہے) بخاری شریف

تشریح: اس حدیث سے جہاں حضرت عمرر صنی اللہ عنہ کی مردم شنای اور علم دوستی کا پہۃ چاتا ہے وہیں انہوں نے شرکاء بدر کے سن رسیدہ اور معمر صحابہ پراس امر کو بھی عملی طور پر ثابت کر دیا کہ عظمت واحترام علم و فضل کا ہونا چاہئے نہ کہ سن وسال کا یہی اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

ان اكرمكم عندالله اتقاكم (س: الحجرات أيت ١٣)

بلاشبہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک زیادہ عزت واحر ام کا مستحق وہ مخف ہے جوتم میں سب سے زیادہ پر ہیزگارہے۔
اور ظاہر ہے کہ علم کے بغیر تقوی کا حصول تو کیاتصور بھی محال ہے جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فربلاہ ہوں۔
انااتھا تکم واعلمہ کم باللہ میں تم میں سب سے زیادہ ور نے والا اور سب سے زیادہ اللہ تعالیٰ کو جانے والا ہوں۔
ای لئے حضرت عمر رضی اللہ مشورہ کے وقت سن رسیدہ اور قدیم الاسلام صحابہ کے ساتھ حبر امت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کوشریک کیا کرتے تھے اور عام طور پر پیچیدہ اور دشوار امور ان سے دریافت کیا کرتے تھے۔
باقی امام نووی رحمہ اللہ علیہ جو اس حدیث کو اس باب میں لائے ہیں وہ صرف اس جزو سے متعلق ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ جو اس جا سے بتلادیا تھا کہ اس لئے کہ سورۃ النصر کی سور تو س میں میں وہ سلم کو پہلے سے بتلادیا تھا کہ اس لئے کہ سورۃ النصر کی سور تو س میں اور وہ بھی کہ اگر چہ اس وقت کفار خصوصاً قریش کا غلبہ ہے ایک ایک دو دو آدمی اسلام میں داخل ہو رہے ہیں اور وہ بھی قریش کی ایذار سانیوں کا نشانہ بن رہے ہیں مگر عقریب اللہ تعالیٰ کی مدد آئے گی اور مکہ فتح ہو جائے گااور اس کے بحد تم دیکھنالوگ ایک ایک دورو و تبیس بلکہ فوج در فوج اور جوق در جوق اللہ تعالیٰ کے دین میں داخل ہوں گے اور کو اس وقت تم اس علامت کو دین میں داخل ہوں گے اور کہ خصور صلی اللہ علیہ و سامت کو دی تعبیل در سوما اللہ میں یعنی تعبیح و تحمید اور تو بہ واستغفار میں مشخول ہو جانا کہ جمیس تمبارا کام جمیس تمبارات شان سے آنا پسند ہے چنانچہ صدیت میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے مشخول ہو جانا کہ جمیس تمبارا اس شان سے آنا پسند ہے چنانچہ صدیت میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے مشاور ہو جانا کہ جمیس تمبارا اس شان سے آنا پسند ہے چنانچہ صدیت میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے مسلم تمبارا اس شان سے آنا پسند ہے چنانچہ صدیت میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے مسلم تمبارا اس شان سے تنا پسند ہے چنانچہ صدیت میں آتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ و سلم نے سے مسلم میں اسے دوروں اس سے تنا پسند ہو ہونا کہ جمیس تمبارا اس شان میں سے تنا پسند ہو ہو سے تنا کہ جمیس تمبارا اس سان میں اس سے تنا پسند ہو سے تنا کہ جمیش تمبارا اس سان میں سے دوروں اس سے تنا پسند ہو ہو سے تنا کہ جمیش تمبار اس سان میں سے دوروں اس سے تنا پسند کی سے تو سے

وفات سے چندر وز پہلے ایک دن مغبر پر بیٹھ کر خطبہ دیااوراس میں بیان فرمایاایک بندے کواللہ تعالی نے افتیار دیا ہے کہ وہ چاہے تواس کواللہ تعالی و نیا کی زینت و آرائش اور عیش و عشرت کے سامان عطا کر دیں اور وہ دنیا میں رہے اور چاہے تو دنیا ہے منہ موثر کر اللہ تعالی کے پاس آجائے اور جواللہ تعالی کے پاس نعتیں ہیں ان کوا فتیار کرے اور اس بندے نے جواللہ تعالی کے پاس ہے اس کو پہند کر لیاہے یہ سن کر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ رو پڑے اور ع ض کیا ہمارے ماں باپ آپ پر قربان ہوں آپ ہمیں چھوٹر کر نہ جائے صحابہ کوان کی اس گرید وزاری پر بڑا تعب ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی قوات تعب ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے توا یک بندے کوافتیار دینے اور اس کے دنیا کو چھوٹر کر آخرت کو افتیار کر لینے کاڈ کر فرمایا ہے یہ کیوں روز ہے ہیں؟ صحابہ کہتے ہیں چندروز بعد ہی حضور صلی اللہ علیہ و سلم کی وفات پر ہمیں معلوم ہو گیا کہ وہ بندہ جے اختیار دیا گیا تھا وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم ہی تھے اور ابو بکڑ ہم سب سے بر مسورت اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کڑت ہے تسبیح و تحمید اور تو بہ واستغفار کرتے رہتے تھے۔

بہر صورت اللہ تعالی نے اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ و سلم کے لئے اوا خرعمر میں تسبیح و تحمید اور تو بہ واستغفار کو بی تجویز فرمایا ہے لہذا امت کے ہر فرد کا خصوصا اس گناہ و معصیت کے عروج کے زمانہ میں ہمارا مشغلہ و سلم کر بی ہو ناچاہئے کہ ہم زیادہ ہے زیادہ۔

سبحنك اللهم وبحمدك استغفرك واتوب اليك

یاک ہے تواے اللہ (اس سے کہ بغیر جرم کے کسی کوسزادے) اور میں تیری ہی حمدو ثنا کرتا ہوں اور مختبی سے مغفرت جاہتا ہوں اور تیری طرف ہی لو ثنا ہوں یعنی توبہ کرتا ہوں۔ کاور در تھیں اور یہی کہتے ہوئے احکم الحاکمین کے حضور میں پیش ہوں۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم جن کے متعلق الله تعالی نے دنیا میں ہی اعلان کردیا تھا کہ تمہارے کردہ وناکردہ تمام گناہ الله تعالی نے اواخر عمر میں یعنی ساٹھ سال کے بعدیہ تمام گناہ الله تعالی نے اواخر عمر میں یعنی ساٹھ سال کے بعدیہ مشغلہ تنبیج و تحمیداور توبہ واستغفار تجویز فرماتے ہیں تو ہم توسر تاپاخطاکار و گنہگار ہیں۔ ہمیں تو نہ صرف اوا خرعر میں بلکہ ہر حصہ عمر میں یہ مشغلہ ضرورا فتیار کرنا چاہئے یہی ترجمۃ الباب۔ عنوان باب ہے۔ اوا خرعر میں بلکہ ہر حصہ عمر میں یہ مشغلہ فرورا فتیار کرنا چاہئے کہی ترجمۃ الباب۔ عنوان باب ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ و آلہ و سلم کی آخری ایام میں سفر آخری کی تیاری

الثالث: عن عائشة رضي الله عنها ، قَالَتُ : مَا صلّى رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صلاةً بَعْدَ أَنْ نَزَلتْ عَلَيهِ : ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ إلا يقول فِيهَا : " سُبحَانَكَ رَبَّنَا وَبحَمْدِكَ ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي " مُتَّفَقُ عَلَيهِ .

وَفِي رَوَايَةً فِي الصَّحِيحِينَ عَنها: كَانَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ فِي رَكُوعِه

وسُجُودهِ: "سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمِدِكَ ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي "، يَتَأُوَّلُ القُرآنَ . معنى: " يَتَأُوَّلُ القُرآنَ " أي يعمل مَا أُمِرَ بِدِ فِي القرآن فِي قوله تَعَالَى: ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ ﴾ . وفي رواية لمسلم : كَانَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكثِرُ أَنْ يَقُولَ قَبلَ أَنْ يَمُوتَ : سُبحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمِدِكَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ " . قَالَت عائشة : قُلْتُ : يَا رَسُول " سُبحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمِدِكَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ " . قَالَت عائشة : قُلْتُ : يَا رَسُول

" سبحانك اللهم وبحمدِك استغفِرك واتوب إليك ". قالت عائشة : قلت : يا رسول الله ، مَا هذِهِ الكَلِماتُ الَّتِي أَرَاكَ أَحْدَثْتَها تَقُولُهَا ؟ قَالَ : " جُعِلَتْ لي عَلامَةً في أُمَّتِي إِذَا رَأَيْتُها قُلْتُها ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ﴾ تخ إلَى آخِر السورة ".

وفي رواية لَهُ : كَانَ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُكثِرُ مِنْ قَول : " سَبْحَانَ اللهِ وَبِحَمدِهِ أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأْتُوبُ إِلَيْهِ ". قَالَتْ : قُلْتُ : يَا رسولَ اللهِ ، أَراكَ تُكثِرُ مِنْ قَول سَبْحَانَ اللهِ وَبِحَمدهِ أَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأْتُوبُ إِلَيْهِ ؟ فَقَالَ : " أَخبَرَني رَبِّي أَنِّي سَأْرَى عَلامَةً فِي سَبْحَانَ اللهِ وَبِحَمدهِ أَسْتَغْفَرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْه فَقَدْ رَأَيْتُهَا أُمْثَى فَإِذَا رَأَيْتُهَا أَكْثَرُتُ مِنْ قَولَ : سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمدهِ أَسْتَغْفَرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْه فَقَدْ رَأَيْتُهَا : ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفْوَاجاً ، ﴿ وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللهِ أَفْوَاجاً ، فَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّاباً ﴾ ".

توجمه: يه حديث متعدد طرق سے مروى ہم ہر طريق كاتر جمه نمبر وار لكھتے ہيں۔

ار حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہتی ہیں: سورۃ النصویعنی اذاجاء نصو الله والفتح (آخرتک) کے نازل ہونے کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی الی نماز نہیں پڑھی جس کے بعد یہ کلمات نہ کے ہوں سبحنك ربناو بحمدك اللهم اغفرلی (پاک ہے تواہے ہمارے رب(اس ہدر یہ بعد یہ کلمات نہ کے ہوں سبحنك ربناو بحمدك اللهم اغفرلی (پاک ہے تواہے ہماری وسلم کے اور بخاری و مسلم ہی کی ایک روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رکوع و بحود میں کشت سے یہ کلمات کہا کرتے تھے سبحنك اللهم ربناو بحمدك اللهم اغفرلی یعنی قرآن پر عمل کرتے تھے۔ سبحنك اللهم و بناو بحمدك اللهم اغفرلی یعنی قرآن پر عمل کرتے تھے۔ سبحنك اللهم و باول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و فات سے پہلے کثرت سے سبحنك اللهم و بحمدك استغفرك و اتوب اليك پڑھا کرتے تھے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہیں سبحنك اللهم و بحمدك استغفرك و اتوب الیك پڑھا کرتے تھے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہیں ہیں نے عرض کیا یہ کیے خیل (پہلے تو آپ نے کشرت سے پڑھنے شروع کئے ہیں (پہلے تو آپ نہیں کہا کرتے تھے کہا کروں (وہ علامت ہے جو مقرر کی گئی ہے کہ جب بیں اس علامت کا (امت میں) مشاہدہ کروں توان کلمات کو کہا کروں (وہ علامت یہ ہے) کہ جب بیں اس علامت کا (امت میں) مشاہدہ کروں توان کلمات کو کہا کروں وہ قال کے دین میں واخل جور ہے ہیں تواذاجاء نصو الله و الفتح آخر سورت تک توان کلمات کو کہا کروں۔

۲-اور مسلم بی کی روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کرت سے یہ کلمات کہا کرتے سے سلم سے سلم سلم بی کی روایت میں آیا ہو کہ و اتوب الیہ (عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں) اس پر میں نے عرض کیا: یارسول اللہ میں آپ کو دیمتی ہوں کہ آپ کرت سے سبحان اللہ و بحمدہ استغفر اللہ واتوب الیہ کہتے رہتے ہیں۔ تو آپ نے فرمایا: میرے رب نے مجھے خبر دی ہے کہ میں عنقریب اپنی امت میں ایک علامت و کھوں تو کرت سے سبحان اللہ واحد میں ایک علامت کو دیکھوں تو کرت سے سبحان اللہ وبحمدہ استغفر اللہ واتوب الیہ کہا کروں چنانچہ وہ علامت میں نے دیکھ لی کہ اللہ تعالی کی مدد آگئ اور مکہ فتح ہو گیااور میں نے دیکھ لیا کہ لوگ اللہ تعالی کے دین میں فوج در فوج داخل ہورہے ہیں تو میں نے بھی اللہ کے حت ان کلمات کو پڑھنا (اورا پیز ب کے حت کم پر عمل کرنا) شروع کردیا۔

حضرت عائشہ کی حدیث کی متعد دروا بیوں کے بیان کرنے کا مقصد

تشویح: امام نووی رحمۃ اللہ علیہ حضرت عائش کی حدیث سے وفات سے پہلے اوا خرعمر میں نہ کورہ کلمات کی کڑت ثابت کرنا چاہتے ہیں اس مقصد کے لئے انہوں نے متفق علیہ یعنی بخاری و مسلم کی دوروا بیتیں نقل کیں جن میں سے پہلی روایت سے سورۃ النصر کے نزول کے بعد ہر نماز کے بعد ان کلمات کا پڑھنا ثابت ہو تا ہے نہ زمانہ (اوا خرعمر) کاؤکر ہے نہ ہی علامت و فات ہو نے کا ای طرح دوسری حدیث سے رکوع و جود میں ان کلمات کی پڑھنا کا کہ کو ایک بیلی روایت میں وفات سے پہلے ان کلمات کی کڑت اور اوا خرعمر کا ایک بیلی مشغلہ ہو نااور حضرت عائش کے دریافت کرنے پراس کو ایک علامت کی مشاہدہ کے وقت کرت ہو اور مسلم کی دوسری حدیث میں تو تصر تے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس علامت کے مشاہدہ کے وقت کرت سے تسبح و تحمیداور تو بہ واستغفار کا تھم دیا ہے اور آپ نے اس علامت کے مشاہدہ کے وقت کرت سے تسبح و تحمیداور تو بہ وفات کی طرف اشارہ کرتا ہے جس کو آپ نے مہم (گول مول) الفاظ میں خطبہ میں ایک بندہ کو اختیار دیے کے عوان سے ظاہر فرمایا اور سوائے ابو بکر صدیق کے اور کسی نے اس خفی اشارہ کو نہیں سمجھا حضرت ابن عباس نے عنوان سے ظاہر فرمایا اور سوائے ابو بکر صدیق کے اور کسی نے اس خفی اشارہ کو نہیں سمجھا حضرت ابن عباس نے اسی بنا پر اس سورۃ کو آپ کی و فات کی خبر قرار دیا جس کی حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تائید کی۔

المحدیث یفسر بعضہ بعضاً (ایک حدیث دوسری حدیث کی تغییر کرتی ہے) کے اصول کے تحت امام نووی رحمۃ اللہ نے حضرت عائش کی حدیث کے چاروں طرق (روایات) نقل کر دیئے تاکہ پوراواقعہ سمجھ میں آجائے اور اس باب آخر عمر میں زیادہ سے زیادہ کارہائے خیر کرنے کی ترغیب کے تحت اس حدیث کو نقل کرنا درست ہوجائے باتی حدیث کی مزید تشر سے دوسری حدیث کے ذیل میں گزرچکی ہے۔

## ا يك اشكال اور اس كااز اله

اشکال میہ ہے کہ سورۃ النصر مکی سورت ہے مکہ میں نازل ہوئی ہے گویامکۃ المکرّمہ ہی میں آپ کو یہ خبر دی گئی ہے اور اس وقت ہے آپ عمل بھی کرتے رہے لیعنی تسبیح و تحمید اور استغفار و توبہ برابر کرتے رہے ہیں گر صحح مسلم کی روایتوں سے معلوم ہو تاہے کہ و فات کے آخری ایام میں آپ کو یہ خبر دی گئی ہے اور آپ نے ایک نے عمل کے طور پر تسبیح و تحمید اور توبہ واستغفار کو اختیار کیا ہے حضرت عائشہ کی روایت میں اس کی تصریح ہو اور توبہ واستغفار کو اختیار کیا ہے حضرت عائشہ کی روایت میں اس کی تصریح ہو اور اس بنا پر اواخر عمر میں ہی وہ خطبہ دیا ہے جس میں اشارۃ اس کا ظہار کیا گیا ہے گویا اس سے پہلے آپ کو خبر نہ تھی اور اس بنا پر آپ نے کشرت سے تسبیح و تحمید اور توبہ واستغفار کو اختیار کیا ہے۔

## اس اشكال كاازاله

اللہ تعالیٰ نے سورۃ مزمل میں جو مکہ کے مالداروں سے نمٹنے کامعاملہ اپنے ذمہ لیااور آپ کو تھوڑے دن صبر و سکون کی ہدایت فرمائی چنانچہ ارشاد ہے۔

واصبرعلی مایقولون واهجرهم هجراً جمیلاً وذرنی والمکذبین او لی النعمة ومهلهم قلیلاً (سورة مزمل آیت ۱۱.۱۰)

اور یہ جو (مکہ والے برابھلا) کہتے ہیں اس پر صبر کرو (اور برداشت و تخل سے کام لو)اوران کوخوبی کے ساتھ ان کے حال پر چھوڑ دواور دولت مند جھٹلانے والوں کو میرے حوالے کر دواوران کو تھوڑی ہی مہلت دے دو۔
اس و عدہ کے ایفا کی تفصیل آپ کی سورۃ النصر میں بتلادی گئی کہ اللہ تعالیٰ کی مدد آئے گی مکہ فتح ہو گااور لوگ جو ق درجوق اسلام میں داخل ہوں گے اور تم اپنے مقصد بعثت کو پورا کرنے میں کامیاب ہو گے صرف چند روز انظار کرو تاکہ آپ صبر و سکون کے ساتھ اپناکام کرتے رہیں اس مدت میں آپ تحدیث بالنعمت واظہار شکر کے طور پر تشبیج و تحمیداور تو بہ واستغفار نمازوں میں کرتے رہیں۔

جب بہ وعدہ (فتح مکہ) پورا ہو گیااور آپ نے اللہ تعالیٰ کے وعدہ کے مطابق اپنی آئھوں سے مشاہدہ کر لیااور آپ نے کثرت آپ مقصد بعثت میں کامیاب ہو گئے اور رب الجلیل کی بارگاہ میں حاضر ہونے کاوقت آگیا تو آپ نے کثرت سے تنہیج و تخمیداور توبہ واستغفار نماز میں اور نماز کے علاوہ بھی ایک نئی عبادت کے طور پر شروع کر دی یہاں تک کہ رفیقہ حیات حضرت عائشہ صدیقہ نے بھی اس تبدیلی کو محسوس کر کے اس کا سبب دریافت کیا تو آپ نے ان کو صاف لفظوں میں وفات کی علامت ہونے کا حال بتلا دیا اور عام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو بھی خطبہ میں اشار ہ بتلادیا جس کو سن کر حضرت ابو بکر صدیق پر گریہ وزاری طاری ہو گیا۔

غرض آپ کو خبر تو پہلے بھی تھی مگر وقت نہیں آیا تھا جب وقت آگیا تو بتلا دیا جیبا کہ سورۃ الم نشرح میں فرمایا ہے: فاذا فوغت فانصب والی ربك فاد غب اور جب تم فارغ ہو جاؤ تو تیار ہو جاؤاور اپنے رب سے ملنے کی رغبت کرو۔واللہ اعلم وعلمہ اتم۔

وفات سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بے در بے نزول وحی

الرابع: عن أنس رضي الله عنه ، قَالَ: إنَّ الله عز وجل تَابَعَ الوَحيَ عَلَى رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبلَ وَفَاتهِ حَتَّى تُوفِّيَ أَكْثَرَ مَا كَانَ الوَحْيَ. مُتَّفَقٌ عَلَيهِ.

ترجمه: حضرت السرمى الله عنه من روايت م كمتم بين كه الله تعالى في رسول الله صلى الله عليه

وسلم پروفات سے پہلے پے در پے وحی نازل فرمائی چنانچہ جب آپ کی وفات ہوئی ہے توزیادہ سے زیادہ وحی نازل ہو چکی تھی (صرف چند آیتیں عین وفات سے پہلے نازل ہوئی ہیں) بخاری ومسلم

تشریح: اللہ تعالیٰ کی و کی نوع انسان پر اللہ تعالیٰ کا سب سے بڑااحسان اور اس کی ربوبیت کا کریمانہ تقاضا ہے خاص کر جب کہ قیامت تک کے لئے نبی آخر الزماں پر نبوت ور سالت اور و حی اللہی کا سلسلہ ختم کیا جارہ ہے آپ کی وفات کے بعد نہ کوئی اور نبی آئے گانہ ہی اور وحی نازل ہوگی اس لئے اللہ تعالیٰ نے اپنی رحمت سے نبی آخر الزماں صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات سے پہلے بے در بے وحی نازل فرما کر اپنااحسان جو آدم علیہ السلام سے شروع ہوا تھا اور نبی آخر الزمال خاتم انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم پر ختم ہوا پورا فرما دیا اور ججۃ الود اع کے دن ہی اعلان فرمادیا

اليوم اكملت لكم دينكم وانعمت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام دينا (سورة المائده. آيت٣كاجزو)

آج میں نے تمہارے لئے تمہارا دین کامل(اور مکمل) کر دیا اور اپنا احسان تم پر پورا کر دیا اورا سلام کو دین(ہونے کے لحاظ سے) تمہارے لئے پیند فرمادیا۔

اس لحاظ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی کاسب سے بڑا فیض اور کار خیر یہی ہے کہ آپ کے واسط سے اللہ تعالیٰ کا کلام مخلوق تک پہنچااس کے ساتھ یہ بھی حقیقت ہے کہ سب سے زیادہ مشقت اور صعوبت کا کام بھی یہی مخل وحی تھا جیسا کہ نزول وحی کی کیفیات سے ظاہر ہے کہ نزول وحی کے وقت سخت سر دی کے زمانہ میں آپ کی پیشانی پر پسینہ کے قطرے مو تیوں کی طرح نمودار ہوتے اور میلئے گئے تھے آپ کی مخصوص او نثنی جس کا نام قصوی تھا کے سوااور کوئی او نثنی نزول وحی کے وقت آپ کا بوجھ برداشت نہیں کر سمتی تھی ایک مر حبہ ایک صحابی کے زانو پر سر مبارک رکھے ہوئے آرام فرمار ہے تھے کہ اس حالت میں آپ پر وحی نازل ہونے گئی صحابی کے زانو پر سر مبارک رکھے ہوئے آرام فرمار ہے تھے کہ اس حالت میں آپ پر وحی نازل ہونے گئی صحابی کہتے ہیں مجھے اندیشہ ہوا کہ میر اگھٹنا پھٹ جائے گااس کے علاوہ اور بہت می نزول وحی کے وقت کی کیفیات مخل کی شدت اور صعوبت کو ظاہر کرتی ہیں اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

سنلقى عليك قوالاً ثقيلاً (سورة المزمل آيت٥)

ہم عنقریب تم پرایک وزن دار قول (کلام) ڈالیں گے (نازل کریں گے)

کلام الہی کا یہ نقل معنوی بھی ہے اور حسی بھی 'چنانچہ اللہ تعالی اپنے کلام کے اس نقل کے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں۔ لو انزلنا ہذا القران علی جبل لو أیته خاشعاً متصدعاً من خشیة الله (سورة حشر آیت ۲۱) اگر ہم اس قرآن کو کسی پہاڑ پر اتارتے تو (اے مخاطب) تودیکھا کہ وہ پہاڑ (اللہ تعالی کے خوف سے) لرزنے

الرہم اس قر ان تو می پہاڑ پراتاریے تو(اے محاطب) تودیکھا کہ وہ پہاڑ (اللہ تعالی کے حوف سے) کرز لگتااور مکڑے مکڑے ہوجاتا۔

جیسے اللہ تعالیٰ کی ایک مجلی سے کوہ طور ریزہ ہو گیا تھا اور موئی علیہ السلام بیہوش ہو کر گر پڑے تھے۔ گویا کلام الہی کا جو وزن پہاڑ برداشت نہ کر سکتا تھا وہ ثقل آپ نزول وحی کے وقت برداشت کرتے تھے اور موئی علیہ السلام کی طرح بے ہوش نہیں ہوتے تھے صرف ایک گردو بیش سے غفلت اور ربودگی کی سی کیفیت طاری ہوتی تھی وہ بھی صرف کلام الہی کی طرف توجہ کا مل کی غرض سے جس کا آپ کو تھم دیا گیا تھا ارشاد ہے۔ فاذا قرأناہ فا تبع قرانہ (سورة القیامہ آیت ۱۸)

پس جب ہم (یعنی جبرئیل) قر آن پڑھیں توتم (پوری طرح متوجہ ہو کرخاموشی کے ساتھ) سناکرو۔ بات لمبی ہوگئی جس کے لئے ہم قارئین سے معذرت خواہ ہیں بہر حال اس میں شک نہیں کہ آپ کاسب سے بڑااور سب سے زیادہ د شوار کام مخلوق تک اللہ تعالیٰ کاکلام پہنچانا تھاجو آپ نے اوا خرعمر میں مکمل طور پر انجام دیااور یہی اس باب کاعنوان ہے واللہ اعلم۔

الخامس عن جابرر ضی الله عنه قال: قال النبی صلی الله علیه وسلم'یبعث کل عبد علی مامات علیه"رواه مسلم حضرت جابر رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول کریم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا کہ ہر بندہ اسی حالت میں اٹھایا جائے گاجس میں اس کی موت واقع ہوئی ہو۔ (مسلم)

تشریخ: جب مردے قبر سے اٹھائے جائیں گے تو وہ اس حالت میں اٹھائے جائیں گے جس حالت میں ان کی موت واقع ہوئی تھی، یہاں تک کہ اگر کسی کے ہاتھ میں مز مار تھی وہ قبر سے اس حال میں نکل کر آئے گاکہ اس کے ہاتھ میں مز مار ہوگی۔

مقصود یہ ہے کہ مؤمن کواپنی آخری زندگی کی فکر کرنی چاہئے اور اس کواپنی پچھلی زندگی سے بہتر بنانے کی سعی
کرنی چاہئے،اور اسے چاہئے کہ حسن نبیت کے ساتھ اور اخلاص کے ساتھ صرف اور صرف رضائے الہی کے حصول
کے لیے اعمال صالحہ میں مصروف ہو جانا چاہئے، تاکہ انجام بخیر ہواور آدمی اس دنیا سے جب رخصت ہو تو وہ نیک
عمل میں لگا ہوا ہواور اس پروردگار کی تشہیج و تخمید میں مصروف ہو جس کے سامنے پیش ہو کراعمال کا حساب دینا ہے۔

alifornia filiality occidentality occidental

# ۱۳ باب فی بیان کثرہ طرق الخیر اعمال خیر کی کثرت کے بیان میں ہر شخص قیامت کے دن اپنے آخری عمل پراٹھے گا

قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ [ البقرة : ٢١٥]، ترجمه الله تعالى كارشاد م : اور تم جو بھی نیک کام کروگے پس الله اس کوخوب جانتا ہے۔ وقال تَعَالَى : ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ يَعْلَمْهُ الله ﴾ [ البقرة : ١٩٧] ترجمه الله تعالى كارشاد ہے: جو بھی تم نیک کام کروگے الله اس کو جان لے گا۔ وقال تَعَالَى : ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ فَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ﴾ [ الزلزلة : ٧] ترجمه الله تعالى كارشاد ہے: توجس مخص نے ذرہ برابر بھی نیک کام کیا ہوگا وہ اس کو (قیامت کے ون رکھے لے گا (موجودیا ہے گا)

وَقَالَ تَعَالَى : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً فَلِنَفْسِهِ ﴾ [ الجاثية : ١٥]
الله تعالی کارشادہے: جس مخص نے کوئی نیک کام کیا پس وہ اپنے نفس کے لئے ہی کیا(اس کا فا کدہ اس کو پہنچے گا)
امام نووی علیہ رحمۃ فرماتے ہیں: (قر آن کریم) میں اس عنوان کے تحت بکثرت آیات موجود ہیں باقی حدیثیں
تواتی زیادہ ہیں کہ ان کا شار کرنا مشکل ہے ہم یہاں (بطور نمونہ) چند حدیثیں بیان کرتے ہیں۔

## آيات كالضافه

ہم یہاں چند آیات کریمہ کااضافہ مناسب سمجھتے ہیں کہ جن سے ان کارہائے خیر کی نوعیت کہ وہ فرائض وواجبات ہیں یامسخبات و مند و بات ہیں اور ان پراجر عظیم کے وعدے کاحال بھی واضح ہو جائے۔
• ۱ . قال الله تعالیٰ: و من تطوع خیراً فان الله شاکو علیم (پارہ سورۃ البقرہ عود)
اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے: اور جس شخص نے بنیت ثواب کوئی بھی کار خیر کیا تو بے شک اللہ (بڑا) قدر دان اور خوب جانے والا ہے۔

٢. قال الله تعالى: وما تقدموا لانفسكم من خير تجدوه عندالله هو خيراً واعظم اجرًا (باره ٢- بورة الرسل ٢٠٠)

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں:اورجو بھی کار خیرتم کروگے اس کواللہ کے پاس بہت بہتر اور اجر کے اعتبار سے ) بہت بڑایاؤ گے۔

۳. قال الله تعالىٰ: يوم تجدكل نفس ماعملت من خير محضرًا (پاره سورة آل عران ٣٠)
 الله تعالىٰ ارشاد فرماتے بیں جس دن (قیامت کے دن) ہر نفس نے جو عمل خیر بھی کیا ہوگا کہ اسکو موجو دپائے گا۔
 ۲۰ قال الله تعالىٰ: وما تنفقوا من خیر فلانفسکم (پاره سوره البقره ٥٠٥)
 الله تعالیٰ کا ارشاد ہے: اور جو مال بھی تم خرج کرتے ہو وہ تم اپنے لئے ہی کرتے ہو (آخرت میں تہمارے ہی کام آئے گا)

# آیات کی تفسیر:

ان آیات کریمہ سے ٹابت ہواکہ

(۱) ہر کار خیر کابنیت تواب کرناضر وری ہے

(۲) یه کار ہائے خیر فرائض دواجبات ہی نہیں بلکہ مستحبات و مند وبات بھی ہیں

(٣) يه تمام كاربائ خير الله تعالى كے پاس محفوظ بيں قيامت كے دن تم ان كو موجود پاؤ كے

(۴) ان کا جرو ثواب بہت عظیم ہے

(۵) الله تعالیٰ بوے قدر دان اُور قدر شناس ہیں اور ہر کار خیر کو خوب جانتے ہیں مگر شرط یہ ہے کہ بدیت عبادت و ثواب کیا جائے۔

# احاد بیث اور ان کی تشر تکی است احاد بیث اور ان کی تشر تکی اب ان کار ہائے خیر کی فراوانی اور کثرت اور اہمیت کا حال پڑھئے۔ افضل اعمال کا بیان

الأول: عن أبي ذر جُنْدبِ بن جُنَادَةَ رضي الله عنه ، قَالَ: قُلْتُ : يَا رسولَ الله ، أَيُّ الأعمال أَفْضَلُ ؟ قَالَ : " الإيمانُ باللهِ وَالجهادُ في سَبيلِهِ " . قُلْتُ : أيُّ الرِّقَابِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ : " أَفْضَلُ ؟ قَالَ : " تُعِينُ صَانِعاً أَوْ تَصْنَعُ أَنْفَسُهَا عِنْدَ أَهلِهَا وَأَكْثَرهَا ثَمَناً " . قُلْتُ : فإنْ لَمْ أَفْعَلْ ؟ قَالَ : " تُعِينُ صَانِعاً أَوْ تَصْنَعُ لأَخْرَقَ " . قُلْتُ : يَا رَسُولَ الله ، أَرأَيْتَ إِنْ ضَعَفْتُ عَنْ بَعْضِ الْعَمَلِ ؟ قَالَ : " تَكُفُّ شَرَّكَ عَن النَّاس ؛ فإنَّهَا صَدَقَةٌ مِنْكَ عَلَى نَفْسِكَ " مُتَّفَقٌ عليه .

ترجمہ۔ حضرت ابو ذر (جن کانام) جندب بن جنادہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیایار سول اللہ! کو نساعمل (سب سے زیادہ) افضل ہے؟ آپ نے فرمایا اللہ

تعالی پرایمان لانااوراس کی راہ میں جہاد کرنا (پھر) میں نے عرض کیا: کون ساغلام آزاد کرنا (سب سے زیادہ) افضل ہے؟ آپ نے فرمایا:جو غلام مالکوں کے نزدیک (سب سے زیادہ) نفیس ہواوراس کی قیت سب سے زیادہ ہو میں نے عرض کیا پس اگر میں (اپنی تہی وستی کی وجہ سے)نہ کروں (یعنی غلام آزادنہ کر سکوں؟ آپ نے فرمایا: تم کسی کاریگر کی مدد کرویا کسی ناکارہ کے لئے کام کرو" (یعنی خود محنت مزدوری کر کے اس کو دے دویااس کی معاش کی کفالت کرو) میں نے عرض کیایار سول اللہ! ذرا ہتلا ہے آگر میں ان میں سے بھی کوئی کام نہ کروں (یعنی نہ کر سکوں) آپ نے فرمایا" تم اپ شرے لوگوں کو بچاؤ" (یعنی کسی بھی شخص کو کسی بھی محض کو کسی بھی طرح کا ضرریااذیت نہ کر سکوں) آپ نے فرمایا" تم اپنے شر سے لوگوں کو بچاؤ" (یعنی کسی بھی شخص کو کسی بھی طرح کا ضرریااذیت نہ کر بھول) کہ یہ تمہاراخودا پنے او پراحیان اور کار ثواب ہے بخاری و مسلم۔

# اعمال صالحه اور کار ہائے خیر کی ضرورت واہمیت

قشویے:۔ اعمال صالحہ کے بغیر صرف ایمان ایک ایسادر خت ہے جس کی صرف جڑ ہووہ بھی زمین کے اندر الیکن زمین کے او پر نہ اس کی کوئی شاخ ہونہ گذانہ ٹہنیاں ہوں نہ ٹہنیوں پر ہے 'نہ پھول نہ کھل نہ اس کی کوئی شاخ ہو فلاہر ہے کہ جب تک بید در خت زمین سے پھوٹ کر باہر نہ لکے اس کا تنااور گدے نہ ہوں ان پر ٹہنیاں اور ٹہنیوں پر ہے اور پھول پھل نہ لگیں اس وقت تک بید در خت بریار اور صرف نام کادر خت ہے اس طرح جو شخص صرف دل سے اللہ تعالی کومانتا ہے لیکن نہ زبان سے کلمہ پڑھتا ہے نہ کوئی اور کام (نمازر وزہ وغیرہ) کر تا ہے نہ بی اسلام کے کسی بھی تھم پر عمل کر تا ہے اس کو ایمان نہیں کہا جا سکتا وہ صرف گوشت کھانے کا مسلمان ہے اس کو ایمان نہیں کہا جا سکتا وہ صرف گوشت کھانے کا مسلمان ہے اس کئے کہ مسلمان بنے کے لئے دل سے ایمان لانے کے بعد زبان سے کلمہ تو حید پڑھنا فرض عباد توں (نماز 'روزہ' زکوۃ' کے وغیرہ) پر عمل کرنا نیز اللہ تعالیٰ کے ہر تھم پر عمل کرنا ہی مسلمان ہونا ہے۔

ای کئے حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ جو ایک قدیم الاسلام جلیل القدر صحابی ہیں اور ایسے متقی اور پر ہیزگار ہیں کہ ان کا تصور اور خیال بھی گناہ اور معصیت سے نا آشنا ہے اعمال صالحہ اور کارہائے خیر کی حرص اور جبتو کی بنا پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اعمال صالحہ اور کارہائے خیر کے متعلق سوالات کرتے ہیں اور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم بھی ابوذر کو جواب میں ....... ایسے ہمہ گیرا در دور رس اعمال صالحہ اور کارہائے خیر بتاتے ہیں جن سے کوئی بھی مسلمان کسی بھی حالت میں محروم نہیں رہ سکتا بشر طیکہ عبادت سمجھ کراور ثواب کی نبیت سے کرے باتی جوان پر بہ نبیت ثواب عمل ہی نہ کرے اس کا تو بچھ علاج ہی نہیں۔

#### جارازمانه:

ای بناء پرامام نووی رحمة الله اس باب کثرت کار ہائے خیر کے تحت سب سے پہلے اس حدیث کو لائے ہیں ہمارے

اس پُر آشوب اور گناہ ومعصیت کی گرم بازاری کے زمانہ میں اس قتم کی احادیث کا ترجمہ اور بڑے سے بڑے اور چھوٹے سے چھوٹے اعمال خیر کا بیان بے حد مفید اور ضروری ہے تاکہ ہر مسلمان بیہ محسوس کرے کہ اعمال صالحہ اور کارہائے خیر ایسے بھی ہیں جو بغیر پیسہ خرج کئے اور بغیر محنت ومشقت اٹھائے کئے جاسکتے ہیں صرف نیت اور ارادہ کرنے کی دیرے۔

حضرت ابوذر کا بہلا سوال سب سے افضل عمل کون ساہے؟

ازروئے لغت افضل 'فضل سے ماخوذ ہے اسم تفضیل کا صیغہ ہے اور فضل کے معنی ہیں زیادت کے 'یہ زیادتی دنیا میں عمل کی دشوار کی 'صعوبت اور مشقت کے اعتبار سے ہے اور آخرت میں اجر و ثواب کی زیادتی کے اعتبار سے ہے اور مسلم ہے کہ اشق الاعمال اکثر ہا ثوابا (جس کام میں جتنی زیدہ مشقت ہوگی اسی قدر اجر و ثواب زیادہ ہوگا ) اس لحاظ سے سب سے زیادہ افضل وہ عمل ہے جو سب سے زیادہ شوار اور نا قابل بر داشت ہو چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کون ساعمل سب سے زیادہ افضل ہے کہ جو اب میں فرماتے ہیں اللہ تعالی پر ایمان لا نااور اس کی راہ میں جہاد کرنا۔

کون ساعمل سب سے زیادہ افضل ہے کہ جو اب میں فرماتے ہیں اللہ تعالی پر ایمان لا نااور اس کی راہ میں جہاد کرنا۔

ظاہر ہے کہ کسی بھی انسان کے لئے اسے باب دادا کے دین کو اور ہوش سنصالتے ہی جس کو معبود جاتا ہے اس

ظاہر ہے کہ کسی بھی انسان کے لئے اپنے باپ دادا کے دین کواور ہوش سنجالتے ہی جس کو معبود جاتا ہے اس معبود کو چھوڑ کرایک نئے معبود پر اور اس کی وحدانیت پر ایمان لا نااور نئے مذہب کو قبول کرنااگر چہ اس کی حقانیت کایقین بھی ہوتب بھی نفسیاتی طور پر ایک انسان کے لئے بے حد شاق اور نا قابل بر داشت عمل ہے۔

دیکھے اوائل اسلام میں قریش نے بدراُ حدو غیرہ کی لڑائیوں میں اپنے اعلیٰ درجہ کے جنگجواور زور آزما بہادروں کو جن میں ایک ایک بہادر ہزاروں پر بھاری ہوتا تھا صرف اپنے آبائی دین اور بنوں کی پرسنش پر قربان کر دیا گر اللہ تعالیٰ پرائیمان نہ لائے یہاں تک کہ چند سال میں ہی مکہ مکر مہ فتح ہو گیااور کفار قریش کانام و نشان مٹ گیا۔

خودر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حقیق چھا بوطالب جن کی جمایت وسر پرستی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دس برس تک مکہ مکر مہ میں کفار قریش کے علی الرغم بت پرستی کی بیج تی اور دین تو حید کی تبلیج کرتے رہے اور قریش تلملاتے رہے اور ابوطالب کی جمایت کی بنا پر بچھ نہ کرسکے باوجود یکہ ابوطالب کو یقین تھا کہ جس دین توحید کی آپ حقیت نے ایکل برحق ہے جیسا کہ ابوطالب کے ذیل کے شعر سے ظاہر ہے۔

توحید کی آپ دعوت دے رہے تھے بالکل برحق ہے جیسا کہ ابوطالب کے ذیل کے شعر سے ظاہر ہے۔

ودعوتني وعلمت انك صادق ولقدصدقت وكنت قبل امينا

(اے میرے بھتیج)تم نے مجھے(دین توحید کی)دعوت دی ہے اور مجھے یقین ہے کہ تم سیچے ہواور بخداتم نے بالکل سیج کہاہے اور تم تواس سے پہلے بھی امین ہو۔

لیکن صرف قوی غیرت کی وجہ سے اللہ تعالی پرایمان ندلائے حتی کہ مرنے سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرملا اے عم قل لااله الله اشهدلك بهايوم القيامة

ے میرے چپالیک کلمہ اشہدان لاالہ الااللہ (صدق دل ہے) کہہ دیجئے تاکہ میں اس کی بنیاد پر آپ کے مومن ہونے کی شہادت دے سکوں مگر ابوطالب کا آخری جواب بیہ تھا۔

لولاعيرتني قريش لاقررت عينك.

( بھینجے)اگر مجھے قریش کے عار کااندیشہ نہ ہو تا ( کہ آخر وقت میں ابوطالب نے اپنے باپ داداکاوین حچوڑ دیا ) تومیں ضرور تمہارادل ٹھنڈاکر دیتااور اللہ پرایمان لے آتا۔

دیکھتے ابوطالب کے لئے "ایمان باللہ" کتنا و شوار اور مشکل کام تھا کہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم کاایند ھن بننا گوار اکیا مگر اللہ تعالیٰ پر ایمان نہ لایا۔

یہ کفار قریش ہی کی کچھ خصوصیت نہ تھی بلکہ کسی بھی غیر مسلم کے لئے اپنے باپ داداکا دین چھوڑ کر اسلام قبول کر نااور اللہ تعالی پر ایمان لانااتناہی مشکل تھااور آج بھی اتناہی د شوار ہے۔

ہم نے چو نکہ اللہ تعالیٰ کے فضل سے مسلمان گھرانے میں آنکھ کھولی اور ہوش سنجالنے کے وقت سے ہی اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور معبود سے ہمارے کان آشناہی نہیں ہوئے اس لئے اللہ تعالیٰ پرایمان لانے کی دشواری کا کیا پیتہ ؟ ہاں اس کا پچھا ندازہ ناوا قف ہیں بقول عوام ہم تو سی مسلمان ہیں ہمیں اللہ تعالیٰ پرایمان لانے کی دشواری کا کیا پیتہ ؟ ہاں اس کا پچھا ندازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ اگر کوئی ہم سے کہے کہ تم اللہ تعالیٰ کو معبود بنانے کے بجائے کرشن یا گوتم بدھ کو اپنا خدامان لو اور ہندود ھر م یابدھ مت قبول کر لویا عیسیٰ کو خدایا خداکا بیٹامان لو اور عیسائی ہو جاؤ تو اس وقت ہمارا جو اب یہ ہوگا کہ اگر تم جاند تو اس کہ ہم اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور کو معبود مان لیں اور اسلام کے علاوہ کی بھی دو سرے نہ ہب کو قبول کرلیں بشر طیکہ ہمارا ایمان کا مل ہو یہ جو اب کسی عالم دین ہی کا نہیں بلکہ ایک جائل اور دینی تعلیمات سے قبول کرلیں بشر طیکہ ہمارا ایمان کا مل ہو یہ جو اب کسی عالم دین ہی کا نہیں بلکہ ایک جائل اور دینی تعلیمات سے نا آشنا مسلمان کا جو اب بھی یہی ہے جیسا کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت نا آشنا مسلمان کا بھوان کی لذت تین آو میوں نے پائی جن میں سے نا آشنا مسلمان کی لذت تین آو میوں نے پائی جن میں سے

ومن كان ان يلقى في الناراحب اليه من ان يرجع الى الكفر بعدان انقذه الله منه.

ایک وہ مخص ہے جس کے لئے آگ میں ڈالا جانا گوارا ہو بمقابلہ اس کے کہ کفری طرف لوٹے اس کے بعد کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو کفرسے نجات عطافر مائی ہے۔ صحیح مسلم

اپنا آبائی مذہب چھوڑ کر اللہ تعالی پر ایمان لانا ہی کا ٹی مشکل اور د شوار کام ہے اس کے ساتھ زندگی کے سب سے بڑے سر مایہ جان و مال کو اللہ تعالی کی راہ میں قربان کر نااور سر بکف کفن بر دوش کا فروں سے جنگ کرنے کے لئے جانااور لڑنااور بھی زیادہ د شوار اور مشکل کام ہے اس لئے اللہ تعالی پر ایمان لا نااور اس کی راہ میں جہاد کرنا دوگونہ د شوار کام ہے اس لئے کہ انسان کی جان و مال سے محبت فطری اور خلقی ہے اللہ تعالیٰ کی راہ میں اس فطری محبت کو پس پشت ڈال کر عوا قب و نتائج سے بے پر واہ ہو کر جنگ کی آگ میں کو د نا بڑے دل جگرے کاکام ہے اللہ تعالیٰ ایسے ہی مومنوں کے متعلق فرماتے ہیں۔

ان الله اشترى من المؤمنين انفسهم واموالهم بان لهم الجنة (سورة توبه آيت ٣٠) بلاشبه الله تعالى نے اہل ايمان سے ان كے جان ومال جنت كے بدلے خريد لئے ہيں۔

الله تعالی خریدار ہیں مومن دکا ندارہے جان ومال سوداہے جنت قیمت ہے ہر الله پرایمان لانے والاا پنامال وجان جنت کے عوض الله تعالیٰ کے ہاتھ بھے چکاہے اس لئے مومن کامل الله تعالیٰ پرایمان کے بعد بلاتر دووتو قف جان ومال الله تعالیٰ کی راہ میں دینے اور جلد از جلد جنت حاصل کرنے کے شوق میں جب بھی موقع ماتاہے میدان جنگ میں کود پڑتا ہے۔

بہر حال اول تواللہ تعالیٰ پر ایمان لانا ہی د شوار کام ہے اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کرنااس سے بھی زیادہ د شوار کام ہے اور سب سے زیادہ افضل عمل ہے جو بھی زیادہ د شوار کام ہے اس لئے سب سے زیادہ اجروثواب کا موجب ہے اور سب سے زیادہ افضل عمل ہے جو اعلیٰ در جہ کے ایمان والوں کو ہی نصیب ہو تاہے۔

ابوذر رضی اللہ عنہ کادوسر اسوال ہے ای الرقاب افضل۔ کون سے غلام کو آزاد کرنا سب سے زیادہ افضل ہے ؟ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں انفسہاعنداہلہاوا کثر ہا فتمنا جو غلام مالک کے نزدیک سب سے زیادہ نفیس ہواور سب سے زیادہ قیمت والا ہو۔

آ قاکے نزدیک نفیس ترہونے کا مدار حسن خدمت پرہے بعض غلام آ قاکے ایسے مزاج شناس ہوتے ہیں کہ جس وقت جو خدمت آ قاکو مطلوب ہوتی ہے آ قاکے زبان سے کہے بغیر وہی خدمت انجام دیتے ہیں آ قا کے مزاج کے خلاف بھی کوئی کام نہیں کرتے ایسے غلام کو آ قاکسی بھی قیمت پراپنے سے جداکر نا گوارا نہیں کر تاوہ آ قاکی زندگی کی ایک ناگز بر ضر ورت بن جا تا ہے اس کے ساتھ جب وہ گراں بہااور بیش قیمت بھی ہو تو وہ آ قاکی زندگی کی ایک ناگز بر اور ایک بیش بہاسر مایہ کی حیثیت حاصل کر لیتا ہے ایسے غلام کو محض اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے آزاد کر دینا نقصان مایہ بھی ہے اور اپنی زندگی کی ایک ناگز بر ضر ورت سے دستبر دار ہونا بھی ہے اس لئے بے حد دشوار اور نا قابل بر داشت کام ہے اور اس بنا پر سب سے زیادہ اجر و ثواب کا موجب اور سب سے زیادہ افضل کام ہے جو ایک خدا پر ست اور خداد وست انسان ہی جس کاواحد مقصد حیات رضاء مولیٰ کو حاصل کرنا ہو کر سکتا ہے ہر کس وناکس نہیں انجام دے سکتا اللہ تعالیٰ کار شاد ہے۔

لن تنالواا لبوحتی تنفقوا مما تحبون وما تنفقوا من شیء فان اللہ به علیم (سورة آل عمران آیت ۹۲)

(اے مسلمانوں) تم ہر گز تکوئی حاصل نہیں کر سکتے جب تک کہ اپنے محبوب ترین مال میں سے اللہ کی راہ میں فرچ نہ کرواور جو چیز بھی تم فرچ کرتے ہواللہ تعالیٰ اس کو خوب جانتا ہے اس پر چھپی نہیں رہ سکتی۔
ابوذر کے اس سوال کے جواب پر عمل کرنا بھی اعلیٰ درجہ کے خدا پر ست اور خدادوست مسلمانوں کا ہی کام ہے اس لئے ابوذرا یک عام مسلمان کو سامنے رکھ کر تیسر اسوال کرتے ہیں۔

فان لم افعل؟ تواگريس (تهي وسي ياكم بمتي كي وجه سے يه كام)نه كرول؟

ر سول الله صلى الله عليه وسلم فرمات ہيں۔

تعين صانعاً اوتصنع لاخرق

تم كى كاريگر (كاماتھ بٹاكراس)كى مدد كروياكى ناكار دانسان كے لئے كام (كر كے اس كى مدد)كرو\_

اس جواب کے دو جزو ہیں

(۱) کوئی مخص کاریگر یا پیشہ ور ہے وہ دن بھر میں اتناکام نہیں کر پاتا کہ اس کے اور اس کے اہل وعیال کے روثی کیڑا' مکان سے متعلق ضروریات زندگی پوری ہو سکیس دن بھر میں جتناکام کرتا ہے اس کی اجرت ہے ایک وقت پیٹ بھرتا ہے تو دوسرے وقت فاقہ ہوتا ہے یا دونوں وقت روثی تو مل جاتی ہے گرتن ڈھا پینے کے لئے کپڑا خرید نے کے لئے کپڑا بھی میسر آجاتا ہے گر مکان کا کرایہ اواکر نے کے لئے کچھ نہیں بچتا اس لئے سخت معاشی تنگی میں گر فار ہے دن بھر کے کام کی اجرت سے جس سے ایک ضرورت کو پورا کرتا ہے باقی ضرور تیں رہ جاتی ہیں اس لئے المدادواعات کا مختاج ہے ایسے ضرورت مندکی المداداس طرح کی جائے کہ جو کام وہ کرتا ہے اس میں اس کاہاتھ المدادواعات کا مختاج ہے ایسے ضرورت مندکی المداداس طرح کی جائے کہ جو کام وہ کرتا ہے اس میں اس کاہاتھ بیائے تاکہ دن بھر میں اتناکام وہ کر سکے اور اتنی اجرت اس کومل سکے کہ اپنی باقی ضروریات کو بھی پورا کرسکے بہر حال جس صورت سے ہو سکے اس کی آمدنی میں اضافہ کر کے اس کی المداد کر ہے۔

(۲) دوسر اجزوا یک نکما آدمی ہے کوئی کام نہیں جانتا' محنت مزدوری بھی نہیں کرسکتا اپاہیج ہے یا نابینا ہے گونگا بہراہ ہوں کے دار تواہیے تخص کی امداد واعانت کی صورت بیہ ہے کہ خود کوئی کام کرے اور اس کی آمدنی سے اس نکھے اور ناکارہ آدمی کی اور اس کے بال بچوں کی معاشی کفالت کرے تاکہ وہ دربدر بھیک مانگتے نہ پھریں۔

دونوں صور توں کامال واحد ہے ضرورت مند مختاجوں 'اپا ہجوں کی معاشی مدد واعانت کرنا یقیناً ہے حد ثواب کاکام اور خدمت خلق ہے حدیث شریف میں آیا ہے۔

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: . الخلق عيال الله فاحب الخلق الى الله من احسن الى عياله.

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا۔ مخلوق الله تعالیٰ کی عیال ہے (جن کی کفالت اس کے ذمہ ہے) لہنداالله کوسب سے زیادہ وہی محض محبوب ہے جواس کی عیال کے ساتھ احسان کرے۔

ابوذر غفاری اس کے بعد سوال کرتے ہیں۔

قلت: يارسول الله ارأيت ان ضعفت عن بعض العمل

میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! ذرابتلایئے اگر میں (اپنی کسی مجبوری کی وجہ ہے) ان دونوں میں سے کوئی کام بھی نہ کروں؟ نی رحمت صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا۔ تکف شو کے عن المناس فانھا صدقة منك علی نفسك.

تم لوگوں كوا ہے شرہے بچاؤ (یعنی کسی كواذیت یا ضرر نہ پہنچاؤ) اس لئے کہ یہ تمہارا كار خیر احسان ہے اپ حق میں۔
ظاہر ہے کہ اگر تم نے کسی بھی شخص كو کسی بھی طرح کی اذیت یا کسی بھی قتم كا ضرر پہنچایا یا تو تم یقینا گئہگار ہو گے
لہذا تم نے لوگوں كوا ہے شرہے محفوظ ركھ كرخود كو گناہ ہے بچایا اس لئے یہ خود تمہارے حق میں كار خیر اور كار ثواب ہو جو تم نے كیا بہی وہ كار خیر ہے جس میں نہ كوئی بیسہ خرج كرنا پڑتا ہے نہ ہاتھ پاؤں ہلانے پڑتے ہیں كوئی مسلمان بھی كسی بھی حالت میں اس كار خیرے محروم نہیں رہ سكتا۔ مگر یہ كار ہائے خیر اس صورت میں كار خیر اور ثواب كا كام ہیں جبکہ اللہ تعالی اور اس كے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم پر عمل كرنے كی اور ثواب آخرت عاصل كرنے كی غرض ہے كئے جائیں بالفاظ و گر عبادت سمجھ كراور عبادت كی نیت سے كرنا شرط ہے ورنہ تو بہت سے عاصل كرنے كی غرض ہے كئے جائیں بالفاظ و گر عبادت سمجھ كراور عبادت كی نیت سے كرنا شرط ہے ورنہ تو بہت سے غیر مسلم بھی انسانی ہدردی كے جذبہ سے یہ اور اس قتم كے كام (جن كاذ كر آئندہ احادیث میں آرہا ہے) كرتے ہیں گر نیاں كو كار خیر كہا جاسكتا ہے نہ بی اجرو ثواب كاسوال پیدا ہو تا ہے اس لئے كہ وہ ثواب وعذاب كو جانتے اور مانتے ہی نہیں۔

ندان كو كار خیر كہا جاسكتا ہے نہ بی اجرو ثواب كاسوال پیدا ہو تا ہے اس لئے كہ وہ ثواب وعذاب كو جانتے اور مانتے ہی نہیں۔

ندان كو كار خیر كہا جاسكتا ہے نہ بی اجرو ثواب كاسوال پیدا ہو تا ہے اس لئے كہ وہ ثواب وعذاب كو جانتے اور مانتے ہی نہیں۔

## بدن کے جوڑوں کا شکریہ اور نماز جاشت کی اہمیت

الثاني : عن أبي ذر أيضاً رضي الله عنه : أنَّ رسول الله صَلَقةً ، وَكُلُّ تَحمِيدةٍ صَدَقَةً ، وَكُلُّ تَحمِيدةٍ صَدَقة ، وَأَمْرُ بِالمعرُوفِ صَدَقة ، ونَهي عَنِ المُنْكَرِ صَدَقة ، وَكُلُّ تَعَبيرَةٍ صَدَقة ، وَأَمْرُ بِالمعرُوفِ صَدَقة ، ونَهي عَنِ المُنْكَرِ صَدَقة ، وَيُعِي عَنِ المُنْكَرِ صَدَقة ، وَيُجرِيءُ مِنْ ذَلِكَ رَكْعُهُما مِنَ الضَّحَى " رواه مسلم . " السُّلامَي " بضم السين المهملة وتخفيف اللام وفتح الميم : المفصل .

ترجمہ:۔حضرت ابوذررضی اللہ عنہ سے ہی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہر صبح تم میں سے ہر مخص کے (بدن کے) ہر جوڑ پر ایک کار خیر (شکر نعمت) واجب ہو جاتا ہے چنانچہ ہر تنہیے ' ہم میں سے ہر مخص کے (بدن کے) ہر جوڑ پر ایک کار خیر (شکر نعمت) واجب ہو جاتا ہے چنانچہ ہر تنہیح ' سجان اللہ کہنا ایک کار خیر (اور اداء شکر نعمت) ہے ہر تحمید 'الجمد لللہ کہنا۔

ا یک کار خیر (اداء شکر نعمت) ہے ہر تہلیل 'لاالہ الااللہ کہنا۔

ایک کار خیر (اداء شکر نعمت ہے)ہے اور ہر تکبیر 'اللہ اکبر کہنا۔

ایک کار خیر (اداء شکر نعمت) ہے اور کسی بھی (شرعاً) اچھے کام کے لئے کسی کو کہنا (کہ بیہ کام کرو) ایک کار خیر (اداء شکر نعمت ہے) اور ہر شرعاً برے کام سے کسی کو منع کرنا ایک کار خیر (اداء شکر نعمت) ہے اور ان سب کاموں کے بجائے جاشت کی دور کعتیں پڑھ لینا بھی کافی ہے۔ (سیج مسلم) تشر تے: ظاہر ہے کہ سجان اللہ الاالہ الااللہ اللہ الااللہ اللہ اللہ

اور یہ بھی حقیقت ہے کہ بیانسانی بدن اور بدن کے جوڑ جن سے بدن حرکت کرتا ہے اور انسان مختلف و متنوع کام انجام دیتا ہے یہ سب اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمیں ہیں اگر یہ بدن اور بدن کے جوڑ نہ ہوتے تو انسان پھر کی طرح ایک جگہ پڑار ہتانہ حرکت کر سکتانہ کوئی کام کاج کر سکتا گویا یہ بدن اعضاء اور ان کے جوڑ اللہ تعالیٰ نے انسان کواسی لئے دیے ہیں کہ ان سے انسان دن بھر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم کے تھم کے مطابق کام کاج کرے اور ایک لمجھ کے لئے بھی اللہ تعالیٰ کے اس عظیم انعام واحسان سے عافل نہ ہو اور ان نعمتوں کا شکر یہ ہے کہ انسان مذکورہ بالاکار ہائے خیر اور ان کے علاوہ دو سرے کار ہائے خیر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ و سلم کے تھم کے مطابق انجام دیتار یہ اس کے برخلاف اگر اس بدن اور اس کے جوڑوں سے اللہ رسول کے احکام پر عمل کرنے کے مطابق انجام وخواہشات نفسانی کے تحت برے بھلے حرام و حلال جائز وناجائز کام کرتار ہاتو یہ اللہ تعالیٰ کی نعمتوں سے ناجائز فائدہ اٹھانا ہے اس کانام ناشکری اور کفر ان نعمت ہے جس کی سز ابہت سخت ہے اللہ تعالیٰ کا اعلان ہے۔

لئن شكرتم لازيدنكم ولئن كفرتم ان عذابي لشديد (سورة ابرائيم آيت ٤)

اور بخدااگر تم نے (میری تعمقوں کا) شکریہ ادا کیا تو میں (تم سے وعدہ کرتا ہوں کہ) تمہیں اور تعمقیں دوں گااور بخدااگر تم نے ناشکری کی توبلا شبہ میر اعذاب بہت سخت ہے۔

اس نعمت کی ناشکری کی ادنیٰ درجہ کی سزایہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اس نعمت کو سلب کرلیں اور کسی ایسی بیاری میں مبتلا کر دیں کہ ہلنا جلنامحال ہو جائے کسی حادثہ میں ہاتھ پاؤں برکار ہو جائیں بیہ تو دنیا کی سزاہے اور آخرت کاعذاب اس کے علاوہ ہو گاجس سے اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو بچائیں۔

ایک غلط فہمی کا ازالہ: اس کے معنی یہ نہیں کہ انسان اپنی تمام طبعی وغیر طبعی اغراض وخواہشات سے کلی طور پر دست بردار ہو کر ہر وقت صرف اللہ اللہ بی کر تارہ اور انسان کے بجائے فرشتہ بن جائے بلکہ مطلب یہ ہے کہ تماپنی ہر غرض اور ہر خواہش کو پورا کر و مگر شریعت کی مقرر کردہ صدوں کے اندررہ کر 'اچھے سے اچھا کھاؤ پو 'عیش کرو ہر طرح کے کام کاج کرو مکاروبار کرو مگر اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم کے تحت اور شرعی حدود کے اندررہ کر کرو (جیسا کہ اسی باب کی چو تھی حدیث میں اس کی تصریح آتی ہے) غرض یہ کے سب کچھ کرو مگر اللہ تعالی اور اس کے دسول صلی اللہ علیہ وسلم کے تحت رہ کر کرواور ہر وقت یہ خیال رکھو کہ یہ بدن اور یہ ہاتھ یاؤں اور یہ عمل کی قوت 'سب اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمیں ہیں اس سے ایک لمحہ خیال رکھو کہ یہ بدن اور یہ ہاتھ یاؤں اور یہ عمل کی قوت 'سب اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی نعمیں ہیں اس سے ایک لمحہ

کے لئے غافل نہ ہو۔جو مسلمان اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ان نعمتوں 'لذتوں اور سامان راحت و آسائش ہے انتفاع کو زہد و تقویٰ اور پر ہیزگاری کے منافی اور خدا پر ستی کے خلاف سمجھ کر ٹھکراتے ہیں ان پر ذیل کی آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ شدید عقاب اور نارا ضگی کا ظہار فرماتے ہیں۔

یایها الذین امنوا لا تحرموا طیبات مآ احل الله لکم و لا تعتدوا' ان الله لا یحب المعتدین و کلوا مما رزقکم الله حلالاً طیباً واتقوا الله الذی انتم به مؤمنون و (سورةالمائدة آیت ۸۸-۸۸) اے ایمان لانے والوا جو عمده (لذیذ) چیزیں الله تعالی نے تمہارے لئے حلال کی ہیں ان کو (اپنے اوپر) حرام مت کرواور اللہ کی حلال کروہ چیزوں کو حرام کر کے) حد سے تجاوز نہ کرو (بندہ ہو کر خدا بننے کی کو شش نہ کرو)

بلاشبہ اللہ حدیے تجاوز کرنے والوں کو پیند نہیں کر تا اور جو حلال وطیب چیزیں اللہ نے تم کو دی ہیں وہ کھاؤ

(پیو)اوراس اللہ سے (ہر وقت) ڈرتے رہو جس پر تم ایمان لائے ہو۔

یہ آیت کریمہ ان صحابہ کے متعلق نازل ہوئی ہے جنہوں نے عہد کیاتھا کہ ہمیشہ دن کوروزے رکھا کریں گے اور را تیں مصلے پر گزارا کریں گے بیویوں کے پاس تک نہ جائیں گے خو شبو کوہاتھ نہ لگائیں گے گوشت بالکل نہیں کھائیں گے بستر پر ہر گز نہیں سوئیں گے (اور اس ترک لذت و آسائش کے ذریعہ نفس کشی کریں گے) چنانچہ اس وعید کے نازل ہوتے ہی ان صحابہ نے اپنے عہد توڑے اور خداکی دی ہوئی نعمتوں سے لطف اندوز ہو کر ہی ان کا شکریہ اوا کیا۔ پینم ہر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم اسی پُر فریب پر ہمیز گاری کے متعلق فرماتے ہیں۔

لارهبانية في الاسلام اسلام رببانيت (ترك دنيا) كي تعليم نهين ديتا\_

یہ رہبانیت توعیسائیت کاشعار اور ناکام تجربہ ہے یا ہندود ھرم کا پُر فریب جال ہے بیہ تارک الدنیار اہب اور نفس کشی کرنیوالے ساد ھودرون خانہ اعلیٰ درجہ کے دنیادار اور حرام خور ہوتے ہیں جیسا کہ تاریخی واقعات سے ثابت ہے۔ سیسی کرنیوالے ساد ھودرون خانہ اعلیٰ درجہ کے دنیادار اور حرام خور ہوتے ہیں جیسا کہ تاریخی واقعات سے ثابت ہے۔

نماز حياشت اوراس كى اہميت و فضيلت

ابوذركی اس حدیث سے نماز چاشت كی عظیم فضیلت بھی ثابت ہوئى كہ ون بھر كے حدیث میں ندكور كارہائے خیركی جگہ صرف چاشت كى نمازكافی ہو جاتی ہے سورج چڑھ آنے كے بعد دویا چار ركعتیں نماز اشراق كہلاتی ہیں اور دو پہر سے پہلے تقریباً دس گیارہ بج چاریا آٹھ ركعتیں نماز ضخی (دن چڑھے كی نماز) كہلاتی ہیں چاشت كى نمازكى كم سے كم دوركعتیں ورنہ چارركعتیں ہیں اور نماز ضخی (دن چڑھے كی نماز)كی چاریا آٹھ ركعتیں ہیں علاوہ ابوذركى روایت كے نماز چاشت كی فضیلت سے متعلق ایك اور حدیث قدى بھی آئى ہے جو بہے۔ ہیں علاوہ ابوذركى روایت كے نماز چاشت كی فضیلت سے متعلق ایك اور حدیث قدى بھی آئى ہے جو بہے۔ عن ابى الدرداء رضى الله عنه قال وسول الله صلى الله عليه وسلم عن الله تبارك و تعالىٰ انه قال: ياابن ادم اركع لى اربع ركعات اول النهار اكفك اخرہ (رواہ الزندى)

حضرت ابوالدرداءرضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تبارک تعالیٰ سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا اے آدم کی اولاد تو دن کے اول حصہ میں میرے لئے چار ارکعتیں پڑھ لے تو میں دن کے آخر تک تیرے لئے کفایت کروں گا(تیرے سارے کام بنادوں گا) ترفدی رکعتیں پڑھ لے تو میں دن کے آخر تک تیرے لئے کفایت کروں گا(تیرے سارے کام بنادوں گا) ترفدی رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے مسلم سے سامنے ایجھے برے اعمال پیش کئے گئے گئے

الثالث: عَنْهُ، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " عُرِضَتْ عَلَيَّ أَعْمَالُ أُمَّتِي حَسَنُهَا وَسَيِّئُهَا فَوَجَدْتُ فِي مَحَاسِنِ أَعْمَالِهَا الأَذَى يُمَاطُّ "" عَنِ الطَّرِيقِ، وَوَجَدْتُ فِي مَسَاوِيءِ أَعْمَالِهَا الأَذَى يُمَاطُّ "" عَنِ الطَّرِيقِ، وَوَجَدْتُ فِي مَسَاوِيءِ أَعْمَالِهَا النُّخَاعَةُ تَكُونُ فِي اللَّهْجِدِ لا تُدْفَنُ " (رواه مسلم)

ترجمہ: حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے ہی روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری امت کے اچھے اور برے دونوں طرح کے اعمال میرے سامنے پیش کئے گئے تو میں نے ان کے اچھے اعمال میں اس تکلیف دہ چیز تک کو بھی پایا جے عام راستہ سے ہٹادیا جائے اور ان کے برے اعمال میں مسجد میں اس نکایف دہ چیز تک کو بھی پایا جے و فن نہ کیا گیا ہو۔ (مسلم)

تشر تے اللہ تعالی نے انسان کو اچھے اور برے ہر قتم کے کاموں کے کرنے کی قدرت عطافرہائی ہے اور اچھے اور برے کاموں میں تمیز کرنے اور فرق کرنے کے لئے عقل بھی عطافرہائی ہے گر بسااو قات خواہا پی کم فہمی 'یا کج فہمی کی بناء پر خواہ بیر ونی گر اہ کرنے والے شیاطین جن وانس کے دھو کے اور فریب کی وجہ سے یا مکار نفس کی مکار کی و فریب کار کی وجہ سے عقل اچھے اور برے کاموں میں فرق وامتیاز کرنے میں ناکا مر ہتی ہے اور بہت سے مرے کاموں کو اچھا سمجھ لیتی ہے اس لئے اللہ تعالی نے بتقاضاء رحمت ور بو بیت انسانوں کی صحیح رہنمائی کے لئے ہر زمانہ میں نبیوں اور رسولوں کو بھیجااور آسانی و تی ان برنازل فرمائی کہ وہ و جی الہی کی روشنی میں انسانوں کی صحیح رہنمائی کریں آخری زمانہ میں پنجیبر آخر الزماں خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی روشنی میں انسانوں کی رہنمائی کریں آخری زمانہ میں پنجیبر آخر الزمان خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم مکا مناز کریم' آپ پر نازل فرمائی اور روحانی مکا شفات سے آپ کو نوازا تاکہ رسول آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم اپنی زندگی میں خود' اور اپنی وفات کے بعد محال وسنت اور مکاشفات کے ذریعہ قیامت تک کے لئے رہنمائی کا نظام قائم کریں اور اپنی امت کے ذمہ محال مربالمعر وف اور نہی عن الممکر کو لازم قرار دے کراس محکم نظام کو جاری فرمائیں۔

اس کے ساتھ چونکہ آپ آخری نبی ہیں آپ کے بعد قیامت تک کوئی اور نبی نہیں آئے گااس لئے آپ کوبطور کشف پہلے سے یہ بھی بتلا دیا کہ یہ ان چھوٹے بڑے اچھے کا موں کی فہرست ہے جو آپ کی امت کرے گی اور یہ ان

چھوٹے بڑے برے کاموں کی فہرست ہے جو آپ کی امت کرے گی نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے ازراہ شفقت ورحمت انی امت کوہر بڑے سے بڑے اور چھوٹے سے چھوٹے اچھے اور برے کام سے آگاہ کر دیا تاکہ اچھے کام کرتے وقت چھوٹے سے چھوٹے اچھے کام کو بھی یہ خیال کر کے نہ چھوڑیں کہ یہ بھی کوئی اچھاکام ہے؟ای طرح برے کا موں سے اجتناب اور پر ہیز کرتے وقت کسی چھوٹے سے چھوٹے برے کام کو بھی سمجھ کرنہ کر بیٹھیں کہ اس کام کے کرنے میں کیاحرج ہے؟ یہ بھی کوئی براکام ہے؟اس حدیث میں نبی رحت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کو چھوٹے سے چھوٹے اچھے اور برے کا موں سے آگاہ فرماتے ہیں جبکہ دوسری حدیثوں میں جوائی باب میں آتی ہیں بڑے سے بڑے اچھے اور برے کا موں سے آگاہ فرماتے ہیں جب کہ دُور سی حدیثوں میں جواسی باب میں آتی ہیں بڑے بڑے سے اچھے کرے کا موں سے آگاہ فرمایا ہے کہ یہی مقصد ہے اللہ تعالیٰ کے محاس اعمال اور مساوی اعمال کے آپ پر کشف فرمانے کا۔ ظاہر ہے کہ انسان عام راستہ اور گزرگاہ ہے کسی بھی ایذار سان اور تکلیف دہ چیز ہٹادینے کو کوئی اہم کار خیر اور کار ثواب نہیں سمجھتاحالانکہ بہترین خدمت خلق ہے اور راستہ چلنے والوں کی دعاخیر کاموجب ہے اور مسجد میں چھینک آنے پرناک کی ریزش (رینشے) یا کھانسی اٹھنے پر منہ سے بلغم'ناک یامنہ سے نکلنے اور گرجانے کو براکام نہیں سمجھتاحالا نکہ مسجد کو گندا کر دینے کے لحاظ سے نمازیوں کے لئے بے حد تکلیف دہ اور انسانوں کی گالیوں اور فرشتوں کی بددعاؤں کا موجب ہے اس کم فنجی یا کو تاہ فنہی پر متنبہ فرمانے کے لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حدیث میں ان دونوں درجہ کے اچھے اور برے کاموں کاذکر فرملاہے اور اس غرض سے امام نووی علیہ الرحمۃ نے ابوذر رضی اللہ عنہ کی اس حدیث کواس باب کے ذیل میں ذکر فرمایاہے جیساکہ انہی ابوذر کی تقریباً بارہ حدیثیں اس کثرت کارہائے خیر کے ذیل میں نقل کی ہیں جن میں برے سے برے اور چھوٹے سے چھوٹے کار خیر سے آگاہ کیاہے کاش کہ مسلمان ان میں سے کوئی کار خیر تواختیار کریں؟ کرتے ہیں مگر

#### موجوده زمانه

ہماری حالت توبہ ہے کہ ہم دنیا کے دھندوں اور نفسانی اغراض دخواہشات کے پھندوں میں اس بری طرح گرفتار اور جکڑے ہوئے ہیں کہ کسی بھی معمول سے معمولی کار خیر کرنے کا ہمیں خیال ہی نہیں آتا اللہ تعالی ہماری حالت پررحم فرمائیں اور آخرت کی فکر کی یعنی ان احادیث سے فائدہ اٹھانے اور عمل کرنے کی توفیق عطافر مائیں۔ امین یارب العالمین۔ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی غفلت اور بے حسی کو دور کرنے کی غرض سے مندر جہ ذیل دعامائکے کی ہدایت فرمائی ہے۔

اللهم لا تجعل الدنیا اکبر همنا و لا مبلغ علمنا و لا غایة رغبتنا اے اللہ تودنیا کو ہمار اسب سے بڑا مقصد اور معتہائے علم اور ہماری آخری رغبت (مرغوب چیز) نہ بنائیو۔

عبادت سمجھ کراور ثواب کی نیت سے نہیں کرتے اور ثواب سے محروم رہتے ہیں۔

### اس دعا کی روشنی میں ہماری حالت

آج ہماری حالت یہی ہے کہ ہمار اسب سے بڑا مقصد دنیا ہے آخرت کا بھول کر بھی خیال نہیں آتا تخصیل علم کی منتہا بھی دنیا ہے بیعی ہم جو بھی علم حاصل کرتے ہیں اگر چہ دینی علم ہی ہواس کا مقصد صرف دنیوی اغراض ہیں اور بس آگے ہمیں کچھ نہیں چاہئے دنیاوی کا مرانیاں ہی ہمیں مرغوب و مطلوب ہیں اور بس وائے برماو برحال ما اسوس ہم پراور ہمارے حال پر)

آپ بھی اس دعا کویاد کر لیجئے اور دل کی گہرائیوں سے اللہ تعالیٰ سے بیہ دعاما نگا کیجئے یاد ر کھئے اللہ تعالیٰ خلوص قلب سے مانگی ہوئی دعاوُں کو ضرور قبول فرماتے ہیں وباللہ التو فیق۔

باقی مسجد میں چھینک آنے پر ریزش کاناک سے لکلنایا کھانسی آنے پر منہ سے بلغم لکلناغیر اختیاری چیز ہے اس لئے اس برے کام کا کفارہ بھی بتادیا۔

عن انس قال قال دسول الله صلى الله عليه وسلم البزاق فى المسجد خطيّة و كفارتها دفنها (منن عليه) حضرت انس رضى الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلى الله علیه وسلم نے فرمایا مسجد میں تھوک خطاہے اور اس کود فن کردینااس خطاکا کفارہ ہے۔ (بخاری مسلم)

اگر مسجد کی زمین کچھ نرم ہو تو ذرا مٹی کرید کراس کو دفن کر دینا چاہئے اگر فرش پختہ ہو تواپنے رومال' چادریا کرتے کے کنارہ پرلے کراٹن کو مسل دینا چاہئے یاکسی بھی اور طریقہ سے اس کاازالہ کر دینا چاہئے تاکہ مسجد پاک وصاف رہے اس لئے حضرت ابو ذرکی حدیث میں لاتند فن (جو دفن نہ کی گئی ہو)کی قیدہے اگر کسی بھی طرح ازالہ کر دیا تو برائی ختم ہوگئی ناک کی ریزش' تھوک اور بلغم سب کا ایک تھم ہے۔

دولت مندول کے مقابلہ میں غریبوں اور مفسلوں کیلئے صدقہ اور ثواب میں سہولتیں

الرابع: عَنْهُ: أَنَّ نَاساً قَالُوا: يَا رَسُولَ الله ، ذَهَبَ أَهْلُ الدُّثُورَ بِالأَجُورِ ، يُصَلُّونَ كَمَا نَصُومُ ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ ، قَالَ: " أَوَلَيسَ قَدْ جَعَلَ اللهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ بِهِ: إِنَّ بِكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَكبيرَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَحمِيدَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَحمِيدَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَحمِيدَةٍ صَدَقَةً ، وَكُلِّ تَعْلِيلَةٍ صَدَقَةً ، وَأَمْرُ بِالمَعْرُوفِ صَدَقَةً ، وَنَهِي عَنِ المُنْكَرِ صَدَقَةً ، وفي بُضْعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةً " قالُوا: يَا رسولَ اللهِ ، أَيَاتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ ؟ قَالَ: " أَرَأَيتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي الْحَلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ " رواه مسلم وَضَعَهَا في حَرامٍ أَكَانَ عَلَيهِ وِزِرٌ ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ " رواه مسلم " الدُّثُورُ " بالثاء المثلثة: الأموال وَاحِدُهَا: دثر .

ترجمہ: حضرت ابوذرر ضی اللہ عنہ ہے ہی روایت ہے کہ (ایک مرتبہ) کچھ لوگوں نے عرض کیا:اے

اللہ کے رسول!مال دارلوگ سب اجر و ثواب لے گئے (اور ہم منہ تکتے رہ گئے دیکھئے) وہ نمازیں پڑھتے ہیں جیسے ہم پڑھتے ہیں وہ روزے رکھتے ہیں جیسے ہم روزے رکھتے ہیں (مگر)وہ اپنے فاصل اموال (ول کھول کر)صدقہ کرتے ہیں (ہم فقروافلاس کی وجہ سے صدفتہ نہیں کر سکتے اس کئے وہ اجرو ثواب میں ہم سے بڑھ گئے ہم ان سے پیچھے رہ گئے ) آپ نے فرمایا: کیااللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے صدقہ کرنے اور اجر و ثواب حاصل کرنے کے کام نہیں تجویز کئے (جو بغیر مال ودولت تم کر سکتے ہودیکھو) ہر کلمہ تسبیح (سجان الله كهنا) ايك صدقه (كارثواب) ہاور ہر كلمه تكبير (الله اكبر كهنا) ايك صدقه (كار خير) ہم ہر کلمہ تحمید (الحمدللہ کہنا) ایک صدقہ (کارخیر) ہے ہر کلمہ تہلیل (لاالہ الااللہ کہنا) ایک صدقہ (کار ثواب) ہے۔ کسی کو بھلے کام کو کہنا ایک صدقہ (کار خیر) ہے ہر برے کام سے کسی کو منع کرنا ایک صدقہ (کار ثواب) ہے اور تم میں سے ہر مخص کی شر مگاہ ( کے معاملہ میں بھی) ایک صدقہ (کار خیر ) ہے انہوں نے عرض: یار سول اللہ! ایک شخص اپنی (خواہش نفس) کو پور اکر تاہے اور اس میں بھی اسے اجرو ثواب ملتاہے؟ آپ نے فرمایا: تم مجھے بتلاؤاگر وہ اپنی اسی خواہش کو حرام محل میں (اجنبی عورت ہے) پورا کرتا تو کیااس پر گناہ نہ ہوتا؟ (ضرور ہوتا) تواسی طرح جب اس نے اپنی اسی خواہش کو حلال تحل میں (بیوی ہے) پورا کیا تواس پراہے اجرنہ ملے گا (ضرور ملے گا؟) کیونکہ اُس نے ایک حلال کام کر کے خود کو حرام کام اور اس کے گناہ سے بیجالیا کتنا بڑا کار ثواب ہے۔ صحیح مسلم د نور کے معنی مال ہے۔اوراس کی واحد د ثہہے۔

تشر تے حدیث کا حاصل ہے ہے کہ کارہائے نیر اور اجرو تواب کے کام اللہ تعالیٰ کی راہ میں مال ودولت خرج کرنے میں مخصر نہیں ہیں کہ جہدست وناوار لوگ مالداروں کے مقابلہ میں خود کو کمتر محسوس کریں بلکہ بیشار کام ایسے ہیں کہ انسان اگر چاہے تو بغیر پیسہ خرچ کئے کر سکتاہے صرف سجان اللہ والحمد للہ ولاالہ الااللہ واللہ اکبر خلوص قلب اور رضاء اللی کی نیت سے کہ تو یہی چار کلمات جنت میں سر سبز وشاداب باغات لگانے کے لئے کانی ہیں چنانچہ حدیث میں آیا ہے۔ عن ابن مسعود رضی الله عنه قال:قال رسول الله صلی اللہ علیه وسلم لقیت ابر اهیم علیه الصلوة والسلام لیلة اسری بی فقال: یام حمد اقری امت کا منی السلام و اخبر هم ان البحنة طیبة التربة عذبة الماء و انها قیعان و ان غراسها سبحان الله و الحمد لله و لااله الاالله و الله اکبر (ترمذی) حضرت ابن مسعود سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: شب معراج میں (ساتویں آسان حضرت ابراہیم علیہ السلام سے میری ملاقات ہوئی تو انہوں نے فرمایا۔ اے محمد!! پنی امت کو میر اسلام اور یہ پنیادو کہ جنت کی زمین نہایت عمرہ (اور زر خیز) ہی میٹھا ہے (گرا بھی) وہ خالی پڑی ہے سیحان اللہ والحمد لله کر بھی) وہ خالی پڑی ہے سیحان اللہ والحمد لللہ کی بیٹیادو کہ جنت کی زمین نہایت عمرہ (اور زر خیز) ہے پانی بھی میٹھا ہے (گرا بھی) وہ خالی پڑی ہے سیحان اللہ والحمد لله

ولاالہ الاالله والله اکبر اس کے بودے ہیں (جس قدر ممکن ہوسکے زیادہ سے زیادہ سر سبز وشاداب باغات لگالو) اسی طرح کسی بھی مخص کو خوش اسلوبی ہے شرعاً بھلی بات بتلانا اور شرعاً بری بات سے منع کرنا بھی کوئی د شوار کام نہیں نہ ہی اس میں روپیہ پیسہ خرچ ہو تاہے بشر طیکہ نیک نیتی اخلاص اور خوش اسلوبی سے انجام دیا جائے توبہت بڑے اجرو ثواب کا موجب ہے بلکہ بیرامر بالمعروف اور نہی عن المئکر تواللہ تعالیٰ کے ارشاد کے مطابق: كنتم خيرامة اخرجت للناس تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر (سورة آل عران آيت١٢٠) تم (اے امت محمد صلی اللہ علیہ وسلم) بہترین امت ہو تہہیں لوگوں (کی رہنمائی) کے لئے پیدا کیا گیاہے تم بھلی بات کا حکم کرتے ہو بری بات سے منع کرتے ہو۔

أمت محديه على صاحبهاالصلوة والسلام كاطغرى امتياز ہے۔اسى طرح ايك مسلمان اپنى طبعى حاجات كھانے پينے آرام کرنے بیوی بچوں سے بات چیت کرنے میں مصروف ہوا نہا ہے کہ اگر بیوی سے اختلاط بوس و کنار اور جماع میں بھی مشغول ہوتب بھی کارہائے خیر اور ثواب کی راہیں اس کے لئے کھلی ہیں صرف ارادہ کی ضرورت ہے کھانے پینے اور آرام كرنے كے وقت بير نيت ہوكہ ان حاجات كو پوراكر ناخداكا تھم ہے ميں اى كى تعميل كر رہا ہوں اس لئے كہ كھائے ہے آرام کئے بغیراللہ تعالیٰ کی عبادت وطاعت نہیں کر سکتا جماع کرتے وقت نیت بیہ ہو کہ حلال بیوی اللہ تعالیٰ نے دی ہے اس سے اپنی حاجت پوری کررہا ہوں تاکہ حرام کاری ہے بچوں نیزیہ تمام نعمتیں اللہ تعالیٰ نے دی ہیں ان کاشکریہی ہے کہ ان سے فائدہ اٹھاؤں اور اللہ تعالیٰ کا شکر اواکروں اور کفران نعمت کے گناہ اور عذاب سے بچوں اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

لئن شكرتم الازيدنكم ولئن كفرتم ان عذابي لشديد."

اور بخدااگرتم شکر کرو گے تواور زیادہ دوں گااور بخدااگرتم نے ناشکری کی تو میر اعذاب بہت سخت ہے۔ ای طرح ایک مسلمان اپنے گھر جا کراہل وعیال کے در میان بیٹھتااٹھتا 'کھاتا پیتا' بات چیت کرتا'سوتا جاگتا ہے اور نیت اس کی بیہ ہوتی ہے کہ بیہ میرے اہل وعیال ہیں ان کے اعمال واخلاق کی نگر انی میر افرض ہے غیر شرعی اعمال واخلاق سے بحسن تدبیران کو رو کوں اور منع کروں اور شرعی اعمال وا فعال اوراسلامی آ داب واخلاق کی غیر محسوس طریق پران کو تعلیم دوں 'اسلامی تہذیب ومعاشر ت سے ان کوروشناس کروں مثلاً گھر کے تمام رہنے والے عور تیں' بچے جوان' بوڑھے ایک دستر خوان پر کھانا کھائیں اور خود بسم اللہ الرحمٰن الرحیم ذرا بلند آواز ہے کہہ کر کھانا شروع کرے جو بچے کم عمر ہیں ان کو پیار محبت سے سمجھائے کہ بھم اللہ پڑھ کر کھانا شروع کرتے ہیں توجن سمجھدار مردوں 'عور توں نے ناوا تفیت یا ہے پروائی کی بنا پر بسم اللہ نہیں پڑھی ہوگی وہ تواپنی غلطی یا کو تاہی خود ہی محسوس کر کے بسم اللہ پڑھ لیں گے اور دوسرے وقت جب دستر خوان پر بیٹھیں گے تو کھانا شروع کرنے سے پہلے بسم اللہ پڑھنانہ بھولیں گے اور اس طرح روزانہ بار بارکی یاد دہانی اور فہمائش سے تمام گھروالے اس سنت پر

عمل کرنے لگیں گے اور کھاناشر وع کرنے سے پہلے ہم اللہ پڑھنے کی سب کوعادت پڑجائے گی دیکھئے کہ ایک سنت کوزندہ کرناکتنا بڑاکار خیر ہے اور کتنے بڑے ثواب کاکام ہے لیکن میہ کام اسی صورت ہو سکا جب اسی نیت اور اسی ذمہ داری کے فرض کوادا کرنے کے ارادہ سے اہل خانہ کے ساتھ بیٹھ کر دونوں وقت روزانہ کھانا کھایا یہ توایک چھوٹی سی مثال ہے اسی طرح اور اسی نیت سے اگر اہل خانہ کے درون خانہ تمام اعمال وا فعال اور آ داب واخلاق کی نگر انی اور اصلاح کی جائے تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادے۔

کلکم داع و کلکم مسئول عن دعیته والرجل داع فی اهله و هومسئول عن دعیته تم میں سے ہر فخض نگران ہے اور (قیامت کے دن) تم میں سے ہر فخض سے اس کے زیر نگرانی لوگوں کے بارے میں بازپرس ہوگی اور ہر مر داپنے اہل وعیال کانگران ہے اس سے اس کی رعایا (اہل خانہ) کے بارے میں بازپرس ہوگی۔ کے مطابق آخرت کی مسئولیت سے پچ جائے گاور نہ اللہ تعالیٰ کے فرمان:

قو آانفسكم واهليكم نارًا (سورة التريم آيت ٢)

بچاؤا پنے آپ کو اور اینے گھر والوں کو بھی جہنم کی آگ سے۔کے مطابق اہل وعیال کے گناہوں اور نا فرمانیوں کا خمیازہ بھی بھگتنا پڑے گا۔

اس تفصیل کے مطابق ہر مسلمان کے لئے اپنے گھر میں بھی بے شار کارہائے خیر اور تواب کے کام موجود ہیں بھر طیکہ وہ خدااور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اور آخرت کے تواب کی نیت اور غرض سے ان کاموں کو انجام دے ورنہ توہر مخص خصوصاً مہذب اور تعلیم یافتہ طبقہ کے سب ہی لوگ اپنال وعیال کو اوب تمیز سکھلانے اور آواب واخلاق سے آراستہ کرنے کی کوشش کرتے ہیں گراس غرض اور نیت سے کہ سوسا کئ میں ان کو عزت کی نظر سے دیکھا جائے اور ان کی تعریف کی جائے نہ کہ ارشادر سول صلی اللہ علیہ و سلم کی اطاعت و فرمانبر داری اور آخرت کی مسئولیت سے بیخنے کی غرض سے چنانچہ ان کو وہی آواب واخلاق سکھلاتے ہیں جو سوسا کئ میں مقبول اور پہندیدہ سمجھ جاتے ہیں دیکھئے آج کل ہا تھوں میں پلیٹی اور چمچے لے کر کھڑ ہے کھڑ ہے چات میں اور سوسا کئ میں مقبول اور پہنانہ تعریف تہذیب اور رسول صلی اللہ علیہ و سلم کی سنت کے بالکل خلاف گداگر انہ اور بہیانہ فعل ہے مگر اس طبقہ کامقصد تو صرف سوسا کئ میں سر خرو کی حاصل کرنا ہے ان کو خدار سول اور آخرت کے تواب وعذاب سے کیا کامقصد تو صرف سوسا کئ میں سر خرو کی حاصل کرنا ہے ان کو خدار سول اور آخرت کے تواب وعذاب سے کیا اور منبروں کی وعظوں سے بھی خدار سول کا خیال خبین آتایادر کھئے اسلامی معاشر ہاور خدا پر سی کاماحول سٹیج کی تقریبوں و متحول کو و توب کی اور و مظوں اور قریبوں کو حدار سول اور آخرت کے تواب وعذاب سے کیا اور منبروں کی وعظوں اور توبی کی ان و عظوں اور قریبوں و تعلیب کی میکون ہوتے ہیں تو وہی غیر اسلامی کام کرتے ہیں جن کی مخبین سے عادت پڑی ہوتی ہے یادر ایخ علی نے بین جن کی مخبین سے عادت پڑی ہوتی ہے یادر و علی مور اور عامل "ہے ۔

اس لئے جب تک ہر مسلمان گرانے کا بڑا 'سر براہ ند کورہ حدیث کے مطابق اپنی ذمہ داری کو محسوس نہ کرے گا کہ ان اہل خانہ عور توں 'مر دوں 'بچوں اور بوڑھوں کی دینی اصلاح اور اسلامی تربیت میر افرض ہے اور میں ہی قیامت کے دن جواب دہ ہوں اور عملی طور پر ان کے نشست بر خاست خورد ونوش 'خفت وخواب کی عاد توں کو اسلامی آ داب واخلاق اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات کے سانچ میں نہ ڈھالا جائے گااس وقت تک گھر کاماحول وینی اور اسلامی نہیں ہو سکتا اور جب تک اس فرض کو اہم ترین ذمہ داری اور آخرت کے مواخذہ سے بچنے کا واحد ذریعہ سمجھ کرنہ اوا کیا جائے گااس وقت تک کوئی تبدیلی نہیں آسکتی ای طرح جب ہر گھر اور خاندان کا بڑا اور سر براہ اس طریق کار پر عمل کرے گاتو پوری بستی کامعاشر ہ اسلامی ماحول وینی ہو سکتا ہے اور جب ہر بستی اور ہر شہر کے مسلمان اسی طرح اپنے گھر انوں اور بستیوں میں اسی نیج پرکام کریں گے تو پورے ملک کا مواشر ہ اسلامی اور خدا پر سی کے تو پورے ملک کا معاشر ہ اسلامی اور خدا پر سی کے ماحول سے تبدیل ہو سکتا ہے بہی واحد تدبیر ہے اسلامی معاشرہ قائم کرنے گی۔ معاشرہ اسلامی اور خدا پر سی کے ماحول سے تبدیل ہو سکتا ہے بہی واحد تدبیر ہے اسلامی معاشرہ قائم کرنے گی۔

### ایک شبه کاازاله

لیکن قرآن کریم کی سابقہ آیت کریمہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث کے پیش نظر ہر مسلمان پر بجائے خود اپنی اہل وعیال کی اصلاح و تربیت اپنا فرض ہے اور وہی قیامت کے دن مسئول اور جواب دہ ہے خواہ دو سرے لوگ اس پر عمل کریں یانہ کریں لہذا کسی بھی مسلمان کا لیہ کہنا: کہ دوسرے مسلمان تواپنے گھرانوں کی اصلاح اور تربیت کرتے نہیں میرے اکیلے کے گھر کاماحول اگر دینی اور معاشرہ اسلامی ہو بھی گیاتو اس سے کیا بنتا ہے؟ یہ عذراس کو قیامت کے دن مواخذہ اور پکڑسے نہیں بچاسکتا۔

غرض اس چوتھی حدیث کا حاصل ہے ہے کہ درون خانہ نبھی اور ہیرون خانہ بھی اتنے زیادہ اور بے شار کارہائے خیر ہیں کہ انسان کی زندگی کا ایک لمحہ بھی ایسا نہیں جس میں کوئی ثواب کا کام کرنے کے لئے نہ ہو اگر نیوالا ہونا چاہئے اور کرنے والاوہی شخص ہو سکتا ہے جس کو آخرت کی فکر ہو پھر ساری زندگی اجرو ثواب کا ذریعہ بن سکتی ہے لہذاکسی بھی مسلمان کو کسی بھی حالت میں بید خیال ہر گزنہ کرنا چاہئے کہ میں اس حالت میں کوئی کار ثواب نہیں کر سکتا فقر وافلاس ہو وکھ بیاری ہو ہر حالت میں سجان اللہ والمحد للہ ولا الہ الااللہ واللہ اکر اُتو کہہ سکتا ہے زبان سے کہنے میں د شواری ہو تودل میں تو کہہ سکتا ہے طلب صادق اور لگن ہونی چاہئے پھر کوئی چیز مانع نہیں ہو سکتی اللہ تعالیٰ جمیں سب کو کتاب لکھنے والے کو بھی اور پڑھنے والوں کو بھی اور شائع کرنے والوں کو بھی بہ لگن عطا فرما کیں۔ تا کہ ہماری زندگی کا ایک لمحہ کار ہائے خیر میں صرف ہواور ہم ہمہ وقت ثواب کے کا موں میں مشغول رہیں۔

# کسی بھی نیک کام کو حقیرنہ سمجھئے ہر مسلمان کے ساتھ خندہ پیثانی ہے ملئے

ُ الخامس : عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ لِي النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لا تَحْقِرنَّ مِنَ المَعرُوفِ شَيئاً وَلَوْ أَنْ تَلقَى أَخَاكَ بُوَجْهٍ طَليق ﴾ رواه مسلم .

ترجمہ: حضرت ابوذرر ضی اللہ عنہ ئے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا: (اے ابوذر) تم بھلائی کے کاموں میں سے کسی بھی کام کو حقیر (اور معمولی) ہر گزنہ سمجھنااگرچہ اپنے (دینی بھائی) سے خندہ بیشانی کے ساتھ ملناہی (کیوںنہ) ہو۔ (میج مسلم)

تشر تے: اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوذر کوخاص طور پر خطاب کر کے متنبہ فرماتے ہیں کہ بھی بھلے کام کو"معمولی"اور حقیر سمجھ کزہر گزنہ ترک کرنا یہ نفس کا فریب اور دھوکا ہے۔وہ تم کو کار خیر کے ثواب سے محروم کرنا چاہتا ہے چنا نچہ ایک مسلمان کادوسرے مسلمان سے خوش رو کی اور خندہ پیشانی سے ملنااور ملا قات کرنا بھی کار ثواب ہے اگر چہ بظاہر اس میں نہ اس کی کوئی مالی امداد واعانت ہوتی ہے نہ ہاتھ پاؤں کی کوئی ملنا اور ملا قات کرنا بھی کار ثواب ہے اگر چہ بظاہر اس میں نہ اس کی کوئی مالی امداد واعانت ہوتی ہے نہ ہاتھ پاؤں کی کوئی ملا قات کرنا تا ہے دوررس نتائج کے اعتبار سے بے حداہم کار خیر ہے اس لئے کہ اس طرح سے ملنے اور ملا قات کرنے سے مسلمانوں میں باہمی اخوت اور بھائی بندی کار شتہ استوار اور مضبوط ہوتا ہے اور ضرورت کے وقت بغیر کی وقت ایک دوسرے کی امداد واعانت کا جذبہ پیدا ہوتا ہے باہمی میل جول پر ھتا ہے اور ضرورت کے وقت بغیر کی محبک کے ایک دوسرے سے صدہااور جائز دنیوی کام لئے جاسکتے ہیں جو بغیر باہمی تعاون کے نہیں ہو سکتے۔

انسانی زندگی میں بہ باہمی امداد و تعاون اس قدر ضروری اور ناگزیر چیز ہے کہ دنیا کے ہر ملک اور قوم میں خدا پرست ہوں یا خدا ناشناس حتیٰ کہ خالص کمیونسٹ ملکوں اور قوموں میں بھی امداد باہمی کی بڑی بڑی ا تجمنیں اور ادارے موجود ہیں فرق صرف اتناہے کہ وہ صرف دنیوی کا موں میں خواہ وہ کام جائز ہوں خواہ ناجائز امداد باہمی کے منصوبے اور پروگرام بناتے ہیں خدا پر ست دینداری اور آخرت کے یاوہ سرے سے مثل ہیں یا فال ہیں اس لئے دین کاموں کا ان کے ہاں سوال ہی نہیں لیکن خدا پرست اور دیندار لوگ خدا کی عبادت وطاعت اور آخرت میں کام آنے والے کاموں کا و دنیوی اغراض و مقاصد پر مقدم رکھتے ہیں اور مرنے کے بعد ایک ابدی اور لا فانی زندگی پر یقین والیمان رکھتے ہیں اس لئے ان کے نزدیک دین کاموں میں باہمی امداد و تعاون دینوی کا موں کی بہ نسبت زیادہ ضروری ہے اور دنیاوی کا موں میں امداد و تعاون و تیوی کا موں کی بہ نسبت زیادہ ضروری ہے اور دنیاوی کا موں میں امداد و تعاون صرف شرعاً جائز کا موں تک محد و در کھتے ہیں اور ممنوع سبجھتے ہیں اس لئے کہ اللہ تعالی کا تھم ہے۔

وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الأثم والعدوان واتقوا الله ان الله شديد العقاب (سورة اكده آيت ٢٠) نیکی اور پر ہیز گاری پرایک دوسرے کی مدد کرواور گناہ وظلم میں ایک دوسرے کی مددنہ کرواور اللہ تعالیٰ سے (ہر حالت میں)ڈرتے رہو بلاشبہ اللہ کاعذاب بہت سخت ہے۔

بہر حال میہ شرعی تعاون اور امداد باہمی مسلمان کے لئے بھی ناگز برہے اور اس کی راہ خندہ رو کی اور خوش خو کی سے ہی ہموار ہوتی ہے اس لئے اس حدیث میں کشادہ بیشانی اور خندہ رو کی کے ساتھ ایک دوسرے سے ملنے کو بھی نیک کام اور کار ثواب قرار دیاہے اور معمولی بات سمجھ کراس کو ترک کرنے سے منع فرمایا ہے۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے او پروالی ابوذر کی حدیث میں امر بالمعروف کوایک کار ثواب بتلایا ہے اس لحاظ سے اس پانچویں حدیث میں ابوذر کو بی خطاب کر کے تنبیہ فرمائی کہ تم کسی بھی کار خیر کو حقیر اور معمولی مت سمجھنا اگر چہ اپنے بھائی سے خندہ پیشانی سے ملنا ہی ہو اس لحاظ سے یہ پانچویں حدیث چوتھی حدیث کا نتیجہ ہے اور امر بالمعروف ہی سے متعلق ہے۔

بدن کے تین سوساٹھ جوڑوں کا شکرانہ

السادس: عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : "كُلُّ سُلامَى مِنَ النَّاسِ عَلَيهِ صَدَقَةً ، كُلَّ يَوم تَطلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ : تَعْدِلُ بَينَ الاثْنَينِ صَدَقةً ، وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ ، فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا أَوْ تَرفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ صَدَقَةٌ ، وَالكَلِمَةُ الطَيِّبَةُ صَدَقَةٌ ، وبكلِّ خَطْوَةٍ تَمشيهَا إلَى الصَّلاةِ صَدَقَةٌ ، وتُميطُ الأذَى عَنِ الطَّريقِ صَدَقَةٌ "صَدَقَةٌ ، وتُميطُ الأذَى عَنِ الطَّريقِ صَدَقَةٌ "مَتَّفَقٌ عَلَيهِ . ورواه مسلم أيضاً من رواية عائشة رَضي الله عنها ، قَالَتَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إنَّهُ خُلِقَ كُلُّ إنْسانَ مِنْ بَنِي آدَمَ عَلَى سِتِينَ وثلاثمئة مفْصَل، صَلَّى الله ، وَسَلَّمَ : " إنَّهُ خُلِقَ كُلُّ إنْسانَ مِنْ بَنِي آدَمَ عَلَى سِتِينَ وثلاثمئة مفْصَل، فَمَنْ كَبَرَ الله ، وحَمِدَ الله ، وَهَلَلَ الله ، وَسَبَّحَ الله ، وَاسْتَغْفَرَ الله ، وَعَزَلَ حَجَراً عَنْ طَريق النَّاسِ ، أَوْ شَوْكَةً ، أَوْ عَظماً عَن طَريق النَّاسِ ، أَوْ أَمَرَ بَعْرُوفَ ، أَوْ نَهَى عَنْ منكر ، عَدَذَ السَّيِّنَ والثَّلاثِمَة فَإِنَّهُ يُمْسِي يَومَئِذٍ وقَدْ زَحْزَحَ نَفْسَهُ عَنِ النَّارِ ".

ترجمہ: حضرت ابوہر ریہ در ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: لوگوں کے (بدن کے)جوڑوں میں سے ہر جوڑ پرایک صدقہ (کار خیر بطور شکرانہ)واجب ہے

(۱) دو فتخصوں کے در میان تم انصاف کرویہ ایک (کارِ خیر بطور شکرانہ)واجب ہے۔

(۲) کسی مختص کی سوار می (پر سوار ہونے میں) مدد کرنااس کو (سہارادے کر)اس پر سوار کر دینایااس کاسامان اٹھاکر سواری پراس کودے دیناایک کار ثواب ہے۔

(۳) انچی بات (کسی کوبتادینا) ایک کار ثواب ہے۔

(4) ہر قدم جو نماز کے لئے (مسجد) جانے میں اٹھاؤیدایک کار ثواب ہے۔

(۵)راسته (گذرگاه) سے ایزار سال چیز کو ہٹادیناایک کار ثواب ہے (بخاری اور مسلم)

لام مسلم نے بھی یہ حدیث (ذراتفصیل کے ساتھ) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت کی وہ کہتی ہیں کہ:
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اولاد آدم میں سے ہرانسان کے (بدن میں) تین سوساٹھ جوڑ
پیدا کئے گئے ہیں پس (ان جوڑوں کا شکر انہ اداکر نے کے لئے) جس مخف نے اللہ اکبر کہاالحمد للہ کہالاالہ اللہ کہا سجان اللہ کہا استغفر اللہ کہااور لوگوں کے راستے (گذرگاہ) سے پھر ہٹا دیایا کا نثا ہڈی لوگوں کے راستے سے ہٹا دی یا (کسی کو) جھلے کام کے لئے کہایا برے کام سے منع کیا (اسی طرح) تین سوساٹھ کام جوڑوں (کے اداء شکر کے لئے) تین سوساٹھ کام کر لئے تواس مخص نے اس دن شام ہونے تک اپنے جوڑوں (جہنم کی) آگ سے دور (اور محفوظ) کر لیا۔

تشر تے:ال سے قبل حضرت ابوذرر ضی اللہ عنہ کی دوسری حدیث میں بھی انسان کے بدن کے جوڑوں پر اللہ تعالیٰ کاعظیم انعام واحسان ہونااور اس انعام واحسان کے شکریہ میں کارہائے خیر انجام دے کر شکریہ ادا کرنے کا بیان آچکا ہے حضرت ابوہر ریور ضی اللہ عنہ اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیثوں میں بھی اسی اداء شکر کا بیان ہے لیکن حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث میں ان جوڑوں کی تعداد تین سوساٹھ بتلائی ہے اور صبح سے شام تک روزانہ تین سوساٹھ کا رہائے خیر انجام دے کرخود کو کفران نعمت کی سزاجہتم سے نجات دلانے کی تاکید فرمائی ہے۔

ان دونوں حدیثوں میں جن کارہائے خیر کاؤکر ہے ان کی تعداد حسب ذیل ہے۔(۱) ہر کلمہ سجان اللہ
(۲) ہر کلمہ المحمد للہ(۳) ہر کلمہ لاالہ الااللہ(۳) ہر کلمہ اللہ اکبر(۵) ہر کلمہ استغفر اللہ(۲) ہر بھلاکام کسی کو بتلانا
(۷) ہر برے کام سے کسی کو منع کر نا(۸) دو شخصوں کے در میان انصاف کر نا(۹) کسی کمزور انسان کو سوار ی
پر سوار ہونے یاسامان اٹھاکر اس کو دے دینے میں مدد کر نا(۱۰) ہر اچھی بات کہنا (۱۱) نماز کے لئے مسجد جانے میں ہر
قدم اٹھانا (۱۲) عام گزرگاہ سے ہر ایڈار سمان چیز کو دور کر نا(۱۳) لوگوں کے راستہ سے پھر کانے یاہڈی کو ہٹادینا۔
یہ کارہائے خیر اپنی نوعیت کے اعتبار سے تو صرف تیرہ قتم کے کام ہیں مگر ہر کام تغیر کے اعتبار سے یہ بے
شار ہو جاتے ہیں جن سے کوئی انسان کسی وقت بھی خالی نہیں رہ سکتا (جس کی تفصیل اسی باب کی دوسر می حدیثوں
کی تشر تے کے ذیل میں گزر چکی ہے) مگر حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ کی حدیث میں تو صرف دن چڑھے کی دو

سبحان الله کتنا براالله نعالی کا حسان اور بنده پروری ہے کہ تین سوساٹھ جوڑوں کے اداء شکر کے لئے تین سوساٹھ کارہائے خیر کی جگہ صرف دور کعتوں کو ہی کافی قرار دے دیاس کے بعد بھی اگر کوئی خدا پرست انسان ان بدن کے جوڑوں کا شکر یہ ادانہ کرے تواس سے بڑھ کراحسان ناشناس 'ناشکر ااور کفران نعمت کی سز اکا مستحق اور کون ہو سکتا ہے۔

#### هارى حالت

لیکن وائے برما(افسوس ہماری حالت پر)ہم تو دن رات اس قدر دنیا میں منہک اور سر گردال ہیں کہ کسی

وفت بھول کر بھی ہمیں خیال نہیں آتا کہ یہ ہاتھ پاؤں اور اعضا جن سے ہم دنیا کے تمام کام لے رہے ہیں خواہشات پوری کررہے ہیں اغراض حاصل کررہے ہیں ان کو عطا کرنے والے کا بھی ہم پر پچھ حق ہے یا کسی کے انعام واحسان کا شکر یہ اوا کرنا تو انسانیت اور شرافت کا نقاضا بھی ہے جانور بھی چارہ ڈالنے والے کے سامنے سر جھکا تاہے ہم تو جانوروں سے بھی گئے گزرے ہیں ہم تو دنیا میں اس قدر منہمک اور سر گرداں ہیں کہ ہمیں یہ سوچنے سجھنے کی فرصت ہی نہیں ہمارے متعلق ہی فرمایا ہے۔

بل تؤثرون المحيوة الدنيا (سورة اعلى آيت ١٦) بلكه تم تودنيا كى زندگى كو (آخرت پر) ترجيح ديتے ہو۔ حالا نكه بيه دنيا كى زندگى جس ميں ہم نے اپنے آپ كو كھپار كھا ہے اس كى آخرت كى زندگى كے مقابله ميں جس سے ہم بالكل بے پرواہ اور بے خبر ہيں كچھ بھى حقيقت نہيں رکھتى نہ ہى اس كى كوئى بنياد ہے ارشاد ہے۔ والا خوة خيروابقى (سورة اعلى آيت ١٤)

حالاتکہ آخرت(کی زندگی بدرجہا) بہتراور پائیدار (لا فانی)ہے۔

ہم بچشم خود مشاہدہ کرتے ہیں کہ بڑے بڑے خوشحال اور دولت مند زمانہ کی گروش کا شکار ہو جاتے ہیں اور دیکھتے دیکھتے نان شبینہ تک کے مختاج ہو کر در بدر مخو کریں کھاتے پھرتے ہیں در حقیقت یہ ہمارے خبیث نفس کی سرکشی اور سرتابی ہے کہ وہ ہمیں ان روز روشن کی طرح واضح حقیقوں کے سوچنے سمجھنے کی مہلت ہی نہیں دیتا اور دولت و ثروت جاہ ومنفعت کے نئے سے نئے سنر باغ دکھا کر شب وروز سرگر دال رکھتاہے اور مرتے دم تک اس فناہونے والی و نیامیں ہم سرکھیاتے رہتے ہیں اس کا انجام یہ ہے ارشاد ہے۔

فامامن طغى و اثر الحيوة الدنيافان الجحيم هي الماوى (مورة الزعت آيت ٣٨-٣٨)

اور جس نے سرکشی اختیار کی اور دنیا کی زندگی کو (پیند کیا اور) ترجیح دی پس پیشک جہنم ہی اس کا ٹھکانا ہے۔

بجز اس خوش نصیب اور سعید ازلی شخص کے جو اس مکار نفس کی فریب کاری سے آگاہ ہو کر قیامت کے دن خدا کے روبر و پیش ہونے سے اور گناہوں کی سز اسے ڈرااور اس بے لگام نفس کے منہ میں احکام خداوندی کی پابندی کی لگام دی اور اس کو ناجا ترخواہشات سے بازر کھا تو بیشک قیامت کے دن جنت اس کا ٹھکانہ ہوگی ارشاد ہے۔ پابندی کی لگام دی اور اس کو ناجا ترخواہشات سے بازر کھا تو بیشک قیامت کے دن جنت اس کا ٹھکانہ ہوگی ارشاد ہے۔ واما من خاف مقام ربعہ و نھی النفس عن المهوی فان المجنة ھی الماوی (سورۃ الزعت آیت ۴۰س۔۱۳) اور جوابے رب کے سامنے کھڑے (اور پیش) ہونے سے ڈرااور نفس کو خواہشات سے بازر کھا تو بیشک جنت ہی اس کا ٹھکانا ہے۔

اس باب کی احادیث اوران کی تشریحات کے ذیل میں ہر حالت میں اور ہر وفت کارہائے خیر میں مصروف رہنے کا مقصد اس بے لگام نفس کے منہ میں لگام دینا خداور سول کے احکام کے خلاف ورزی اور ممنوع اغراض وخواہشات سے رو کنااور قیامت کے دن سر خروہونا ہے۔اللہ تعالیٰ ہم سب کوان دنیاوی خواہشات واغراض سے دوراور محفوظ رکھے جو قیامت کے دن جہنم میں لے جانے والی ہوں۔

صبح شام مسجد میں نماز باجماعت اداکرنے والے کی مہمانی

السابع:عَنْهُ، عن النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: " مَنْ غَدَا إِلَى المَسْجِد أَوْ رَاحَ ، أَعَدَّ اللهُ لَهُ فِي الجَنَّةِ نُزُلاَّ كُلَّمَا غَدَا أَوْ رَاحَ " مُتَّفَقَ عَلَيهِ . " النُّزُلُ " : القوت والرزق وما يُهيأُ للضيف .

ترجمہ: حضرت ابوہر ریورضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جو شخص صبح کو (نماز کے لئے)مسجد گیایاشام کو گیااللہ تعالیٰ اس کے لئے جنت میں خصوصی ضیافت تیار فرمائیں گے جنت میں خصوصی ضیافت تیار فرمائیں گے جنتی مرتبہ بھی وہ صبح پاشام کو (مسجد) جائے گا۔ بخاری و مسلم

امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں نزل (عربی زبان میں)اس (خصوصی) غذاء (کھانے کواور ہر اس چیز) کو کہتے ہیں جو مہمان کے لئے تیار کی جائے۔

نزل۔ کھانا پینااور وہ اشیاء جو ایک مہمان کیلئے تیار کی جاتی ہیں۔

تشر تے:اس نزل(خصٹوصی ضیافت) کی خوشخبر می فرشتے (مرتے وقت) ہر اس مسلمان کو سناتے ہیں جو تمام عمراللّٰد تعالیٰ پرایماناور دین پر پنجتگی کے ساتھ قائم رہتا ہے۔اللّٰد تعالیٰ کاار شاد ہے۔

ان الذين قالواربناالله ثم استقامواتنزل عليهم الملئكة ان لاتخافو او لاتحزنوا وابشروا بالجنة التى كنتم توعدون نحن اوليآء كم في الحيوة الدنيا وفي الاخرة ولكم فيهاماتشتهي انفسكم ولكم فيهاماتدعون نزلاًمن غفور رحيم (سورة مم البجدة آيت ٣٢٢٣٠)

بے شک جن لوگوں نے (صدق دل سے) کہا: ہارا پروردگاراللہ ہے پھر (تمام عمر پختگی کے ساتھ)اس پر قائم رہان کے پاس (مرتے وقت) فرشتے آتے ہیں (اور کہتے ہیں)اب تم نہ کسی چیز کاخوف کر واور نہ ہی کسی چیز کاغم کر واور تم کوخوشنجری ہواس جنت کی جس کا (ونیامیں) تم سے وعدہ کیا گیاتھا ہم دنیا کی زندگی میں بھی تمہارے مددگار رہاور آخرت میں بھی تمہارے مددگار رہیں گے اس جنت میں تمہیں وہ تمام چیزیں (نعمتیں) ملیں گی جن کو تمہارا جی جا ہے گااور اس جنت میں تمہیں ہر وہ چیز (نعمت) ملے گی جو تم طلب کروگے (بیہ) خصوصی ضیافت ہے۔

بہت مغفرت کرنے والے مہربان (رب) کی جانب سے

یہ حقیقت ہے کہ روزانہ پابندی کے ساتھ پانچویں وقت مسجد میں جاکر جماعت کے ساتھ نماز پڑھنااتنا عظیم دین کاکام (عبادت) ہے کہ جو مسلمان اس کی پابندی کر لیتا ہے اس کے لئے اور دین کے کاموں (عباد توں) کی پابندی آسان ہوجاتی ہے اور جو مسلمان پنجوقتہ نماز باجماعت کی پابندی نہیں کرسکتے وہ اور دین کے کاموں (عباد توں) کی پابندی بھی نہیں کر سکتے اور فرض عباد توں تک کوترک کرنے کے مجر م اور گنہگار ہوتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نماز کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں۔

واستعينوا بالصبرو الصلواة وانها لكبيرة الاعلى الخاشعين الذين يظنون انهم ملاقواربهم وانهم اليه راجعون (پارهاسورة بقره ٤٠٠)

اورتم (دین کے تمام کاموں میں) مدد حاصل کروٹا بت قدمی اور نماز سے بلاشبہ نماز (پڑھنا) بہت زیادہ گراں (اور د شوار) ہے سوائے ان لوگوں کے جن کو یقین ہے کہ ان کو (مرنے کے بعد) اپنے رب کے سامنے ضرور پیش ہونا ہے اور وہ (د نیاسے) اسی کے پاس لوٹ کر جائیں گے (اور سب سے پہلے نماز کے متعلق ہی سوال ہوگا کہ پابندی کے ساتھ پڑھی یا نہیں)

فارس کاشاعر کہتاہے۔

اس آیت کریمہ میں صبر سے مراد وہی استقامت ہے جس کاذ کر اس سے پہلی آیت میں آیا ہے بیخی تمام عمر دین وایمان پر پچنگی کے ساتھ قائم رہنا۔

اسی لئے حضرت عمر فاروق ؓ نے اپنے زمانہ خلافت میں تمام صوبوں کے والیوں (گور نروں) کے پاس ذیل کا فرمان بھیجاتھا۔

ان اهم اموردينكم الصلواة فمن حافظ عليهافهو لغيرهااحفظ ومن ضيعها فهولغيرهااضيع.

بلاشبہ تنہارے دین کے کاموں (عباد توں) میں سب سے زیادہ اہم نماز ہے توجس مخص نے نماز کی پابندی کر لی وہ کاموں (عباد توں) کی آسانی سے پابندی کر سکے گااور جس اور نے نماز کو ضائع کر دیاوہ اور کا موں کو زیادہ آسانی کے ساتھ ضائع کر دے گا۔

یمی لقاءرب(پروردگار کے سامنے پیش ہونے) کا یقین نہ صرف نماز جیسی نفس پر گراں اور د شوار عبادت کو آسان اور سہل کر دیتا ہے بلکہ نماز کو دل کی ٹھنڈک'آنکھوں کی خنگی اور محبوب ترین عمل بنا دیتا ہے جیسا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے۔

قرة عینی فی الصلوة میری آنکھوں کی خنگی (اور مسرت) نماز میں ہے۔

اوراس نماز کی محبت و مسرت کی بنا پردین کے اور تمام کام بھی آسان اور سہل ہو جاتے ہیں اس لئے قرآن کریم میں صبر اور صلوٰۃ سے دین کے تمام کا موں میں مدو لینے کا تھم فرمایا ہے کہ یہی نماز کی پابندی دین کے تمام

کاموں کی پابندی کو آسان بنادی ہے جیسا کہ تمام عالم اسلام کے مسلمانوں کو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے فرمان میں بتلایا گیاہے نمازنہ صرف دین کے کاموں کو آسان کر دیتی ہے بلکہ دنیا کی تمام پریشانیوں کو بھی دور کر دیتی ہے جیسا کہ حدیث میں شریف میں آیاہے۔

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذاحزبه امرباورالي الصلوة

ر سول الله صلی الله علیه وسلم کوجب کوئی (پریثان کن) د شوار امر پیش آتا تو آپ نماز کی طرف دوڑتے (اور فورانماز پڑھنے لگتے)

گویا نماز دین و دنیاد و نول کے دشوار کامول کو آسان کردی ہے اور پریشانیوں سے نجات دلاتی ہے نہ صرف یہ بلکہ نماز بے حیائی کے کاموں اور شرعاً ممنوع کاموں سے بھی روکتی ہے جیساکہ قرآن کریم میں ارشاد ہے۔
ان الصلوة تنهی عن الفحشآءِ والمنکر ولذکر الله اکبر 'والله یعلم ما تصنعون (سورة عجوت آیت ۴۵)
بلاشبہ نماز فخش کاموں (بے حیائی کے کاموں سے) اور (شرعاً) ممنوع کاموں سے روکتی (اور بازر کھتی) ہے اور یقیناً اللہ تعالیٰ کاذکر بہت بڑی چیز ہے اور اللہ جوتم کرتے ہو اس کو (خوب) جانتا ہے۔

یہ ذکراللہ جس کے اکبر ہونے پر اس آیت کریمہ میں تنبیہ کی گئی ہے اس کاسب سے زیادہ یقینی مصداق نماز ہےاسی ذکراللہ کے متعلق اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔

الابذكرالله تطمئن القلوب (سورة رعد آيت ٢٨)

س لو!اللہ کے ذکر ہے ہی دل مطمئن ہوتے ہیں۔

کاش اس کتاب کے پڑھنے والوں کے کان اس اللہ تعالیٰ کے ارشاد کو دل و جان سے سن لیں اور دین و دنیا کی متمام فکروں اور پریشانیوں سے نجات حاصل کریں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ کتاب کے لکھنے والے اور شائع کرنے والے کو بھی اللہ تعالیٰ ذکر اللہ کی توفیق عطافر مائیں۔

بات کمبی ہو گئی مختفریہ ہے کہ اس حدیث میں پانچویں وقت مسجد میں جاکر جماعت سے نماز پڑھنے والوں کے لئے غفور در حیم پر ور دگار کی جانب سے خصوصی ضیافت کی بشار ت اور خوشخبری دی گئی ہے واللہ اعلم بالصواب۔

## کوئی پڑوس اپنی پڑوس کوادنی سے ادنی چیز دینے کو بھی حقیرنہ سمجھے

الثامن : عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " يَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ ، لأ تَحْقِرنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا وَلَوْ فِرْسِنَ شَاةٍ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . قَالَ الجوهري : الفرسِن منَ البَعيرِ كالحَافِر مِنَ الدَّابَةِ قَالَ : وَرُبَّمَا اسْتُعِيرَ فِي الشَّاةِ .

ترجمہ: َحضرت ابوہریرہ رضی اللہ عنہ ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد

فرمایا۔اے مسلمان عور تو! کوئی پڑوس اپنی پڑوس کے لئے (کسی بھی چیز کو) حقیر نہ سمجھے اگر چہ مجری کا کھر ہی ہو۔(بخاری دمسلم)

امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں: (امام لغت)جوہری کا کہناہے: اونٹ کافرس (تلوے) ایسے ہی ہوتے ہیں جوتے ہیں جیسے چوپایہ کے کھر 'نیز کہااور بسااو قات فرسن کالفظ بکری کے (کھر کے) لئے بھی استعال ہوتا ہے (اس حدیث میں اس معنی میں استعال ہواہے)

تشریخ: اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمان عور توں کو خاص طور پر اس لئے خطاب فرمایا ہے۔ کہ عام طور پر عور تیں اپنی لا علمی اور کم فہمی کی بنا پر تھوڑی سی اچھوٹی موٹی چیز پڑو سن کو دیے میں شرم محسوس کرتی ہیں کہ "اتنی سی چیز کیادیں" حالانکہ پڑوس کو اس کی ضرورت ہوتی ہے وہ اس حقیر چیز کو غنیمت سجھتی ہے اسی طرح بسااو قات لینے والی پڑوس اس حقیر سی چیز کے دینے کو اپنی تو ہیں سمجھتی ہے اور کہتی ہے "کیا وی بین آئی" حالانکہ اس کو اس معمولی چیز کی ہی ضرورت ہوتی ہے۔ امام ویت چلی ہیں اتنی سی چیز دیتے ہوئے شرم بھی نہ آئی" حالانکہ اس کو اس معمولی چیز کی ہی ضرورت ہوتی ہے۔ امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث کو اس باب (کار ہائے خیر کی کشرت) کے ذیل میں اس لئے لائے ہیں کہ معمولی سی چیز وینے کے وقت کرنی چاہئے تو اس معمولی سی چیز وینے کے وقت کرنی چاہئے تو اس معمولی سے کام پر بھی۔ جس کے مواقع کشرت سے میسر آتے ہیں بڑا تو اب ماتا ہے اس لئے پڑوس کے حقوق اسے نام پر بھی۔ جس کے مواقع کشرت سے میسر آتے ہیں بڑا تو اب ماتا ہے اس لئے پڑوس کے حقوق اسے نارشاد فرمایا ہے۔

قال رسول الله صلی الله علیه و سلم' مازال جبر ٹیل یو صینی بالجار حتی ظنت انه سیور ثه حضرت جریکل اتنی کثرت سے پڑوی کے حقوق بتلانے کے لئے میرے پاس آئے کہ میں نے گمان کیا کہ وہ پڑوی کووارث بناویں گے۔

دوسرے لفظوں میں یوں کہئے کہ اس حدیث سے پہلے احادیث میں جن کارہائے خیر کاذکر آیاہے وہ ہالعموم عامة الناس اور مردوں سے متعلق ہیں اس حدیث میں عام طور پر عور توں کو پڑوس کے حقوق کی طرف رہنمائی فرمائی ہے کہ پڑوس کے حقوق عام لوگوں کی بنسبت بہت زیادہ ہیں ان کااداکرنا بھی عظیم کار ثواب ہے۔

الله تعالی اس زمانه میں ہماری مسلمان عور توں کو بھی اتنی سمجھ اور کثرت سے کارہائے خیر کرنے کی تڑپ عطا فرمائیں اس کئے کہ اس زمانه کی عور تیں ثواب کے ان کا موں سے بالکل بے خبر اور ناوا قف ہیں اور زینت و آرائش میں ہر وقت منہک ہیں اللہ ہم سب پر رحم فرمائیں۔

ایمان کے پچھاوپر ستر شعبے

التاسع : عَنْهُ ، عن النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " الإيمانُ بِضْعٌ وَسَبِعُونَ أَوْ بِضعٌ وسِتُونَ

شُعْبَةً: فَأَفْضَلُهَا قُولُ: لا إِلهَ إِلاَّ اللهُ ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ ، والحياةُ شُعْبَةٌ مِنَ الإيمان "مُتَفَقَّ عَلَيهِ." البِضْعُ "من ثلاثة إِلَى تسعة بكسر الباء وقد تفتح. وَ" الشُّعْبَةُ ": القطعة. ترجمه: حضرت ابو بريره رضى الله عنه بدوايت به كه نبى كريم صلى الله عليه وسلم في فرمايا: ايمان ك پنداور سريا (فرمايا) چنداور سائه شعبه بين توان مين سب سے افضل شعبه لااله الاالله به اور ان مين سب سے ادفی شعبه (عام) راستے سے ایذار سال چیز کو مٹادینا (بٹادینا) به اور حیا (شرم) توایمان کابہت بی اہم شعبه به - (بخاری و ملم)

امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں بضع کالفظ تین ہے نو تک کے لئے استعال ہو تاہے اور اس کا تلفظ ب کے زیر کے ساتھ ہو تاہے بھی بھی ب کے زبر کے ساتھ بھی بولاجا تاہے اور شعبہ کے معنی حصہ کے ہیں۔ تشر تے:ایمان کا محل مومن کادل ہے جب ایمان دل سے نکل کر ہاتھ پاؤں اور اعضاء وجوارح پر اعمال کی شکل میں نمودار ہوناشر وع ہو تاہے تو سب سے پہلے زبان پر کلمہ طیبہ آتاہے اور اشہدان لاالہ الااللہ واشہدان محمد ا ر سول الله كہتا ہے اس كے بعد ہاتھ پاؤں حركت ميں آتے ہيں وضو كرتا ہے مسجد جاتا ہے اور باجماعت بنجو قتة نمازیں پڑھناشروع کر دیتاہے رمضان کا مہینہ آتاہے توروزے رکھتاہے مال پرز کوۃ واجب ہوتی ہے توز کوۃ ادا کر تاہے اللہ تعالیٰ کے فضل سے مال میں مزید وسعت میسر آتی ہے اور جج فرض ہو تاہے توجج بھی ادا کر تاہے اس طرح رفتة رفتة تمام بدنی اور مالی فرض اور نفل عباد تیں ادا کرنے لگتاہے اور حسب مقد ور زیادہ سے زیادہ اعمال خیر اور ثواب کے کام کرنے لگتا ہے اس مرحلہ پر پہنچ کر ایمان کانام اسلام ہو جاتا ہے اور یہی پانچے اسلام کے بنیادی ستون کہلاتے ہیں جن میں کلمہ شہادت مرکزی ستون ہے کہ اس کے بغیر توکوئی مسلمان ہی نہیں ہو تااور حار عباد تیں اور ان کے ساتھ سنن ونوا فل نماز 'روزہ'ز کوۃ حج حاروں طرف کے حار ستون ہیں جن پر اسلام کی عظیم الشان عمارت قائم ہے اور اس بوری عمارت کو شیطان اور نفس امارہ کی رخنہ انداز بوں (گناہوں اور معصتوں) ہے بچانے اور محفوظ رکھنے کے لئے ایک بہت ہی اہم اور عظیم شعبہ کہئے یا حفاظتی ستون (چہار دیواری) حیااور شرم ہے یہ حیااور شرم خواہ انسانوں سے ہوخواہ اتھم الحا کمین سے بہر صورت بے حیائی کے کاموں اور اخلاقی وشرعی برائیوں (گناہوں اور نافرمانیوں سے )ایک غیر تمنداور باحیامسلمان کو ضرور بازر کھتی ہے اس لئے کہ ایک غیرت دارانسان بے حیائی کے کام کر کے لوگوں سے خود کو بے حیااور بے شرم یا بدمعاش فاسق و فاجر کہلانا ہر گز گوارا نہیں کر تا باقی جوایما نداراللہ تعالیٰ سے شرم کر تاہے وہ تونہ لوگوں کے سامنے اور نہ تہائی میں کسی بھی حالت میں بے شرمی کے اور برے کام یعنی گناہ اور نا فرمانی کر ہی نہیں سکتا اس لئے کہ وہ جانتا ہے اور اس کا بمان ہے کہ اللہ تعالی مجھے دیکھ رہے ہیں ساری دنیاہے حجیب سکتا ہوں مگر اللہ تعالیٰ ہے کسی بھی حالت میں نہیں حجیب سکتا اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

يعلم خآئنة الاعين وماتخفي الصدور (س:المومن آيت ١٩)

وہ اللہ جانتاہے نگاہوں کی چوریوں کو بھی اور جودل میں چھیا(اس کو بھی)

نيزار شادع: وان تبدو امافي انفسكم او تخفوه يحاسبكم به الله فيغفولمن يشآء ويعذب من يشآء والله على كل شيء قدير (سورة بقره آيت ٢٨٣)

جاہے جو تمہارے دل میں ہے اس کو تم ظاہر کروجاہے چھپاؤاللہ تم سے اس کا حساب ضرور لے گا پھر جس کو جاہے معاف کرےاور جس کوجاہے عذاب دےاوراللہ ہر چیز پر قادر ہے

ای کئے بعض عارفین نے حیا کی تعریف ذیل کے الفاظ میں کی ہے۔ مولاك لايواك حيث نهاك (حیایہ ہے) تيرا آ قانجھے اس جگه (اوراس حال میں) نه دیکھے جس سے تجھ كومنع كياہے۔

بہرحال حیااور شرم ایک حیادار اور غیر تمند آدمی کوبے شرمی اور برے کا موں سے ضرور روکتی اور بازر کھتی ہے خواہ یہ حیافات سے ہوخواہ مخلوق سے باقی رہائے حیااور بے غیرت آدمی وہ توانسان ہی نہیں جانور ہے مشہور مقولہ ہے۔ اذا فاتك الحیاء فافعل ماشئت جب تم سے حیافوت ہو جائے (بینی حیانہ رہے) تو پھر جو جا ہو كرو۔

حدیث میں حیاکو عظیم شعبہ ای لئے کہا گیا ہے کہ یہ حیااور شرم اسلام کی عظیم الثان عمارت کے لئے ایک چہار دیواری ہے جو تمام عبادات اور اعمال صالحہ کو گناہوں اور نافر مانیوں سے محفوظ رکھتی ہے غرض ایک مومن ایمان کی تحریک سے رفتہ رفتہ تمام عبادات اور وہ اعمال صالحہ جن کے کرنے کا خدااور اس کے رسول نے حکم دیا ہے بحالانے کی کو شش کر تا ہے اور حیاوشرم کی بنا پر جن برے کاموں (گناہوں اور نافر مانیوں) سے منع کیا ہے حتی الامکان دور رہتا ہے (اور بتقاضائے بشریت کوئی گناہ ہو جائے تو فور آس سے تو بہ کر لیتا ہے) تو اس کی بیہ تمام عبادات اور اعمال صالحہ روز اندا تھم الحاکمین کے حضور میں پیش ہوتے ہیں دن کے محافظ فرشتے صبح سے شام تک کی عبادات واعمال صالحہ پیش کرتے ہیں۔

ات وا ممان صاحبه ورزات سے کا فظ مرتبے ما مسے کی ملت کی مبادات وا ممان صاحبہ بین مرتبے ہیں۔ احادیث میں تفصیل سے اور قرآن کریم کی ان دو آیتوں میں اجمالاً ان کے پیش ہونے کاذکرہے۔ ۱. ضرب اللہ مثلاً کلمة طیبة کشجرة طیبة اصلها ثابت و فرعها فی السمآء (سورہ ابراہیم آیت ۲۳)

اللہ نے کلمہ طیبہ کی مثال بیان کی ایک در خت کی مانند جس کی جڑ (زمین میں) مضبوط ہے اور اسکی مہنیاں آسان میں پینچی ہوئی ہیں۔

٧. اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه. (سورة فاطر آيت ١٠)

الله كى طرف بى چڑھے (اور چنجے) بيں پاكيزہ كلمات (كلمه شهادت) اور عمل صالح اس كو بلند كرتا ہے (يہاں تك كه وہ بارگاہ خداوندى ميں پيش ہوتاہے) قر آن عظیم کی اس مثال کے اعتبار سے ایمان کے درخت کا نیج مومن کے دل کی زمین سے پھوٹ کر تکاتا ہے تواس کی پہلی کو نیل زبان سے کلمہ طیبہ کی صورت میں نمودار ہوتی ہے اس کو نیل سے چار طہنیاں پھوٹ کر تکتی ہیں نماز'روزہ'ز کو قاور نج کی صورت میں بڑھتی اور دیگر اعمال صالحہ کی صورت میں نمودار ہوتی رہتی ہیں اور روزانہ مومن کی عبادات اور اعمال صالحہ احتم الحاکمین کی بارگاہ میں پیش ہوتے رہتے ہیں آیت کر یمہ میں المیہ یصعد اور فرعها فی السماء سے ای کی طرف اشارہ ہے جس کی تفصیل رحمت عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے بیان فرمائی ہے۔ عربی زبان میں در خت کی طبخی کو شعبہ اور فرع اور جڑکو جوز مین کے باہر ہوتی ہے اصل کہ طیبہ کی طرف اشارہ ہے جس کی تفصیل رحمت عالم صلی اللہ علیہ و سلم نے بیان فرمائی ہے۔ اصل کے لفظ سے کمہ طیبہ کی طرف اشارہ ہے زباد کو جوز مین کے باہر ہوتی ہے اصل کہ طیبہ کی طرف اشارہ ہے زباد کی طرف اشارہ ہے زباد کی میں ان شعب ایمان کی تعین کرنے کی کو حشش کی ہے اور ان کو علم علم حد یہ شرف کی ہیں ہیں جن میں امام بیبی رحمہ اللہ کی کتاب شعب الایمان زیادہ مشہور ہے۔ بیان پر مستقل کتا ہیں کہی ہیں جن میں امام بیبی رحمہ اللہ کی کتاب شعب الایمان زیادہ مشہور ہے۔ بیان پر مستقل کتا ہیں کہی ہیں جن میں امام بیبی رحمہ اللہ کی کتاب شعب الایمان زیادہ مشہور ہے۔ بیان پر مستقل کتا ہیں کھی ہیں جن میں امام بیبی رحمہ اللہ کی کتاب شعب الایمان زیادہ مشہور ہے۔ مطابق تمام ہی اعمال صالحہ خواہ حقوق اللہ سے متعلق ہوں خواہ حقوق العباد سے جن کا قر آن وحد یک صدیث کو اس لئے ذکر فرمایا ہے کہ کار ہائے خیر اور اعمال صالحہ انہی بچیس حدیثوں میں منحصر نہیں ہیں بلکہ اس صدیث کو اس لئے کا مل صالحہ خواہ حقوق العباد سے جن کا قر آن وحد یث میں کتاب سے سیاعال صالحہ خواہ حقوق العباد سے جن کا قر آن وحد یث میں من کتاب سے متعلق ہوں خواہ حقوق العباد سے جن کا قر آن وحد یث میں منہ کتاب سے سیاعال صالحہ خواہ حقوق العباد سے جن کا قر آن وحد یث میں گیا ہیں۔

دعا: الله تعالی اپنی رحمت سے اس پُر آشوب زمانے اور پر فتن دور میں مسلمانوں کو ان کارہائے خیر اوراعمال صالحہ میں مصروف رہنے کی توفیق عطافرمائیں تاکہ ان کے ایمان کا در خت سر سبز وشاداب اور بار آور رہے اور بیہ کارہائے خیر اوراعمال صالحہ کی مصروفیت ان کو آخری زمانے کے فتنوں سے دوراور محفوظ رکھے آمین یار ب العالمین۔

پیاسے کتے کو بھی پانی بلاناکار تواب ہے

العاشر: عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " بَينَما رَجُلُ يُمشي بِطَريق اشْتَدَّ عَلَيهِ العَطَش ، فَوَجَدَ بِئراً فَنَزَلَ فِيهَا فَشرب ، ثُمَّ خَرَجَ فإذَا كَلْبٌ يَلْهَثُ يَاكُلُ الشَّرَى مِنَ العَطَش ، فَقَالَ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ مِنِّي فَنَزَلَ البِثرَ فَمَلاَ حُفَّهُ مَاهً ثُمَّ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ مِنِّي فَنَزَلَ البِثرَ فَمَلاَ حُفَّهُ مَاهً ثُمَّ الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ مِنِّي فَنَزَلَ البِثرَ فَمَلاَ حُفَّهُ مَاهً ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ حَتَّى رَقِيَ ، فَسَقَى الكَلْبَ ، فَشَكَرَ الله لَهُ ، فَغَفَرَ لَهُ " قالوا: يَا رَسُول اللهِ ، إِنَّ لَنَا فِي البَهَائِمِ أَجْراً ؟ فقالَ: " فِي كُلِّ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ " "" مُثَّفَق عَلَيهِ . وفي رواية للبخاري: " فَشَكَرَ اللهُ لَهُ ، فَغَفَرَ لَهُ ، فَغَفَرَ لَهُ ، فَغُفَرَ لَهُ البخاري: " فَشَكَرَ اللهُ لَهُ ، فَغَفَرَ لَهُ ، فَغُورَ لَهُ البخاري: " فَشَكَرَ اللهُ لَهُ ، فَغَفَرَ لَهُ ، فَغُورَ لَهُ البخاري: " أَشَكَرَ اللهُ لَهُ ، فَغَفَرَ لَهُ ، فَغُورَ لَهُ البخاري: " فَشَكَرَ اللهُ لَهُ ، فَغُورَ لَهُ البَخاري: " أَسُلَكُمْ اللهُ لَهُ ، فَغُورَ لَهُ البخاري: " فَشَكَرُ اللهُ لَهُ ، فَغُورَ لَهُ البخاري: " فَشَكَرَ اللهُ لَهُ بَهِ فَسَقَتْهُ فَغُورَ لَهَا بِهِ ". " المُوقُ ": إِذْرَأَتْهُ بَغِيُّ مِنْ بَغَايَا بَنِي إِسْرَائِيل ، فَنَزَعَتْ مُوقَها فَاسْتَقَتْ لَهُ بِهِ فَسَقَتْهُ فَغُورَ لَهَا بِهِ ". "المُوقُ ": الخف . و" يُطِيفُ ": يدور حول " رَكِيَّةٍ ": وَهِي البئر .

ترجمہ خضرت ابوہر ریورضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمایا:اس اثناء میں کہ ایک آدمی راستہ پر چلا جارہاتھااس کو سخت پیاس لگنے لگی تواسے ایک کنوال نظر آیا تووہ کنویں میں اترا اور (سیر ہوکر) پانی پیا پھر باہر آگیا تو ناگاہ ایک کتے کو (پیاس کی شدت سے) ہانپتااور کیلی مٹی کو چاشا ہواد یکھا تو اس وقت آدمی نے (دل میں) کہا بخد ااس کتے کو بھی ایس ہی سخت پیاس لگ رہی ہے جیسے مجھے لگ رہی تھی تو وہ کنویں میں اُترااور اپنے (چرمی) موزہ میں پانی بھر اپھر اس کو اپنے منہ سے پکڑا یہاں تک کہ او پر چڑھ آیااور کتے کو پانی پلادیا تواللہ تعالیٰ نے اس مخض کی (اس ہدر دی کی) قدر فرمائی اور اس کے گناہ معاف فرماد یئے

تواس پر صحابہ نے دریافت کیا: اے اللہ کے رسول! کیا جانوروں (کے ساتھ ہدر دی کرنے) میں بھی ثواب (مانا) ہے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہر جاندار کے ساتھ ہدر دی کرنے میں ثواب مانا ہے۔ بخاری و مسلم اور بخاری کی ایک روایت میں آیا ہے کہ اللہ تعالی نے اس آدمی کی (اس ہدر دی کی) قدر کی اور اس کی مغفرت فرمادی اور بخاری و مسلم دونوں کی ایک روایت میں (اس طرح) آیا ہے اس اثناء میں کہ ایک کتا (پیاس کی شدت ہے) ایک کنویں کے چاروں طرف گھوم میں (اس طرح) آیا ہے اس اثناء میں کہ ایک کتا (پیاس کی شدت ہے) ایک کنویں کے چاروں طرف گھوم رہا تھا کہ بنی اسرائیل کی ایک (پیشہ ور) فاحشہ عورت نے اس کتے کو دیکھا (اور اس کی شدید پیاس کو محسوس کیا) تواس نے اپنا چرمی موزہ پاؤں سے اُتارااور اس کو (کنویں سے پانی بھر کر نکا لااور) اس (پیاسے) کتے کو پلادیا تواللہ تعالی نے اس کی (اس ہدر دی کی قدر فرمائی اور اس کی) مغفرت فرمادی۔

امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں موق کے معنی چرمی موزے کے ہیں اور رکیۃ کے معنی کیچے کنویں کے ہیں اور یطیف کے معنی چاروں طرف گھومنے کے ہیں۔

 پانی پلانایقینا انسانی ہمدردی اور کار ثواب ہے ایسے ہی ہر بھو کے پیاسے جاندار کو بھوک پیاس کی تکلیف سے نجات ولانا نجھی کار ثواب ہے اور اسی لئے امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث کو کثرت کارہائے خیر کے باب میں لائے ہیں۔ دعا: دعا جی اللہ تعالیٰ ہمیں بھی تو فیق عطا فرمائیں کہ ہم ہر بھو کے پیاسے کی 'انسان ہویا حیوان تکلیف کو ایسے ہی محسوس کریں جیسے ہم کو بھوک پیاس لگتی ہے تو ہم بیقرار ہو جاتے ہیں اور جب ہمیں کوئی اللہ کابندہ بھوک پیاس کی نا قابل برداشت تکلیف سے کھانا کھلا کر اور پانی پلا کر نجات دلادیتا ہے تو ہم اس کے شکر گزار ہوتے ہیں تو اللہ تعالیٰ بھی اس کی اس ہمدردی کی قدر فرماتے اور گناہ معاف فرمادیتے ہیں اور ایسے ہی ہم بھی بھوکوں کو کھانا کھلا کر پیاسوں کو پانی پلاکر گنا ہوں کی مغفرت کے مستحق بنیں اور اللہ تعالیٰ اپنی شان کر بھی سے ہمارے بھی گناہ معاف فرما دیں۔واضح ہو کہ بیہ عمل صالح حقوق العباد کے ذیل میں آتا ہے اس کیا اس کا اتنا بڑاا جرو ثواب ہے واللہ اعلم۔

عام راستہ سے کا نے ہٹادینے والے کے در جات

الحادي عشر : عَنْهُ ، عن النّبي صَلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَتَقَلَّبُ في الجَنَّةِ في شَجَرَةٍ قَطَعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَرِيقِ كَانَتْ تُؤذِي الْمُسْلِمِينَ " رواه مسلم . وفي رواية : "مَرَّ رَجُلٌ بغُصْن شَجَرَةٍ عَلَى ظَهْرِ طَرِيق ، فَقَالَ : وَاللهِ لأُنْحِيَنَ هَذَا عَنِ المُسْلِمِينَ لايُؤذِيهِمْ ، فَأَدْخِلَ الجَنَّةَ " . وفي رواية لهَماً : " بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشي بِطَرِيقٍ وَجَدَ غُصْنَ شَوكٍ عَلَى الطريق فأخَرَه فَشَكَرَ الله لَهُ ، فَغَفَر لَهُ ".

ترجمہ: حضرت ابوہر َیرہ رضی اللہ عنہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: میں نے جنت میں ایک آدمی کو چلتا پھر تادیکھا ایک در خت کو مسلمانوں کے راستے پرسے کاٹ دینے کے (ثواب) میں جو مسلمانوں کو تکلیف دیتا تھا۔

اورا یک روایت میں اس طرح آیا ہے: ایک آدمی کاایک ایسے در خت کی منہنی کے پاس سے گزر ہوا جو عین راستہ کے بیج میں (اگاہوا) تھا تو (اس نے دل میں) کہا بخدا میں اس در خت کو ضرور ہٹادوں گا تاکہ یہ مسلمانوں کو تکلیف نہ دے (چنانچہ اس نے ہٹادیا) تواس کواس کار خیر کے صلہ میں جنت میں داخل کر دیا گیااور بخاری و مسلم دونوں کی ایک روایت میں اس طرح آیا ہے کہ اس اثنا میں کہ ایک آدمی ایک راستہ سے گزر رہا تھا اس نے ایک کا نٹوں کی منہنی راستہ پر پڑی پائی تواس نے اس منہنی کو ہٹادیا تواللہ تعالیٰ راستہ سے گزر رہا تھا اس خرکی اور اس کے گناہ بخش دیئے۔

تشر تے:اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو کشف کے طور پر قیامت کے بعد پیش آنے والے واقعات اوراہل جنت کے وہ اعمال حسنہ جن کی بنا پروہ جنت میں جائیں گے اور اہل دوزخ کے وہ اعمال قبیحہ (کفروشرک) اور گناہ کبیرہ) جن کی بنا پر وہ دوزخ میں جائیں گے نیز جنت ودوزخ کے تفصیلی حالات 'پہلے

سے 'صرف اس لئے و کھلائے کہ آپ اپنی امت کو ان اچھے برے اعمال سے آگاہ فرمادیں جن کی بنا پر وہ جنت یا دوزخ میں جائیں گے سجان اللہ کتنے مہربان ہیں اللہ تعالیٰ اپنے محبوب نبی کی امت پر۔

احادیث میں ایسے کشف کے متعددوا قعات ند کور ہیں یہ آئندہ پیش آ نیوالے واقعات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کود کھلائے گئے ہیں اور آپ نے اُمت کو آگاہ فرمایا ہے ای سلسلہ میں اس حدیث میں آپ نے اپنا کشف بیان فرمایا ہے کہ مسلمان کی عام گذر گاہ اور راستہ سے خار دار در خت یا شہنی کو کاٹ وینا یا ہٹا وینا اتنا بڑا کار خیر اور عمل صالح ہے کہ نیک بیتی سے اس کار خیر کو انجام دینے کا جر و ثواب جنت ہے بشر طیکہ کوئی اور امر مثلاً کفر و شرک یا حقوق العباد سے متعلق کوئی گزر گاہ مانع نہ ہو و سویں حدیث میں بنی اسر ائیل کے ایک مر داور ایک عورت کا واقعہ بھی اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے ان واقعات اور اعمال کے ذکر فرمانے کا مقصد ان اعمال صالحہ کو افتدیار کرنے کی ترغیب دلانا ہے کہ یہ چھوٹے چھوٹے اور آسان کام بھی جنت میں جانے کا وسیلہ بن سکتے ہیں بشر طیکہ ثواب کی نیت سے دلانا ہے کہ یہ چھوٹے چھوٹے اور آسان کام بھی جنت میں جانے کا وسیلہ بن سکتے ہیں بشر طیکہ ثواب کی نیت سے کئے جائیں اور ان کو حقیریا معمولی کام نہ سمجھا جائے۔

یاد رہے کہ "شعب ایمان" کی دسویں حدیث میں ای راستہ پرسے کسی تکلیف دہ چیز کے ہٹادیے (اماطة الاذی عن المطویق) کوایمان کااد نی شعبہ ہٹلایا گیاہے بیداد نی سب سے سہل اور آسان ہونے کے معنی میں ہے نہ کہ مر تبہ اور درجہ کے اعتبار سے اد نی کے معنی ہیں آسان اس لئے کہ یہی اماطة الاذی عن المطویق وسویں اور گیار ہویں حدیث میں جنت میں واضل ہونے کا باعث ہوا ہے۔علاوہ ازیں بید اماطة الاذی عن المطویق حقوق العباد میں سے ہے جو بغیر لوگوں کے معاف نے معاف نہ ہوں گے۔واللہ اعلم

نماز جمعہ بورے آداب کے ساتھ اداکرنے کا اجر عظیم

الثاني عشر : عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَنْ تَوَضَّا فَأَحْسَنَ الوُضُوءَ ، ثُمَّ أَتَى الجُمعَة فَاسْتَمَعَ وَأَنْصَتَ غُفِرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الجُمُعَةِ وَزِيادَةُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ ، وَمَنْ مَسَّ الحَصَا فَقَدْ لَغَا """ (رواه مسلم)

ترجمہ: حضرت ابوہر برہ و ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جس فخض نے وضو کیااور خوب انجھی طرح وضو کیا پھر جمعہ کی نماز کے لئے مسجد آیا پس (پوری توجہ سے) خطبہ سنااور خاموش بیٹھاسنتا) رہااس کے اس جمعہ سے آئندہ جمعہ تک کے اور تین دن زیادہ کے گناہ بخش دیئے گئے اور جس نے کنگریوں کو (اپنی جگہ سے) ہٹایا اس نے بیہودہ کام کیا (مسلم نے روایت کیا) تشر تے:اللہ تعالیٰ نے محض اپنے فضل و کرم سے اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی اُمت پر بیہ خاص انعام فرمایا ہے کہ ایک حسنہ (نیک کام) پرایک اجر کے بجائے کم از کم دس گنا تواب اور زیادہ سے زیادہ سات سو گناا جر کاوعدہ

فرمایا ہے گرا یک سیمہ (برے کام)کی سزاا یک ہی تجویز فرمائی دس گناہ نہیں چنانچہ قرآن کریم میں ارشاد فرمایا ہے۔ من جآء بالحسنة فله عشر امثالهاو من جآء بالسیئة فلایجزی الامثلها و هم لایظلمون (سورةانعام آیت ۱۲۱)

جس نے ایک اچھاکام کیا تواس کے لئے دس گنا ثواب ہے اور جس نے براکام کیااس کی سز اایک ہی وی جائیگی اور ان پر ظلم نہیں کیا جائے گا (کہ دس گنی سز اوی جائے )

نيزار شادع: مثل الذين ينفقون اموالهم في سبيل الله كمثل حبة انبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضعف لمن يشآء والله واسع عليم (١٠٥ بقره ٢٠٠٠)

ان لوگوں کی مثال جواپنے مال خرچ کرتے ہیں اللہ کی راہ میں ایسی جیسے ایک دانہ جس سے سات خوشے اُگے 'ہر خوشہ میں سودانے(اس طرح ایک دانہ بوکر سات سودانے حاصل ہوئے)اور اللہ جس کے لئے چاہتا ہے اس سے بھی زیادہ دوگئے دیتا ہے اور اللہ بڑی و سعت والا ہے (اس سے بھی زیادہ دے سکتا ہے)اور (دلوں کاحال بھی) خوب جاننے والا ہے (جس کے عمل میں جتنازیادہ اخلاص ہوگا اتنا ہی زیادہ ثواب دے گا)

ای طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے متعدداحادیث میں مختلف عنوانات سے اس تضعیف حسات کی خبر دی ہے ای اصول کے تحت ہم دن رات میں پانچ نماز پر سے ہیں گر تواب پیاس نمازوں کا ملتا ہے اور گناہ الگ معاف ہوتے ہیں ای طرح ہفتہ میں ایک دن جمعہ کی نماز پر سی جاتی ہے دس دن کا تواب ملتا ہے اور گناہ معاف ہوتے ہیں ہی مطلب ہے غفو لہ بینه و بین الجمعة و زیادة ثلاثة ایام کا (اس جمعہ سے الحلے جمعہ تک اور تین دن زیادہ کے گناہ معاف کر دیتے جاتے ہیں اس دس دن کے گناہ معاف فرمانے کا غالباً (واللہ اعلم بالصواب) باعث ہہ ہہ کہ اس معاف کر دیتے جاتے ہیں اس دس دن کے گناہ معاف فرمانے کا غالباً (واللہ اعلم بالصواب) باعث ہہ ہہ کہ اس خطبہ کو پوری توجہ سے کان لگا کر سننا اور خاموش رہنا بھی واجب ہے اور ہا ایک مستقل عبادت اور کار ثواب ہاسی لئے دس دن کے گناہ معاف ہوتے ہیں گراس کی شرط بھی اتن تی خت ہے کہ اگر خطبہ کے دوران اپنی جگہ سے کنزلوں کو بھی ہٹایا تو یہ بھی لغواور ہیہودہ کام کیا اور ثواب کی کی کاباعث ہواتی کرے اوراس کو متع کرنے کے کام کیااور ثواب کی کی کاباعث ہواتی کرے اوراس کو متع کرنے کے کام کیااور ثواب کی کی کاباعث ہواتی کو دوران ہو تی ہی عن المنکر ممنوع کام سے اس لئے کہ خطبہ کے دوران توبودہ کام کیا ور منوع کام ہے اس لئے کہ خطبہ کے دوران توبودہ کام کیا ور بہودہ کام کیا ور براکام ہے تواس محض کی طرح ہیہ جہ والا خودا بیہ معنوع کام کام سیاسی سے تواس محض کی طرح کی اور تھ ہی خودران میں ہیں جن کی پابندی کرنے کے بعد جمعہ کابہ عظیم ثواب (دس دن کے گناہوں کی بخشش) ملتا ہے اس لئے شرطیں ہیں جن کی پابندی کرنے کے بعد جمعہ کابہ عظیم ثواب (دس دن کے گناہوں کی بخشش) ملتا ہے اس لئے فقہانے فرمایا ہے الحجمعة محصلون المجمعة (جمعہ کون کا خطبہ بھی جمعہ کی نماز کی مائندے)

واضح ہوکہ یہ گناہ جن کی مغفرت کی حدیث میں خبر دی گئے ہے صغیرہ گناہ ہیں گناہ بیرہ توبہ کرنے سے بخشے جاتے ہیں۔
امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث کو اس باب میں صرف اس لئے لائے ہیں کہ ہفتہ میں صرف ایک دن تمام کاموں کی چھٹی کر کے صحبے شام تک نماز جمعہ کو ان تمام آداب وشر الطکی پابندی کے ساتھ ادا کرنا پچھ زیادہ مشکل کام نہیں ہے مگر ثواب اتنا عظیم ہے کہ وس دن کے صغیرہ گناہ معاف ہوتے ہیں اس لئے تمام مسلمان ملکوں میں ہفتہ واری چھٹی جمعہ کی ہوتی ہے تاکہ مسلمان سارادن نماز جمعہ کی تیاری میں اور اداکر نے میں صرف کریں۔
میں ہفتہ واری چھٹی جمعہ کی ہوتی ہے تاکہ مسلمان ہو گئی ہے اور اس نے بھی جمعہ کی ہفتہ واری چھٹی کا علان کر دیا بحد اللہ پاکستان کی حکومت بھی مسلمان ہو گئی ہے اور اس نے بھی جمعہ کی ہفتہ واری چھٹی کا اعلان کر دیا ہے کاش کہ ہم بھی اور تمام کاروبار اور مصروفیتوں کو چھوڑ کر جمعہ کا پورادن پکنگ ادر کھیل کو دسیر و تفر تکیا دن بھر پڑے سوتے رہنے کے بجائے نماز جمعہ کی تیار یوں اور مسنون طریقہ پر نماز جمعہ اداکر نے میں صرف کریں اللہ تعالیٰ ہمیں اس کی توفیق عطافر مائیں۔

مسنون طریقہ سے وضو کرنے والے کی خطائیں بھی دُھل جاتی ہیں

الثالث عشر : عَنْهُ : أَنَّ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " إِذَا تَوَضَّأَ الْعَبْدُ الْمُسْلِمُ، أُوالُمُومِنُ فَغَسَلَ وَجْهَةُ خَرَجَ مِنْ وَجْهِةِ كُلُّ خَطِيئَةٍ نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَينيةِ مَعَ المَاء ، أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء ، فَإِذَا غَسَّلَ يَدَيْهِ خَرَجَ مِنْ يَدَيهِ كُلُّ خَطِيئَة كَانَ بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَعَ المَاء ، أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء ، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيهِ خَرَجَتْ كُلُّ خَطِيئَةٍ مشتها رِجْلاَهُ مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء حَرَّجَتْ كُلُّ خَطِيئَةٍ مشتها رِجْلاَهُ مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء حَرَّجَتْ كُلُّ خَطِيئَةٍ مشتها رِجْلاَهُ مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء حَرَّجَتْ كُلُ عَطيئةً مِسْتها رَجْلاَهُ مَعَ المَاء أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ المَاء حَرَّجَ نَقِيًّا مِنَ اللَّهُ نُوبِ " (رواه مسلم)

ترجمہ: حضرت ابوہر کرہ درضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب مسلمان یا فرمایا مومن بندہ وضو کرتا ہے پس چہرہ دھوتا ہے تو اس کے چہرہ سے ہر وہ خطا جس کی طرف اس نے اپنی آئھوں سے دیکھا ہوتا ہے پانی کے ساتھ یا فرمایا پانی کے آخری قطرہ کے ساتھ نکل جاتی ہے پھر جب (کہنوں تک) دونوں ہاتھ دھوتا ہے توہر وہ خطااس کے ہاتھوں سے پانی کے ساتھ یا فرمایا پانی کے آخری قطرہ کے ساتھ نکل جاتی ہے جس کو اس نے ہاتھوں سے پکڑا (یا چھوا) ہوتا ہے پھر جب (مخنوں تک) پاؤں دھوتا ہے توہر وہ خطاجس کی طرف پاؤں سے چل کر گیا پانی کے ساتھ یا فرمایا پانی کے آخری قطرہ کے ساتھ نکل جاتی ہے جس کی طرف پاؤں سے چل کر گیا پانی کے ساتھ یا فرمایا پانی کے آخری قطرہ کے ساتھ نکل جاتی ہے یہاں تک کہ (پوراوضو کرکے) گنا ہوں سے پاک وصاف ہو کر فکتا ہے۔ اس حدیث کو مسلم نے روایت کیا۔

تشریخ:اس حدیث میں لفظ مسلم یا مومن میں اس طرح مع الماءیا مع اخر قطرة الماء کے ان الفاظ میں راوی کو شک ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیرالفاظ فرمائے یا دوسرے (اگر چہ مطلب دونوں کا ایک ہی ہے) اس طرح راوی نے اس حدیث میں اختصار سے بھی کام کیانہ کلی اور ناک صاف کرنے کاذکر کیا ہے نہ سر کے مسح کاائی طرح صرف آئھوں کی خطاؤں کاذکر کیا ہے نہ زبان کی خطاؤں کانہ کان اور ناک کی خطاؤں کا'ورنہ تو دوسری روایخوں میں تمام اعضاء وضواور ان کی خطاؤں کاذکر موجود ہے اس اختصار کی دلیل ہے ہے کہ آخر میں تمام گناہوں سے پاک وصاف ہو کر نکلنے کاذکر کیا ہے آئھوں' ہاتھوں اور پاؤں کاذکر صرف اس لئے کیا ہے کہ عام طور پر ہر انسان آئھوں سے دیکھاپاؤں سے چلتا اور ہاتھ سے پکڑتا یا لیتا ہے کان' زبان ناک سے کام لینے کی نوبت ہی نہیں انسان آئھوں سے دیکھاپاؤں سے چلتا اور ان کی خطاؤں کاذکر موجود ہے غرص ایک مومن مسلمان بندہ بسم الله اللہ الرحمٰن الرحمٰی بڑھ کرکا مل وضو کرتا اور تمام خطاؤں سے پاک وصاف ہو کرنماز پڑھتا ہے اور اس کے ساتھ اللہ الرحمٰن الرحمٰی بناز پڑھنے میں مصروف ومشغول ہوجاتے ہیں لینی پورے خشوع و خضوع کے ساتھ نماز بڑھتا ہے تو یہی نماز اس لاکت ہے کہ اللہ تعالی اپنے فضل وکرم سے اس کو قبول فرمائیں۔

یادر کھئے! جس طرح نماز صحیح ہونے کے لئے حسی نجاستوں مثلاً پیشاب 'پاخانہ اور نجس چیز وں سے نمازی کے بدن اور کپڑوں کاپاک ہونا شرط ہے ای طرح نماز کے قبول ہونے کے لئے غیر محسوس نجاستوں 'خطاؤں اور گناہوں سے پاک کرنے والا 'وضو کی نیت کر کے بسم اللہ الرحمٰن الرحمٰن الرحمٰی بڑھ کر کامل وضو ہے۔ یہ بھی یادر کھئے! جس طرح انسان کابدن گندی چیز وں سے آلودہ اور گندہ ہو تا ہے گو ہو جا تا ہے اور ہانی سے دھونے سے پاک ہو تا ہے ایسے ہی خطاؤں اور گناہوں سے بھی آلودہ اور گندہ ہو تا ہے گو ہمیں یہ گندگی آئھوں سے نظر نہ آئے مگر ہاتھ پاؤں اور خطاکارا عضاء ان خطاؤں اور گناہوں سے آلودہ ہو جاتے ہیں اور جب تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایت کے مطابق کامل وضونہ کریں گندے اور آلودہ رہے ہیں بہی صادق امین صلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایت کے مطابق کامل وضونہ کریں گندے اور آلودہ رہے ہیں بہی صادق امین صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں ہلایا ہے ای پر ہماراا بمان ہے اللہ تعالی سے دعاہے کہ وہ ہمیں عمل کی تو فیق عطافر مائیں تاکہ قیامت کے دن اسے خبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے شر مندگی نہ اٹھانی پڑے۔

پانچوں نمازیں ہاجماعت پڑھنے اور بورے رمضان کے روزے رکھنے کا اجرعظیم

الرابع عشر: عَنْهُ، عَنْ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: "الصَّلُوَاتُ الْحَمْسُ، وَالجُمُعَةُ إِلَى الجُمُعَةِ ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ مُكَفِّراتُ لِمَا بَيْنَهُنَّ إِذَا اجْتُنِبَتِ الكَبَائِرُ "رواه مسلم. ترجمه: حضرت ابوہریره رضی الله عنه رسول الله صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: پانچوں نمازیں (ایک نمازسے دوسری نمازتک) اور جمعہ سے لے کرجمعہ تک اور رمضان سے لے کر رمضان تک کر دمضان سے لے کر مضان میں (کی ہوئی خطاوں) کا کفارہ کرنے والے ہیں جبکہ کبیرہ گناہوں سے دوررہا جائے۔ تک ورمیان میں (کی ہوئی خطاول) کا کفارہ کرنے والے ہیں جبکہ کبیرہ گناہوں سے دوررہا جائے۔

تشریخ بگناہ دوقتم کے ہیں ایک کبیرہ (بڑے) گناہ دوسرے صغیرہ (چھوٹے) گناہ ان چھوٹے گناہوں کو شریعت کی اصطلاح میں سیئات (برائیاں) یا خطایاوغیرہ کہاجا تاہے اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

١. ان تجتنبوا كبائر ماتنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم (سورة نراآيت ١١)

اگرتم ان بڑے گناہوں سے بچو گے جن سے تم کو منع کیا گیاہے توہم تمہاری سیئات (برائیوں) کا کفارہ کردیں گے۔ ۲. ان الحسنات یذھبن السیئات (سورۃ ہود آیت ۱۱۲)

بیشک اچھے کام برے کا موں کو مٹادیتے ہیں۔

اس حدیث میں حسنات کابیان فرمایاہے پانچ وفت کی فرض نمازوں کوجعہ کی نماز کو' رمضان کے روزوں(بعنی فرائض کو)مکفر (کفارہ کر دینے والا) بتلایاہے گویاان فرائض کے ادا کرنے سے سیئات خو دبخو د محو ہو جاتے ہیں اور مٹ جاتے ہیں۔

اسی سلسلہ میں اللہ تعالیٰ نے وعا تعلیم فرمائی ہے۔

ربنافاغفر لناذنوبناو كفرعناسيئاتناوتوفنامع الابرار (سورة آل عران آيت ١٩٣٠)

اے ہمارے رب! ہم ایمان لے آئے ) پس توہمارے گناہوں کو بخش دے اور ہمارے سیئات (برائیوں) کا کفارہ کر دے (مٹادے)اور توہم کو نیکو کاروں کے ہمراہ و فات دے (دنیاہے اٹھا)

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ ذنوب(بڑے گناہ) استغفار کے بغیر معاف نہیں ہوتے ہاں سیئات (چھوٹے گناہ) بغیراستغفار کے بھی معاف ہو جاتے ہیں فرائض کااداکر ناخود بخودان کومٹادیتاہے۔

حدیث شریف میں آیا ہے کہ ایک مخص نے کسی اجنبی عورت کا بوسہ لے لیااور گھر ایا ہوا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوااور عرض کیا مجھے حد لگادیئے (زناکی سزاد بیخے) آپ نے واقعہ دریافت کیااس نے بتلایا: میں نے اجنبی عورت کا بوسہ لے لیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایاتم ذرا تھہر و عصر کا وقت تھا اتنے میں جماعت کھڑی ہو گئی اس مخص نے بھی عصر کی نماز باجماعت پڑھی نمازے فارغ ہوتے ہی اس نے پھر کہا مجھے حد لگائے آپ نے فرمایا: فرض نماز باجماعت پڑھے تہاراگناہ معاف ہو گیااس نے خوش ہو کر دریافت کیا یہ معافی میرے ساتھ خاص ہے؟ آپ نے فرمایا نہیں بلکہ ہر مسلمان کے لئے عام ہے اور اس عموم کے بیان کرنے کے لئے ذکورہ بالا آیت کریمہ ان الحسنات یذھبن السینات نازل ہوئی۔

### كبيرهاور صغيره كناه

حفزت ابن عباس رضی اللہ عنہ ہے کسی نے دریافت کیا کیا گناہ کبیرہ سات ہیں؟ انہوں نے جواب دیا" سات؟ سات سوسے بھی زیادہ ہیں کبیرہ گناہ"

ہم ذیل میں ان امور کی نشاند ہی کرتے ہیں جن سے کسی گناہ کا کبیر ہیا صغیرہ ہونا ثابت ہو تاہے۔

#### کبیر ه گناه

ا۔ ہر وہ گناہ کبیرہ ہے جس کی سزا قرآن یاحدیث میں جہنم ہتلادی گئی ہو جیسے کسی مسلمان کوعمداً قتل کرنا۔ ۲۔ ہر وہ گناہ کبیرہ ہے جس پر قرآن حدیث میں حد (متعین شرعی سزا) آئی ہو جیسے چوری کرنے پر ہاتھ کا ٹنا۔ ۳۔ ہر وہ گناہ کبیرہ ہے جس پر قرآن یاحدیث میں لعنت اور خداکا غضب آیا ہو جیسے عدالت میں جھوٹی گواہی دینا۔ ۴۔ ہر وہ گناہ کبیرہ ہے جس کو قرآن یاحدیث میں کبیرہ گناہ کہا گیا ہو۔

ہہراس فرض عبادت کاترک کرناجو قر آن وحدیث کی روسے فرض ہے جیسے بغیر کسی شرعی عذر کے نماز نہ پڑھنا۔ ۲۔ ہراس ممنوع کام کو کرنا جس سے قر آن وحدیث میں منع کیا گیا ہواور حرام کہا گیا ہو جیسے غیبت (بعنی کسی کے پس بیثت اس کی برائی) کرنا

2۔ ہروہ صغیرہ گناہ جس کو معمولی اور حقیر سمجھ کر کیا جائے جیسے کسی اجنبی عورت کا بوسہ لینا ۸۔ ہروہ گناہ جس کو جان کر بار بار کیا جائے جیسے نامحرم عورت کی طرف بری نیت سے بار بار دیکھنا۔ ۹۔ ہروہ گناہ جس کی مصرت یا شناعت (برائی) مذکورہ بالا کبیرہ گنا ہوں کے برابر ہویاان سے بھی زیادہ ہو جیسے مسلمانوں کے خلاف مخبری کرنااوران کے راز کا فروں کو پہنچانا۔

٠١- بندول کے حقوق جونہ ادا کئے گئے ہوں اور نہ ان سے معاف کرائے ہوں۔

### صغيره گناه

ا۔ فذکورہ بالاکبیرہ گناہوں کے علاوہ تمام برے کام سیئات جواجھے کاموں حسنات کرنے سے خود بخود مٹ جائیں پانچوں وقت کی نماز پڑھتے رہنے سے در میان میں کئے ہوئے برے کام اپنے آپ مٹ جاتے ہیں اور معاف ہو جاتے ہیں۔ فدکورہ بالا کبیرہ گناہوں کے ابتدائی مراحل میں کئے گئے برے کام جیسے بلاقصور کسی مسلمان کو قتل کرنے والے کو خنجریا پہتول دے دینا۔

ند کورہ بالا چود ھویں حدیث میں حسنات (فرائض) کے ذریعہ جن گناہوں کے معاف ہونے کی خبر دی گئی ہے وہ سب صغیرہ گناہ ہیں اس لئے آخر میں کہا گیاہے جبکہ کبیرہ گناہوں سے اجتناب کیاجائے یعنی بچاجائے اور دور رہاجائے اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سياتكم (سورة ناآيت ٣١)

اگرتم بڑے گناہوں سے بچتے رہو گے جن سے تم کو منع کیاجا تاہے توہم تمہارے برے کاموں کومعاف کردیں گے۔ بہر حال اس حدیث اور ان آیات کریمہ سے معلوم ہوا کہ انسان کو فرض عبادات پر عمل کرنے میں کو تاہی نہ کرنی چاہئے تاکہ وہ گناہ اور برے کام جن کا انسان کو احساس بھی نہیں ہو تاکہ میں یہ برے کام کر ہاہوں ان حسنات کے ذریعے اپنے آپ مٹتے اور معاف ہوتے رہیں ورنہ اگریہ چھوٹے چھوٹے گناہ اکٹھے ہوگئے تو ان کی سزا سے بغیر توبہ کئے پچنانا ممکن ہوگا خصوصاً حقوق العباد کہ اگر ادانہ کئے یاان لوگوں سے معاف نہ کرائے جن کی حق تلفی ہوئی ہوئی ہو تا محتوق ادا ہوئی ہوگا کہ اس کے اور اس ون ان کے حقوق ادا کرنے کے تو مرنے کے بعد قیامت کے دن ان کے حقوق ضرور ادا کرنے پڑیں گے اور اس ون ان کے حقوق ادا کرنے کے لئے انسان کے پاس اپنے حسنات کے سوااور پچھ نہ ہوگا نتیجہ یہ ہوگا کہ اس کے حسنات ان حقوق کے بدلے میں ان کو دے دیئے جائیں گے اور ان کے گناہ اور سیئات اس پر ڈال دیئے جائیں گے جس کی بنا پریہ خفص بدلے میں اعاذ ناللہ (خدا ہمیں اس سے بچائے) اور توفیق دے کہ ہم مرنے سے پہلے ہر حق جہم میں جائے گا ور وہ جنت میں اعاذ ناللہ (خدا ہمیں اس سے بچائے) اور توفیق دے کہ ہم مرنے سے پہلے ہر حق والے کاحق اداکر دیں یا سے معاف کر الیں بھی تفصیل احاد یہ میں آئی ہے۔

## وہ کام جن سے خطاؤں کے معاف ہونے کے علاوہ در جات بھی بلند ہوتے ہیں

الخامس عشر: عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " ألا أَدُلَّكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو
الله به الخَطَايَا وَيَرْفَعُ بهِ الدَّرَجَاتِ؟ " قَالُوا: بَلَى، يَا رسولَ اللهِ، قَالَ: " إِسْبَاغُ الوُصُوءِ عَلَى المَكَارِهِ، وَكَثْرَةُ الخُطَا إِلَى المَسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ فَذَلِكُمُ الرَّبَاطُ " رواه مسلم. المَكَارِهِ، وكَثْرَةُ الخُطَا إِلَى المَسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ فَذَلِكُمُ الرَّبَاطُ " رواه مسلم. ترجمه: حضرت الوجرية من الله عنه وسلم في فرمايا: كي من عالله عليه وسلم في فرمايا: كيامِن تم كوالي چيزنه بتلاؤل جس كي وجه سے الله تعالى خطائين معاف فرماتے بين اور جس كي وجه سے الله تعالى خطائين معاف فرماتے بين اور جس كي وجه سے الله تعالى خطائين معاف فرماتے بين صحابة في عرض كيا: كيون نبين؟ ضرور بتلا ہے الله كے رسول! آپ في ارشاد فرمايا(۱) ناگواريوں كے باوجود كامل وضوكرنا (۲) مجدول كي طرف (نماز كے لئے) زياده قدم ركنا (وور سے چل كر جانا) (۳) ايك نماز كے بعد دوسرى نماز كا انظار كرنا پس يهى تمهارى (وين كي) سرحدول كي حفاظت ہے۔ (ملم)

تشر تے: اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکفر ات کے علاوہ در جات بلند کرنے والی حسنات کا بیان بھی فرمایا ہے سابقہ حدیث میں پنجو قتہ فرض نمازوں کو 'ہر جمعہ کی نماز پابندی سے پڑھنے کو ہر رمضان کے مہینہ میں پابندی سے روزے رکھنے کو بینات (صغیرہ گناہوں) کو مٹادینے والا بتلایا تھا۔ یہ نتیوں فرض عباد تیں ہیں اس حدیث میں (ا) ناگوار حالات میں پوراو ضو کرنے کو (۲) دور سے چل کر جانے اور نماز باجماعت کے لئے مجد آنے کو (۳) ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا انتظار کرنے کو جو ان فرض عباد توں کے مکملات و متمات ہیں محوسینات کے علاوہ رفع در جات کا بھی موجب بتلایا ہے لین اصل فرض عباد توں کو اوا کرنا تو محوسینات کا موجب ہے لیکن ان کو کا مل طور پر ہواب

ومستجات کے اہتمام کے ساتھ اداکرنا محوسیِّات کے علاوہ رفع درجات کا بھی موجب ہے۔ منشاء یہ ہے کہ تمام آواب ومستجات کے اہتمام کے ساتھ ان عبادات کو اداکرنا چاہئے تاکہ تمام صغیرہ گناہوں سے پاک ہوکراللہ تعالیٰ کی بارگاہ قرب میں اعلیٰ درجات کے مستحق بنیں مزید شوق کو بڑھانے کے لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم اول صحابہ کرام سے سوال فرماتے ہیں کیامیں تم کو ایسی چیز نہ بتلاؤں جس پر عمل کر کے تم محوسیئات کے علاوہ اعلیٰ مراتب بھی حاصل کر سکو؟ صحابہ سر اپاشوق بن کر عرض کرتے ہیں ضرور بتلائے اس کے بعد تینوں چیزوں کاذکر فرماتے ہیں اور آخر میں ذالکم الرباط کی خوشخبری دے کر ایک اور سب سے اہم چیز کا بھی ذکر فرمادسے ہیں کہ فرض عباد توں کو دشمن میں ذالکم الرباط کی خوشخبری دے کرا کے اس کے بعد سے اہم چیز کا بھی ذکر فرمادسے ہیں کہ فرض عباد توں کو دشمن میں دالکم الرباط کی خوشخبری دے کرا کے اور سب سے اہم چیز کا بھی ذکر فرمادسے ہیں کہ فرض عباد توں کو دشمن میں امارہ کی دختہ اندازیوں سے بھی محفوظ رکھا جا سکتا ہے جس کی تفصیل ہے۔

نفس امارہ انسان کا سب سے زیادہ خطرناک دسمن ہے وہ جاہتاہے ہر ممکن طریق پر راحت و آسائش اور فوائد و منافع کے سبز باغ انسان کود کھاکر پرور دگار کی عبادت و طاعت سے اگر بالکل نہ روک سکے توان عباد توں میں اپنے دھوکوں اور فریب سے ایسے رخنے ڈال دے کہ ثواب سے محروم ہو جائے۔

ا۔اسباغ الوضو علی المحکارہ (ناگواراو قات یاحالات میں پورااورکامل وضوکرنا) چنانچہ خدا کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ اسی نفس کی رخنہ اندازی سے بچانے کی تدبیر بتلائی ہے ہوتا یہ ہے کہ مثلاً سخت سردی کا زمانہ ہے پانی لوٹے میں لیتے ہی جم جاتا ہے ایسے وقت میں نمازی کا وضو کرنا نفس امارہ پر بے حد شاق ناگوار اور تکلیف دہ ہوتا ہے تووہ کہتا ہے کہ اتنی سردی میں وضو کرناخود کو ہلاکت میں ڈالنا ہے ایسی ہی حالت کے لئے شریعت نے تیم کرنے کی اجازت دی ہے پھر کیوں نہ اس حکم شرعی سے قائدہ اٹھایا جائے آج وضو کے بجائے تیم کرکے نماز پڑھ لوگر جب ایک خدا پر ست پر ہیزگار نمازی اس کے کہنے میں نہیں آتا تو کہتا ہے پھر وضو ہی کرتے ہو تو پورا وضو کرنے اوراعضاء پر پوری طرح پانی بہانے کی کیا ضرورت ایک ایک چلولے کر ہاتھ پاؤں پر چڑ لوکائی ہے لیکن وضو کر نام دیندار نمازی سردی گئے کے باوجود نفس کے علی الرغم منشاء کے خلاف اس طرح کامل وضو کر تا ہے کہ کوئی عضونا خن برابر بھی سو کھا نہیں رہتا اور سنت کے مطابق ہر عضو کو تین بارا چھی طرح دھوتا ہے تو مکار نفس کر بیتارہ جاتا ہے اور نمازی رسول اللہ علیہ وسلم کے فرمانے کے مطابق ایسے طریق پر کامل اور پوراوضو کر تا اور نماز پڑھتا ہے تو اعلی مراتب قرب حاصل کرتا ہے۔

۲۔ کثرت العنطا الی المساجد (جماعت سے نماز پڑھنے کے لئے دور سے چل کر مسجد جانااور زیادہ سے زیادہ قدم رکھنا) گھر مسجد سے کافی دور ہے راحت پیند نفس امارہ کہتا ہے نماز پڑھنے کے لئے اتنی دور جانا آنااور اتناوقت برباد کرنا بے حد شاق اور گراں ہو تا ہے جماعت سے نماز پڑھنے کے شائق مسلمان کو یہ شیطان نفس امارہ بہکا کر جماعت کے شائق مسلمان کو یہ شیطان نفس امارہ بہکا کر جماعت کے ہی نماز ثواب سے محروم کرنا چاہتا ہے۔ کہتا ہے: نماز ہی تو فرض ہے جماعت تو فرض نہیں ہے چلو آج بغیر جماعت کے ہی نماز پڑھ لوا تنی دور جانا آنااور اتناوقت برباد کرناکون سی عقلندی ہے لیکن وہ جماعت سے نماز پڑھنے کا پابند نمازی اس کی بات

نہیں مانتا تو کہتاہے کہ اچھاچلو گھر پر ہی جماعت کئے لیتے ہیں اور دو چارا پنے جیسے لو گوں کو ملالیں گے مگر وہ جماعت سے نماز پڑھنے کاپابند نمازی کہتاہے میں تیرے اس فریب میں بھی نہیں آؤں گا پتۃ ہے اقامت صلوٰۃ کے معنی ہیں مسجد جاکراور مسلمانوں کے ساتھ جماعت سے نماز پڑھنااس طرح جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے پر ہی گوناگوں اجرو ثواب ملتاہے اور بیہ کہہ کر نماز باجماعت مسجد میں پڑھنے کے شوق میں مسجد کافی دور ہونے کے باوجود چلاجا تاہے نفس امارہ کے سارے ہتھکنڈے اور ثواب سے محروم کرنے کے حربے بیکار ٹابت ہوتے ہیں ذکیل وخوار ہو کراپناسامنہ لے کررہ جاتا ہے اور وہ جماعت کا پابند نمازی اپنی نماز کو شیطان کی رخنہ اندازی سے محفوظ کر لیتا ہے اور رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كے ارشاد كے مطابق رب العالمين كى بارگاہ سے مراتب عاليه كاپر وانه حاصل كر ليتا ہے اس طرح السانتظار الصلواة بعد الصلواة (ایک نماز کے بعد دوسری نماز کا نظار کرنا) اس کی دو صور تیں ہیں ا یک بیر کہ ایک نماز باجماعت ادا کرنے کے بعداس خیال سے کہ گھریاد و کان جا کرنہ معلوم کن و هندوں میں کچنس جاؤں دوسری نماز جماعت سے پڑھ سکوں یانہ پڑھ سکوں گھنٹہ ڈیڑھ گھنٹہ توہے ہی یہبیں مسجد میں بیٹھ کر دوسری نماز کاا نظار کروں تو بہتر ہے دوسری نماز جماعت سے فوت نہ ہو گی اور اتنی دیر مسجد میں بیٹھ کراللہ اللہ کر تار ہوں گایاکلام اللہ کی تلاوت کر تار ہوں گایا درود پڑھتار ہوں گا تو دوہر اثواب ملے گادستمن نفس امارہ پر نمازی کا بیہ نماز کے انتظار میں بیٹھنا سخت شاق اور ناگوار ہو تا ہے طرح طرح کے ضروری کام یاد ولا کر گھریا دو کان چلنے کا تقاضا کرتاہے فائدہ اور تفع کے سبز باغ دکھا تاہے اور دو کان یا مکان پر موجود نہ رہنے کے بھیانگ نقصان سے ڈرا تاہے اور انتہائی کو شش کر تاہے کہ کسی نہ کسی طرح گھریاد و کان چلنے پر آمادہ کروں اور د نیاوی و ھندوں میں پھنسا کراس گھنٹہ ڈیڑھ گھنٹہ کے کارہائے ثواب سے محروم کروں نیز کوشش کروں کہ اگلی نماز جماعت سے نہ پڑھ سکے لیکن خدااور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ' کے وعدوں پر پختہ یقین رکھنے والایا بند جماعت نمازی نفس کی ایک نہیں سنتااور دوسری نماز جماعت سے پڑھ کر ہی میجد سے نکاتا ہے۔ دوسری صورت بیہ ہے کہ اگر مسجد سے گھریاد کان آ تو جا تا ہے مگر فکریہی لگی رہتی ہے کہ کب دوسری نماز کاو قت ہویااڈان کی آواز آئے اور کب میں سب د ھندے چھوڑ چھاڑ کر مسجد میں جاکر جماعت سے نماز پڑھوں نفس امارہ سب کا موں کو پیج میں چھوڑ کر چلے جانے کے نقصانات بہت کچھ د کھا تاہے مگر وہ ایک نہیں سنتااور و قت ہوتے ہی مسجد میں پہنچ کر جماعت سے نماز پڑھتاہے دونوں صور توں میں اگلی نماز کا انتظار ہے مگر پہلی صورت میں انظار کے دوران مسجد میں بیٹھ کرجو ثواب کے کام کر تاہے وہ انتظار صلوٰۃ کے ثواب پر مشزاد ہیں اور دوہر انواب ملتاہے اور دوسری نماز جماعت کے ساتھ لیقینی ہو جاتی ہے اور دوسری صورت میں نہ کار ہائے ثواب کا ثواب ملتا ہے نہ ہی دوسری نماز جماعت سے پڑھنے کا یقین ہو تاہے حدیث کے الفاظ میں دونوں

صور تیں آتی ہیں بہر حال نفس آمارہ سے جنگ دونوں صور توں میں کرنی پڑتی ہے۔

ای و حتمیٰ نفس امارہ کی سر کوئی کی غرض ہے سر ورکا تئات صَلَّی الله عَلیْهِ وَسَلّم، فرماتے ہیں خالکہ الله علا خالکہ الرباط ذالکہ الرباط ذالکہ الرباط (یہی ہے تمہاری سر حدول کی حفاظت کی دی شمنول سے حفاظت کرنا کہ وہ بے خبری میں ملک کے اندر نہ تھس آئیں یااجائک حملہ نہ کردیں آج کل کی اصطلاح میں اس حفاظتی دستہ کو "رینجر فورس" کہتے ہیں ظاہر ہے کہ سر حدول کی حفاظتی تدابیر اسی وقت کی جاتی ہیں جب جنگ جاری ہویا حالت جنگ ہوا حادیث میں اس رباط کی بہت نیادہ فضیات آئی ہے اور ہر شخص کو اس دین کاکام کرنے کی نیادہ فضیات آئی ہے اور ہر سے تواب بیان ہوئے ہیں گر ہر زمانے میں اور ہر شخص کو اس دین کاکام کرنے کی سعادت حاصل نہیں ہو سکتی اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم 'عام مسلمانوں کو خطاب کرے فرماتے ہیں کہ تہمارے لئے دین کی سر حدول کو دشمن نفس امارہ کی رخنہ اندازیوں سے نہ کورہ بالااحتیا طی تدابیر کے ذریعے محفوظ کی خورہ بی اور ہر خوالے مجاہدوں اور عنص و بی اس کے کہ نفس امارہ تمہار اسب سے بڑا اور سب سے زیادہ خطر ناک دشمن ہے۔

واقعہ: ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'کسی غزوہ(کا فروں کے ساتھ جنگ) ہے مظفرومنصور تشریف لارہے تھے غازی صحابہ اس فتح و ظفر پر بے حد خوش تھے تو آپ نے ان سے خطاب فرمایا:

رجعنامن الجهادالاصغرالي الجهادالاكبرفان اعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك (اوكمال قال)

ہم چھوٹے جہاد سے (فارغ ہوکر) بڑے جہاد کی طرف واپس آرہے ہیں اس کئے کہ تمہار اسب سے بڑاد شمن تمہار اوہ نفس ہے جوہر وقت تمہارے پہلوؤں کے در میان (چھپا ہیٹھا) ہے اور ہر وقت دشمنی پر تیارہ طرح طرح کر کے در میان (چھپا ہیٹھا) ہے اور ہر وقت دشمنی پر تیارہ طرح طرح کے داحت و آسائش کے سبز باغ دکھا کریا مصرت و نقصان کے بھیانک نتائج سے ڈراکر دین کے فرائض سے غافل کرنے یاان میں دخنے ڈالنے میں مصروف رہتا ہے۔

اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'اسی دسمن نفس امارہ کی دسمنی سے خبر دار کر کے اس کے حربوں کو بیکار کرنے کے لئے مثال کے طور پر تین پیڑوں کاذکر فرماتے اور ان کی ترغیب دیتے ہیں کتنے مہربان ہیں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'اپنی امت پر سجان اللہ۔

الله تعالی ای رباط (وین کی سر حدول کی و شمنول سے حفاظت) کاذ کرذیل کی آیت کریمہ میں فرماتے ہیں۔ یابھا الذین امنوا اصبروا وصابروا ورابطوا واتقواالله لعلکم تفلحون (سورة آل عمران آیت ۲۲۰)

اے ایمان والو! (دین پر) ٹابت قدم رہواور ٹابت قدمی میں دشمنوں سے بڑھ جاوًاور (دین کی) سر حدول کی حفاظت میں دشمنوں بے بڑھ جاوًاور (دین کی) سر حدول کی حفاظت میں دشمنوں پرغالب آ جاوًاور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو تا کہ تم (دین و دنیاد ونوں میں) فلاح پاؤ۔ اور نفس امارہ کے متعلق حضرت یوسف جیسے پاک دامن نبی علی نبیناو علیہ الصلوٰۃ والسلام کی زبان سے ارشاد ہے۔ ومآ أبرىء نفسى ان النفس لامآرة بالسوءِ الامارحم ربي (سورة يوسف آيت ٥٣)

اور میں اپنے نفس کی برائت نہیں کر تابلاشبہ نفس تو بری باتوں کائی تھم کر تاہے بجزاں کے کہ میر ارب دحم فرمائے۔

اللہ تعالیٰ اپنی رحمت سے ہی اس نفس امارہ پر نفس مطمئنہ کو غلبہ عطافر مادیں اور وہ اس کی سر کو بی کرے جیسا کہ نفس امارہ کی دشمنی اور نفس مطمئنہ کی سر کو بی کا بچھ حال تینوں عباد توں کے ذیل میں بیان کر چکے ہیں یہ فرضی یا خیالی باتیں نہیں ہیں یہ وہ کھکش ہے جس سے ہر انسان کو ہر وقت سابقہ پڑتا ہے اس کئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔

حفت الجنبة بالمحارہ و حفت النیار بالشہوات ب

جنت نفس کے مکروہات سے گھیر دی گئی ہے اور جہنم نفس کی خواہشات سے گھیر دی گئی ہے جب تک انسان مکروہات کے خارزار سے نہ گزرے گا جنت میں نہیں پہنچ سکے گااور جو شخص خواہشات نفس

کے سبز ہزار میں پھنس کررہ گیاوہ سیدھاجہنم جائےگا۔

صدق الله ورسوله (الله تعالی اور اس کے رسول صلی الله علیه و سلم 'نے بالکل سی فرمایا) الله تعالی ہم سب کواپنے دین پر عمل کرنے اور نفس امارہ کے دھو کے اور فریب سے بیخے کی توفیق عطافر مائیں۔ امام نووی علیہ الرحمۃ اس حدیث کو اس باب (کثرت طرق خیر اکے ذیل میں ای لئے لائے ہیں کہ اگر انسان مکار نفس سے چوکنارہے تو ثواب کے کاموں کی کچھ کمی نہیں۔

فجراور عصركي نماز بإجماعت يزهضنا كاخصوصي ثواب

السادس عشر: عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه ، قَالَ: قَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " مَنْ صَلَّى البَرْدَيْنِ دَخَلَ الجَنَّةَ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ. " البَرْدَان ": الصبح والعصر. ترجمه: حضرت ابومو کی اشعری رضی الله عنه سے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم 'نے ارشاد فرمایا جس نے دو شخندی نمازیں (پابندی سے) پڑھ لیس وہ جنت میں داخل ہو گیا۔ (بخاری دسلم) امام نووی علیه الرحمة فرماتے ہیں دو شخندی نمازیں فجر اور عصری نمازیں ہیں۔ تشر تے: دوسری احادیث میں من صلی کے بجائے من حافظ آیا ہے جس کے معنی ہیں (پابندی کی) یہی رسول ملی الله علیہ دسلم 'کی مراد میں جس مسلم الله من الله عن الله علیہ داخت من حافظ آیا ہے جس کے معنی ہیں (پابندی کی) یہی رسول ملی الله علیہ داخت من حافظ آیا ہے جس کے معنی ہیں (پابندی کی) یہی رسول

الله صلى الله عليه وسلم 'كى مرادے كه جم مسلمان نے پابندى سے فجر اور عصر كى نماز جماعت كے ساتھ پڑھيں وہ جنت ميں ضرور جائے گاان دو نمازوں كى خصوصيت خودر سول الله صلى الله عليه و سلم قال: يتعا قبون عن ابى هريرة رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: يتعا قبون فيكم ملئكة بالليل ملئكة بالنهار و يجتمعون في صلواة الفجر و صلواة العصر ثم يعرج الذين باتوا فيكم فيسئلهم ربهم و هواعلم بهم كيف تركتم عبادى فيقولون تركناهم و هم يصلون و اتينهم و هم يصلون. (ملم)

حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمایا: فرشتے نوبت بھوبت تمہارے در میان آتے ہیں رات کے فرشتے اور دن کے فرشتے اور وہ سب فجر کی نماز اور عصر کی نماز میں اکٹھے ہوتے ہیں رات کے فرشتے فیج کی نماز پڑھ کر جاتے ہیں دن کے فرشتے فیجر کی نماز میں آتے ہیں اس طرح فیجر اور عصر کی دن کے فرشتے عصر کی نماز میں آتے ہیں اس طرح فیجر اور عصر کی نماز وں میں دن اور رات کے فرشتے ان دو و قتوں میں جمع ہوتے ہیں تو فرشتوں کارب ان (آنے اور جانے نماز وں میں دن اور رات کے فرشتے ان دو و قتوں میں جمع ہوتے ہیں تو فرشتوں کارب ان (آنے اور جانے والے گروہوں سے) دریا دن کرتا ہے حالا تکہ وہ ان فرشتوں سے زیادہ (اپنے بندوں کا حال) جانتا ہے تم نے میرے بندوں کو کس حال میں چھوڑا (رات اور دن دونوں کے) فرشتے جواب دیتے ہیں ہم نے ان کو نماز پڑھتا ہوائی چھوڑا ہے اور جب ہم ان کے پاس پہنچے تھے جب بھی وہ نماز پڑھ رہے تھے۔

اس طرح دن کے نامہ اعمال کے اول و آخر میں بھی اور رات کے اعمال نامہ کے اول و آخر میں بھی ان دو نمازوں کی پابندی کی وجہ سے نمازی مسلمان نمازوں کے پابند لکھے جاتے ہیں نامہ اعمال میں اول آخر کو ہی دیکھا جاتا ہے بہی نامہ اعمال میں اول آخر کو ہی دیکھا جاتا ہے بہی نامہ اعمال قیامت کے دن پیش ہو نگے اور بیہ نمازی جنت میں ضرور جائیں گے نیز اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جولوگ بغیر جماعت کے فجر عصر پڑھتے ہیں وہ فرشتوں کی اس گواہی سے محروم رہتے ہیں ان دو نمازوں کی شخصیص کی ایک وجہ تو یہ ہوئی دوسری وجہ مسلم ہی کی حدیث میں آیا ہے۔

عن جريربن عبدالله يقول كناجلوساعندرسول الله صلى الله عليه وسلم اذنظرالى القمرليلة البدرفقال انكم سترون ربكم كماترون هذاالقمرلا تضامون فى رويته فان استطعتم ان لاتغلبواعلى صلواة قبل طلوع الشمس وقبل غروبهايعنى الفجر والعصرثم قرافسبح بحمدربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها.

حفرت جرین عبداللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ (رات کے وقت)ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بیٹے ہوئے تھے کہ اچانک آپ کی نگاہ چودھویں رات کے چاند پر پڑی تو آپ نے فرمایا: تم اپنے رب کو (جنت میں ایسے ہی دیکھو گے جیسے تم اس چاند کو دیکھ رہے ہواس کے دیدار میں تمہیں ایسے ہی کوئی رکاوٹ اور مزاحمت نہ ہوگی جیسے اس کے دیکھنے میں نہیں ہے پس تم اگر (اپنے دنیاوی دھندوں سے (مغلوب نہ ہو اور پابندی سے طلوع آفاب سے پہلے یعنی فحرکی نماز باجماعت اور غروب آفاب سے پہلے یعنی عصر کی نماز باجماعت پڑھ سکو توان دونوں نمازوں کو باجماعت پابندی سے پڑھاکرو (تاکہ جنت میں انہی دوو قتوں میں دیدار الہی کی سعادت حاصل کر سکو) اس کے بعد آپ نے قر آن کی آیت کریمہ پڑھی پس اپنے رب کی پاکیزگی بیان کرواس کی حمد و ثنا کے ساتھ آفاب کے طلوع ہونے سے پہلے اور غروب ہونے سے پہلے (یعنی فجر اور عصر کی نماز) پڑھاکرو۔

حاصل اس حدیث کابیہ کہ جنت میں روزانہ دووقت اللہ تعالیٰ کادیدار ہواکرے گاایک فجر کی نماز کے وقت یہ آ قاب کے طلوع ہونے سے پہلے اور اس دووقتہ دیار کی سعادت وہی لوگ حاصل کر سکیں گے جو دنیا میں پابندی کے ساتھ باجماعت فجر اور عصر کی نمازیں پڑھتے دیدار کی سعادت وہی لوگ حاصل کر سکیں گے جو دنیا میں پابندی کے ساتھ باجماعت فجر اور عصر کی نمازیں پڑھتے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نے قر آن کریم بھی خاص طور پران دو نمازوں کے پڑھنے کا حکم دیا ہے۔ ان دو نمازوں کی شخصیص کی تیسری وجہ سے مسلم ہی کی حدیث شریف میں آیا ہے۔

عن رويبة رضى الله عنه قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم لن يلج النار

احدصلي قبل طلوع الشمس وقبل غروبهايعني الفجروالعصر.

حضرت رویبہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'سے سنا ہے کہ جو کوئی بھی(پابندی کے ساتھ)طلوع آفتاب سے پہلے اور بعد نماز باجماعت پڑھے گا یعنی فجر اور عصر کی نمازیں پڑھے گاوہ گنجنر مدین خاریدیں

ہر گز جہنم میں داخل نہ ہو گا۔

اس حدیث ہے ایک طرف ندکورہ آیت کریمہ کی تفییر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمادی فسیح بعد دہك (الآیہ) ہے مراد نماز فجر اور نماز عصر ہیں دوسری طرف جہنم ہے مطلق نجات پانے کی بشارت دی۔

ان دو نمازوں کو پابندی ہے ادا کرنے کی خصوصیت احادیث میں یہ بھی بیان کی گئے ہے کہ پہلی اُمتوں پر صرف یہی دو نمازیں فرض کی گئی تھیں مگرانہوں نے ان دو نمازوں کو بھی پڑھ کرنہ دیااسی لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'ان دو نمازوں کی اس قدر تاکید فرمارہ ہیں اور ترغیب دے رہے ہیں چنانچہ لیلۃ الاسراء میں پانچ نمازیں فرض ہونے ہے پہلے بھی آپ بعثت کے بعداول دن سے برابر یہی دو نمازیں مسلمانوں کے ساتھ جماعت سے پڑھاکرتے تھے۔

ان خصوصیات کے علاوہ جو خصوصیات بیان کرتے ہیں وہ چنداں اہم نہیں اس لئے کہ وہ اور نمازوں میں بھی یائی جاتی ہیں۔
میں بھی یائی جاتی ہیں۔

امام نووی رحمہ اللہ کثرت طرق خیر کے باب میں اس حدیث کولائے ہیں کہ مسلمان ان دو نمازوں کو ہر گزنہ حچوڑیں کہ بڑی محرومی اور بدنصیبی کا موجب ہے اللہ تعالیٰ ہم سب کوان دو نمازوں کو بھی اور باقی تین نمازوں کو بھی یا بندی سے مسجد میں جاکر جماعت کے ساتھ پڑھنے کی تو فیق عطافر مائیں آمین۔

## بیاری اور سفر کی حالت میں اللہ تعالیٰ کی خصوصی رعایت

السابع عشر : عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إِذَا مَرِضَ العَبْدُ أَوْ سَافَرَ كُتِبَ لَهُ مِثْلُ مَا كَانَ يَعْمَلُ مُقِيماً صَحِيحاً " رواه البخاري .

ترجمہ: حضرت ابو موسیٰ اشعری سے مروی ہے کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمایا ہے جب مسلمان بندہ بیار ہوجا تا ہے یاسفر میں چلاجا تا ہے (اور صحت یا قیام کی حالت میں جو نفل عباد تیں اوراذ کارواوراد کیا کرتا تھاوہ اب بیاری پاسفر کی وجہ سے نہیں ادا کر سکتا تق)اس کے لئے نامہ اعمال میں وہ تمام عبادات لکھ دی جاتی ہیں جو وہ صحت اور قیام کی حالت میں کیا کرتا تھا۔ بخاری۔

تشریح: مرض اور سفر دوالیی حالتیں ہیں کہ ان میں رب کریم ور حیم نے فرض عباد توں میں بھی تخفیف فرما دی ہے شریعت کا تھم ہے کہ اگر سفر میں پانی تلاش کرنے کے باوجود نہ ملے یا بیاری میں یانی سے وضو کرنے یا نایا کی کا عسل کرنے میں مرض کے بڑھ جانے کا اندیشہ ہو تویانی کے بجائے یاک مٹی سے تیم کر لواور اگر کھڑے ہو کر نماز نہیں پڑھ سکتے تو ہیٹھ کر پڑھ لواگر ہیٹھ کر بھی نہیں پڑھ سکتے تو لیٹے لیٹےاشاروں ہی سے پڑھ لو چھوڑومت جس طرح بھی بن پڑے پڑھ لوسفر میں تواللہ تعالیٰ نے اپنے کرم سے خود ہی فرضوں میں جار کے بجائے دو فرض کر دیئے اور مرض وسفر دونوں حالتوں میں فرضوں کے علاوہ سنتوں کے ترک کرنے کا اختیار دے دیا اسی طرح رمضان کے فرض روزے بھی ترک کرنے کی اجازت دے دی کہ وطن پہنچ کریا تندر ست ہو کراتنے دن کے روزے رکھ لینا۔ ا یک پانچوں وفت کی نمازوں اور سنن ونوا فل 'اذ کار واوراد کے پابند نمازی کواپنی اس حالت پر رونا آتا ہے اور سخت افسوس ہو تاہے کہ فرض نمازیں بھی ادھوری سدھوری ادا ہور ہی ہیں سنن دنوا فل اور اذ کار واور اد بھی سب چھوٹ گئے ہیں بڑی سخت محرومی محسوس کر تاہے اللہ کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'ایسے ہی عبادات کے شیدائی مسلمان بندے کو اس حدیث میں اطمینان د لاتے ہیں کہ گھبر اؤمت صبر وشکر سے کام لواور بے فکر رہو تندرستی اور قیام کے زمانہ میں تم جس قدر عباد تیں خواہ فرض ہوں خواہ نفل روزانہ ادا کیا کرتے تھے اور تمہارے نامه اعمال میں لکھی جاتی تھیں وہ سب بیاری اور سفر کی حالت میں بھی لکھی جار ہی ہیں تو بندہ رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'کی زبان مبارک سے بیہ خوشخبری سن کر بے حد خوش اور مطمئن ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی شان کریمی سے میر ایچھ بھی نقصان نہیں ہونے دیا کچھ نہ کرنے کے باوجو د سب کچھ لکھا گیااور اللہ تعالیٰ کا شکرادا کر تاہے اور تندرست ہونے یا قیام کے بعد خوشی خوشی زیادہ سے زیادہ عباد تیں پورے اہتمام سے ادا کر تاہے اس یقین کے ساتھ کہ اگر پھر بیار ہوایاسفر کرنا پڑا تو بغیر کئے یہ سب عباد تیں نامہ اعمال میں لکھی جائیں گی یہی ترغیب و تحریص نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم ' کے اس خوشخری سانے کا مقصد ہے اللہ تعالیٰ اپنے محبوب نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'کی امت کوزیادہ سے زیادہ حسن عمل کی تو فیق عطا فرما ئیں اور یہی مقصد ہے امام نو وی رحمہ اللہ کے اس حدیث کواس باب میں ذکر کرنے کاور نہ بظاہر تواس حدیث میں کسی بھی عمل خیر کاذکر نہیں ہے اس مقصد کوواضح کرنے کی غرض ہے ہم نے اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم ہے اتنی تفصیلی شرح کی ہے حدیث کے ترجمہ کے لئے ایک سطر کافی تھی مگر پڑھنے والے تشنہ رہتے کہ اس حدیث میں توکسی بھی کار ثواب کاذکر نہیں ہے۔واللہ المو فق۔

ہر نیک کام تواب کا کام ہے

الثامن عشو: عن جَابِر رضي الله عند ، قَالَ : قَالَ رسولُ الله صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : "

كُلُّ مَعْرُوفِ صِدَقَةً " رواً البخاري ، ورواه مسلم مِنْ رواية حُذَيفة رضي الله عند .

ترجمہ: حضرت جابِر رضی الله عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں رسول الله صلی الله علیہ وسلم 'نے فرمایا ہے: ہر (ازروئے شریعت) بھلاکام تواب کاکام ہے بخاری نے اس حدیث کوروایت کیا ہے۔
الم نووی رحمہ الله فرماتے ہیں لهم مسلم نے حضرت حذیفہ رضی الله عنہ سے بھی اس حدیث کوروایت کیا ہے۔
تشر تے: گو حضرت جابراور حضرت حذیفہ رضی الله عنہاد ونوں صحابی اس حدیث کے راوی ہیں باقی بھلے کاموں کی کافی تعداد اس باب کی حدیثوں کے ذیل میں بیان ہو چکی ہے صرف اتنا اضافہ کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ نہ نیک کام کرنے والے کی ذاتی خواہش کا عتبار ہے نہ کسی دوسرے انسان کی خواہش کا نیک یا بھلاکام مرف وہی ہے جس کو اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم 'نیک اور بھلاکام فرمادیں۔ اس لئے کہ صرف وہی ہے جس کو اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم 'نیک اور بھلاکام فرمادیں۔ اس لئے کہ انسانی خواہش اور مجت کا حال تو یہ ہے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

وعسى ان تكرهواشيئا وهوخيرلكم وعسى ان تحبواشيئا وهوشرلكم والله يعلم وانتم لاتعلمون (سورة بقره آيت٢١٥)

کچھ بعید نہیں کہ تم کسی چیز کو ناپسند کروحالا نکہ وہ تمہارے حق میں اچھی ہواور کچھ بعید نہیں کہ تم کسی چیز کو باستا کے جن میں بری ہواور اللہ ہی (اچھی بری چیز کو) جانتا ہے تم نہیں جیز کو پسند کروحالا نکہ وہ چیز تمہارے حق میں بری ہواور اللہ ہی (اچھی بری چیز کو) جانتا ہے تم نہیں جانتے (کہ کون می چیز بری ہے 'کون می اچھی ہے)

اس کی وجہ بیہ ہے کہ ہم لیعنی تمام انسانوں کی پسنداور ناپسند میں بیشتر دخل دسٹمن لیعنی نفس امارہ کادخل ہو تا ہے اور اس کی خواہشات تمامتر ہمارے حق میں مصر ہی ہوتی ہیں آپ اس سے پہلے ایک حدیث میں پڑھ چکے ہیں۔ حفت الجنة بالمکارة و حفت النار بالشهوات

جنت مکروہات نفس کے خارزارہے گھری ہوئی اور جہنم خواہشات نفس کے سبز ہزاروں میں گھری ہوئی ہے۔
اگر خواہشات نفس پر عمل کرو گے سیدھے جہنم میں جاؤ گے ہاں اگر نفس کی خواہشات کو محکرا کر مکروہات نفس پر عمل کروگے سیدھے جہنم میں جاؤ گے سجان اللہ کتناواضح معیار جہنم اور جنت میں جانے کا بیان فرمایا ہے نبی رحت صلی اللہ علیہ وسلم 'نے کاش کہ امت اس پر عمل کرے واللہ الموفق۔

باغ والول اور تھیتی والول کاجو بھی نقصان ہواس پر نواب ملنے کابیان

التاسع عشر : عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَا مِنْ مُسْلِم

يَغْرِسُ غَرْساً إلاَّ كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةً ، وَمَا سُرِقَ مِنهُ لَهُ صَدَقَةً ، وَلاَ يَرْزَؤُهُ أَحَدُ إلاَّ كَانَ لَهُ صَدَقَةً " رواه مسلم .

وفي رواية لَهُ: " فَلاَ يَغْرِسُ الْمُسْلِمُ غَرْساً فَيَأْكُلَ مِنْهُ إِنْسَانٌ وَلاَ دَابَّةٌ وَلاَ طَيْرٌ إلاَّ كَانَ لَهُ صَدَقة إِلَى يَومِ القِيَامةِ ". وفي رواية لَهُ: " لاَ يَغرِسُ مُسْلِمٌ غَرِساً ، وَلاَ يَزرَعُ زَرعاً ، فَيَأْكُلَ مِنهُ إِنْسَانٌ وَلاَ دَابَةٌ وَلاَ شَيءٌ ، إلاَّ كَانَتْ لَهُ صَدَقَةً ".

وروياه جميعاً من رواية انس رضى الله عنه. قوله "يرزؤه" اي ينقصهُ

ترجمہ: حضرت جابررضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے ارشاد فرمایا جس کسی مسلمان نے کوئی در خت لگایا توجو بھی اس کا پھل کسی نے کھایا اس کا ثواب اس کو ملے گااور جو بھی اس کے پھل چوری گئے وہ بھی اس کے لئے ثواب کا موجب ہیں اور جو بھی کسی نے اس کا نقصان کیا اس کا بھی اس کو ثواب مسلم نے اس حدیث کوروایت کیا۔

مسلم ہی کی ایک اور روایت میں ہے جس مسلمان نے بھی کوئی در خت لگایا اور کسی انسان نے یا چوپایہ نے بایر ندہ نے اس کا پھل کھالیا تواس کو قیامت کے دن تک اس کا ثواب ملتارہے گا۔

مسلم ہی کی ایک اور روایت میں ہے جس مسلمان نے کوئی بھی در خت لگایایاً کوئی کھیت بویااور کسی انسان نے یاکسی چوپایہ نے یاکسی نے بھی کچھ کھالیا تواسکا ثواب مالک کو ملتارہے گا۔

اور بخاری و مسلّم دونوں نے اس حدیث کو حضرت انس رضی اللّٰد عنہ سے بھی روایت کیاہے امام نووی رحمہ اللّٰد بریزء کے معنی بتلاتے ہیں" نقصان کیا"

تشر تے اس حدیث پاک میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'باغوں اور کھیتوں کے مسلمان مالکان کو کرم اخلاق اور بلند حوصلگی کی تعلیم دینا چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے تمہیں باغ یا کھیت کامالک بنایا ہے تمہیں اس قدر تنگدل اور بے حوصلہ نہ ہونا چاہئے کہ اگر کسی انسان نے یا جانور نے یا پر ندہ نے باغ سے پھل کھا لئے یا کسی جانور نے کھیت میں منہ ڈال دیا تو گئے غصہ ہو نے اور گالیاں دینے کیا خبر ہے وہ انسان یا حیوان بھوکا ہی ہو تو بھو کے پیٹ کو بحر ناتو بہر حال کار ثواب ہے اسی طرح باغ یا کھیت کا کسی اور قتم کا کوئی نقصان ہو گیا تو باغ یا کھیت کے رکھوالے کو بر ابھلا کہ خاصل ہے کہ باغ یا کھیت کا جو بھی نقصان ہو اس کو منجانب اللہ باور کر کے صبر کرنا چاہئے اور جو بھی گیا ہے اس کا شکر اداکر ناچاہئے تو اللہ تعالی ضروراس کی کو پوراکر دیں گے اور نقصان کی تلائی فرمادیں گے اللہ تعالی کا وعدہ ہے۔ لئن شکو تم لازیدنکم (سورۃ ابراہیم آیت عید کی آگ بھانے کے لئے دوچار کے بھوں کے لئے دس زیادہ ترغصہ اس وقت آتا ہے جب بھوکا اینے پیٹ کی آگ بھانے کے لئے دوچار کے بھاوں کے لئے دس زیادہ ترغصہ اس وقت آتا ہے جب بھوکا اینے پیٹ کی آگ بھانے کے لئے دوچار کے بھاوں کے لئے دس

ہیں کچے پھل گرادیتا ہے یا جانور کھیت میں تھس کر کھانے کے علاوہ اپنے قد موں سے کھیت کوروند دیتا ہے کھا تا کم ہے اور نقصان زیادہ کرتا ہے اس کے پیش نظر ہر قتم کے نقصان کو بھی ثواب کا موجب فرمایا ہے۔

امام نو دی رحمہ اللہ اس حدیث کو کثرت طرق خیر کے باب میں اس کئے لائے ہیں کہ یہ تو وہ کام ہیں جنہیں بغیر کچھ کئے دھرے محض ثواب کی نیت کر لینے پر ثواب ملتاہے بہر حال ثواب کی لگن ہونی چاہئے پھر کار ہائے ثواب تو بے حدو حساب ہیں اللہ تعالیٰ ہم سب کو یہ لگن عطافر مائیں آمین۔

مسجد میں نماز باجماعت پڑھنے کے لئے آنے جانے میں ہر قدم پر ثواب ملتاہے

العشرون : عَنْهُ ، قَالَ : أراد بنو سَلِمَةَ أَن يَنتقِلوا قرب المسجِدِ فبلغ ذلِكَ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ لهم : " إنَّهُ قَدْ بَلَغَنِي أَنَّكُمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَنتقِلُوا قُربَ المسجِد ؟ " فقالُوا : نَعَمْ ، يَا رَسُول اللهِ قَدْ أَرَدْنَا ذلِكَ . فَقَالَ : " بَنِي سَلِمَةَ ، دِيَارَكُمْ ، تُكْتَبْ آثَارُكُمْ ، وَقَالَ : " بَنِي سَلِمَةَ ، دِيَارَكُمْ ، تُكْتَبْ آثَارُكُمْ ، وَقِي روايةٍ : " إنَّ بِكُلِّ خَطوةٍ دَرَجَةً " رواه مسلم . وفي روايةٍ : " إنَّ بِكُلِّ خَطوةٍ دَرَجَةً " رواه مسلم . وفي رواية أنس رضي الله عنه . وَ" بَنُو سَلِمَةَ " بكسر اللام : ويله معروفة مِنَ الأنصار رضي الله عنه ، وَ" آثَارُهُمْ " : خطاهُم .

ترجمہ: حضرت جابررضی اللہ عنہ کہتے ہیں قبیلہ بنوسلمہ نے ارادہ کیا کہ وہ (اپنی بستی سے) مبحد نبوی کے قریب منتقل ہو جائیں تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو (بنوسلمہ کے اس ارادہ کی) خبر ملی تو آپ نے (اس خبر کی تقدیق کی غرض سے) فرمایا: جھے خبر ملی ہے کہ تم لوگ مجد کے قریب منتقل ہو ناچاہتے ہو؟ تو انہوں نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! ہم نے یہ ارادہ کیا تو ہے تو آپ نے فرمایا: اے بنوسلمہ! اپنی بستی ہیں، ہی رہو تمہارے قد موں کے نشان کھے جاتے ہیں۔ (مسلم نے اس حدیث کو روایت کیا) اورایک روایت میں ہے بلاشبہ ہر قدم پر ایک در جہ (بلند ہوتا) ہے امام بخاری نے بھی حضرت انس رضی اللہ عنہ می حضرت انس رضی اللہ عنہ می حدیث روایت کی ہے (صرف لفظوں میں فرق ہے مفہوم ایک ہے) امام نودی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں بنوسلمہ لام کے زیر سے انصار رضی اللہ عنہم کا مشہور و معروف قبیلہ ہے اور نشان قدم سے مراد قدم ہیں۔

تشر تے: واقعہ! فقبلہ بنی سلمہ مدینہ طیبہ کی ایک نواحی بستی میں مدینہ سے دو تین میل فاصلہ پر آباد تھا مسجد نبوی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کے قرب وجوار میں بچھ رہائٹی زمین کے قطعے خالی ہوئے تواس فقبلہ نے اس خیال سے کہ ہماری بستی مسجد سے قریب ہو جائے گی پانچوں وقت جواتنی دور سے چل کر آنا پڑتا ہے اس سے زیج جا کمیں گے منتقل ہونے کا ارادہ کیا مگر دراصل یہ خیال انسان کے پوشیدہ دسمن آسائش پسند نفس امارہ کاایک فریب تھاوہ

راحت و آسائش کاسبر باغ دکھاکراس اجر عظیم اور رفع در جات سے محروم کرناچا ہتا تھاجود ورسے چل کر آنے کی بنا پر ان کو مل رہا تھا حضور صلی اللہ علیہ وسلم 'کو ان کے اس ارادہ کی اطلاع ہوئی تو آپ نے ان کو بلا کر ان سے دریافت کیا توانہوں نے عرض کیا جی ہاں ارادہ تو کیا ہے تو نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم' نے ان کے نام بنوسلمہ سے خطاب کر کے بتاکید اس ارادہ سے بازر کھااور نفس امارہ کے اس فریب سے آگاہ کیا اور بتلایا کہ محبد سے قریب ہو کر کتنے بڑے اجرو ثواب سے محروم ہو جاؤگے جو پانچوں وقت اتنی دور سے چل کر مسجد میں آنے کی مشقت پر تم کو مل رہا ہے کتنا بڑا خسارہ ہے چنانچہ بنوسلمہ نے دستمن نفس امارہ کے اس فریب سے آگاہ ہو کر منتقل ہونے کا ارادہ مل رہا ہے کتنا بڑا خسارہ ہے جاتا ہو کہ مطابق اس نقصان عظیم سے نج گئے۔

کے لئے اس اجر عظیم سے محروم ہوجاتے۔

اب بھی جبکہ قریب قریب ہر بہتی میں معجدیں بن گئی ہیں بڑی معجد میں جہاں زیادہ نمازی ہوتے ہیں اور بڑی جماعت ہوتی ہے اگرچہ دور ہو چل کر جانا اجر و تواب کا موجب ہے الایہ کہ محلّہ کی معجد کے ویران ہو جانے کا ندیشہ ہویا وقت نکل جانے کا خوف ہو تو قریب کی معجد میں ہی نماز پڑھ لینی چاہئے وقت پر نماز پڑھنے اور خدا کے گھر کو ویران ہونے سے بچانے کے اجر و تواب سے اس اجر و تواب کے نقصان کی مکافات ہو جائے گی جو دور سے چل کر معجد جانے پر ملتا آگر کسی اور دنیوی غرض یا منفعت کی بنا پر کوئی بھی صورت اختیار کی گئی تو وہ غرض تو پوری ہو جائے گی منفعت جاصل ہو جائے گی مگر اجر و تواب مطلق نہیں ملے گا انما الاعمال بالنیات حضور صلی اللہ علیہ و سلم مکاار شاد ہے۔ عملوں کا مدار نیتوں پر ہے۔

گرمی جاڑے اور برسات میں دورسے چل کرمسجد آنے والے کا ثواب

الحادي والعشرون: عن أبي المنذِر أُبي بن كَعْب رضي الله عنه ، قَالَ : كَانَ رَجُلُ لا أَعْلَمُ رَجِلاً أَبْعَدَ مِنَ المَسْجِدِ مِنْهُ ، وَكَانَ لاَ تُحْطِئُهُ صَلاةً ، فَقيلَ لَهُ أَوْ فَقُلْتُ لَهُ : لَو اشْتَرَيْتَ حِمَاراً تَرْكَبُهُ فِي الظَلْمَه وفِي الرَّمْضَاء ؟ فَقَالَ : مَا يَسُرُّنِي أَنَّ مَنْزِلِي إِلَى جَنْبِ المَسْجِدِ إِنِّي حِمَاراً تَرْكَبُهُ فِي الظَلْمَه وفِي الرَّمْضَاء ؟ فَقَالَ : مَا يَسُرُّنِي أَنَّ مَنْزِلِي إِلَى جَنْبِ المَسْجِدِ إِنِّي حِمَاراً تَرْكَبُهُ فِي الظَلْمَ وَفِي اللهَ السَّجِدِ وَرُجُوعِي إِذَا رَجَعْتُ إِلَى أَهْلِي ، فَقَالَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " قَدَّ جَمَعَ الله لَكَ ذَلِكَ كُلَّهُ """ رواه مسلم . وفي رواية : " إِنَّ لَكَ مَا احْتَسَبْتَ " . " الرَّمْضَاء " : الأرْضُ التي أصابها الحر الشديد .

جلداوّل

ترجمہ: حضرت ابوالمنذرائی بن کعب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں ایک آدی تھا میرے علم میں مجد سے اس کے گھرسے زیادہ دور کی اور کا گھرنہ تھااور (جماعت کی پابندی کا یہ حال تھا کہ) کوئی نماز باجماعت اس سے نہیں چھوٹی تھی تواس سے کہا گیایا میں نے اس سے کہا (راوی کو شک ہے کہ روایت میں پہلا لفظ ہے یادوسر ا) اگرتم ایک گدھا خرید لواور اندھیری را توں میں یا پہتی ہوئی دو پہر میں اس پر سوار ہو کر معجد آؤ جاؤ (تو کتا اچھا ہو) اس شخص نے جواب دیا (تکلیف سے بیخے کے لئے گدھا خرید نا تو دور کی بات ہے) مجھے تو یہ بھی پند نہیں کہ میر اگھر معجد کے پہلومیں ہو میں تو چاہتا ہوں کہ میر ایر (معجد) چل کر آنا اور جب گھروا پس جاؤں تو پیادہ لوٹنا میرے نامہ اعمال میں لکھا جائے تورسول میر اید صلی اللہ علیہ وسلم 'نے (اس کا یہ عاشقانہ جواب س کر) فرمایا: (مبارک ہو) یقینا اللہ تعالیٰ نے تہارے گئے یہ سب جمع فرمادیا (آنے اور جانے کے ایک ایک قدم کا ثواب تمہیں ملے گا)
ام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں ایک روایت میں آیا ہے جو تم نے نیت کی وہ تمہیں ضرور ملے گا' نیز فرماتے ہیں عربی میں رمضاء شدیدگری سے پہتی ہوئی زمین کو کہتے ہیں۔

تشریخ: سیحان اللہ! نماز باجماعت سے کس قدر والہانہ عشق ہے کہ اندھیری را توں کے تمام خطرے اور شدید گری سے پہتی ہوئی زمین پرپاپیادہ چلنے کی تمام تکلیفیں سب گوارا ہیں گر باجماعت نمازنہ چھوٹے بیچ فرمایا ہے اللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم'نے!!

حفت الجنة بالمكاره جنت مكروہات نفس سے گھرى ہوئى ہے۔ ان مشقتوں كے خارزار سے گزرے اور قد موں كو فگار (زخمى) كئے بغير جنت نہيں مل سكتى الله تعالى ہم سب

مسلمانوں کو نماز باجماعت کاعشق نہ سہی شوق ہی عطافر مائیں آمین۔

اس باب کی سابقہ احادیث میں پاپیادہ متجد جانے کے اجرو ثواب کی تفصیلات گزر چکی ہیں۔ جنت میں لے جانے والی جالیس خصلتوں کا بیان

َ الثّاني والعشرون : عن أبي محمد عبدِ اللهِ بنِ عمرو بن العاصِ رَضِي الله عنهما ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " أَرْبَعُونَ خَصْلَةً : أَعْلاَهَا مَنيحَةُ العَنْزِ ، مَا مِنْ عَامِلِ يَعْمَلُ بِخَصْلَة مِنْهَا ؛ رَجَاءَ ثَوَابِهَا وتَصْدِيقَ مَوْعُودِهَا ، إلاَّ أَدْخَلَهُ اللهُ بِهَا الجَّنَّة " رواه البخاري . " اِلمَنيحَةُ ": أَنْ يُعْطِيَهُ إِيَّاهَا لِيَأْكُلَ لَبَنَهَا ثُمَّ يَرُدُّهَا إِلَيْهِ .

ترجمہ: حضرت ابو محمد عبداللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہا کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم' نے فرمایا ہے چالیس خصلتیں ہیں جن میں سب سے اعلیٰ خصلت دودھ والی بکری کاعطیہ ہے جو بھی کوئی عمل کرنے والا ان چالیس میں سے کسی بھی خصلت پر اس کے نواب کی اُمید پر اور جس چیز کاوعدہ کیا گیاہے اس وعدہ کو دل سے سچا جاننے اور ماننے کے بعد اس پر عمل کرے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کو ضرور جنت میں داخل فرمائیں گے۔ (بخاریؒ نے اس حدیث کور وایت کیا)

امام نووی رحمہ الله فرماتے ہیں عربی میں منیجة اس دودھ دینے والی بکری کو کہتے ہیں جسے مالک کسی حاجت مند کودودھ پینے کے لئے عاربیة دے دےاور جب دودھ ختم ہو جائے تو واپس لے لے۔

تشری خدیث شریف میں صرف دودھ کے اس معمولی سے عطیہ کو سب سے اعلیٰ خصلت قرار دیا ہے اس سے ظاہر ہے کہ باتی انتالیس خصلتیں اس سے بھی زیادہ معمولی اور اونی درجہ کے کام ہیں (جن کی تفصیل گذشتہ احادیث میں آچکی ہے) لہذا اس حدیث کا حاصل یہ ہے کہ کسی بھی حاجت مند کی کسی بھی حاجت کو پورا کر دینا اگرچہ کتنی ہی معمولی ہو عنداللہ اور عندالرسول اجر عظیم کا موجب ہے اور ان پر جنت میں داخل فرمانے کاوعدہ ہے گریہ اجر عظیم جب ہی ملتاہے کہ جبکہ اجر کے وعدوں پر کامل یقین ہواور نیت خالص ہو ورنہ اگرنام و نمود کے لئے مریہ اجر عظیم جب ہی ملتاہے کہ جبکہ اجر کے وعدوں پر کامل یقین ہواور نیت خالص ہو ورنہ اگرنام و نمود کے لئے یا جب من کے معنی ہیں عاد تیں اس سے معلوم ہوا کہ اس اجراور اس وعدے کے مستحق وہی نصائل سے تعبیر کیاہے جس کے معنی ہیں عاد تیں اس سے معلوم ہوا کہ اس اجراور اس وعدے کے مستحق وہی لوگ ہیں جن کی عادت پور گ کہ کردیں چین نہ آتے ظاہر ہونے کی روشن دلیل ہاس گئے کہ حدیث شریف میں آتا ہے۔

عن انس قال قال رسول الله مَلْنِاللهِ الخلق عيال الله فاحب الخلق الى الله من احسن الى عياله (اوكمال قال)

حضرت الس رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم'نے فرمایا: مخلوق الله تعالیٰ کی عیال (کنبه) کے ساتھ اچھاسلوک کرے۔ (کنبه) ہے لہٰذا الله سب سے زیادہ محبت اس سے فرما تاہے جواس کی عیال (کنبه) کے ساتھ اچھاسلوک کرے۔ امام نودی رحمہ الله اس حدیث کواس باب میں اس لئے لائے ہیں کہ بیہ تمام کارہائے خیر اسی وقت اجرو ثواب کا موجب ہونگے جب کہ الله تعالیٰ اور رسول صلی الله علیہ وسلم'کے وعدوں پر کامل یقین ہواور خلصالوجہ اللہ انجام دیئے جائیں۔ ضرور ت مند کو معمولی سے معمولی چیز دینے پر بھی خداخوش ہو تاہے

الثالث والعشرون: عن عَدِي بن حَامِّ رضي الله عنه، قَالَ: سَعت النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، يقول: " اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بشقِّ " " تَمْرَةٍ " مُتَّفَقُ عَلَيهِ. وفي رواية لهما عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: " مَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ إلاَّ سَيُكَلِّمُهُ رَبُّهُ لَيْسَ بَينَهُ وَبَيْنَهُ تَرْجُمَانُ ، فَيَنْظُرُ أَيْمَنَ مِنْهُ فَلاَ يَرى إلاَّ مَا قَدَّمَ، وَيَنْظُرُ أَشْلُمَ مِنْهُ فَلاَ يَرى إلاَّ مَا قَدَّمَ، وَيَنظُرُ بَيْنَ يَدَيهِ فَلاَ فَلاَ يَرى إلاَّ مَا قَدَّمَ، وَيَنظُرُ بَيْنَ يَدَيهِ فَلاَ

یَرَی إِلاَّ النَّارِ تِلقَاءَ وَجْهِهِ، فَاتَقُوا النَّارَ وَلَو بِشِقٌ تَمْرَةٍ، فَمَنْ لَمْ یَجِدْ فَبِکَلِمَةٍ طَبَّبَةٍ "

ترجمہ: حضرت عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'کو

یہ فرماتے ہوئے سنا (جہنم کی) آگ سے بچو اگرچہ مجبور کے ایک کلڑے سے ہی ہو (بخاری اور مسلم دونوں نے اس حدیث کوروایت کیا) اور بخاری اور مسلم ہی کی ایک روایت میں انہی عدی بن حاتم رضی اللہ عنہ سے مروی ہے تم میں سے ہر ایک شخص سے اس کارب (براہ راست) بات کرے گا (اس طرح کہ ) اس کے اور اس کے رب کے در میان کوئی (دوسر ا) ترجمان نہ ہوگا پس (اس وقت) وہ اپنے وائیں عبوب کے کئے ہوئے اعمال کے سوا پجھ نہ ہوگا اور بائیں جانب دیکھے گا تو (او ھر بھی) اس کے کئے ہوئے اعمال کے سوا پجھ نہ ہوگا اور سامنے آگ کے کئے ہوئے اعمال کے سوا پجھ نہ ہوگا اور سامنے (کی طرف) دیکھے گا تو اس کے منہ کے سامنے آگ ہی آگ ہوگی اور کے خور کے کلڑے کے در بیا کی بی بچوا کرچہ ایک مجبور کے کلڑے کے ذریعے ہی بچوا وراگریہ بھی میسر نہ ہو تو انجھی بات (کے ذریعہ سے) بی بچوا گرچہ ایک مجبور کے کلڑے کے ذریعہ بی بچوا وراگریہ بھی میسر نہ ہو تو انچھی بات (کے ذریعہ سے) بی بچوا گرچہ ایک مجبور کے کلڑے کے ذریعہ بی بچوا وراگریہ بھی میسر نہ ہو تو انچھی بات (کے ذریعہ سے) بی بچوا

تشر تے: قیامت کے دن اللہ تعالی براہ راست ہر بندے سے اس کے کئے ہوئے اعمال کے متعلق سوال فرمائیں گے کہ میں نے عمر بجر بچھ پربے شارا نعامات اور احسانات کئے بتلا تو نے اس کا شکریہ کس طرح اوا کیا بندے کے پاس اس وقت عمر بھر کئے ہوئے اعمال کے سوا پچھ نہ ہوگا وائیں طرف نیک اعمال ہوں گے اور بائیں طرف بداور سامنے کی جانب ایک طرف جہنم کی بھڑ کتی ہوئی آگ ہوگی اور دوسری طرف جنت لہلہاتی ہوگی حساب اعمال کے بعد جن کی جانب ایک طرف جنت کہا مال وزنی ہوئے وہ تو جہنم کی آگ میں ڈال دیئے جائیں گے اور جن کے وائیں جانب کے اعمال وزنی ہوئے وہ تو جہنم کی آگ میں ڈال دیئے جائیں گے اور جن کے دائیں جانب کے اعمال وزنی ہوئے جائیں گے قر آن کریم کی فہ کورہ ذیل آیات اس پرروشنی ڈالتی ہیں۔

۱. واذا الجحیم سعوت و اذاالجنة از لفت علمت نفس مآاحضوت (سورة تحویر آیت ۱۳۲۱)
 اور جبکه جنم بحژ کا دی جائے گی اور جبکه جنت بالکل قریب کر دی جائیگی اس وقت ہر ایک کو معلوم ہو جائے گا کہ وہ کیالایا ہے۔

۲. ينبوا الانسان يومئذ بماقلم واخر الردن انسان كوبتلاياجائ گاجوال نے كيايانه كيا هوگا (سورة تيامه آيت ۱۳)
۲. علمت نفس ماقدمت واخرت مرضخ ال ال كاكه ال نے كياكيا اور كيا نہيں كيا۔ (سورة انفلا آيت ۵)
٤. يومئذ يصدر الناس اشتاتاً ليروااعمالهم فمن يعمل مثقال ذرة خير ايره ومن يعمل مثقال ذرة شرايره ومن يعمل مثقال ذرة شرايره. (دلال آيت ۸۲۱)

اس دن لوگ مختلف گروہوں میں واپس ہوں گے تاکہ اپنا انمال کواپی آنکھوں سے دیکھ لیں پس جس نے ذرہ برابر بھی نیک کام کیا ہوگااس کو دیکھ لے گااور جس نے ذرہ برابر بھی کوئی براکام کیا ہوگااس کو دیکھ لے گا(حشر کے دن) ۵. فامامن ثقلت موازینه' فهوفی عیشهٔ راضیه' وامامن خفت موازینه' فامه هاویهٔ. (تاریه ۹۲۱)
 پس جس کے وزن کئے ہوئے اعمال وزنی ہوں گے تو وہ پبندیدہ زندگی بسر کرے گااور جس کے اعمال ملکے اور کم وزن ہوں گے تواسکا ٹھکانہ جہنم میں ہوگا۔

٦. وازلفت الجنة للمتقين وبرزت الجحيم للغاوين (سورة شعر آء آيت ٩٠٠٠٠)

اور جنت پر ہیز گاروں کے بالکل قریب کر دی جائیگی اور جہنم گر اُہوں اور تجراہوں کے سامنے بے نقاب کر دی جائے گی۔

ندکورہ بالاز ربحث حدیث میں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'اس محاسبہ اعمال کاذکر فرماتے ہیں اور ہر مخص کو زیادہ سے زیادہ نیک اعمال کرکے جہنم سے بچنے کی جدوجہد کی ترغیب دیتے ہیں کہ محتاج کواور کچھ نہیں تو تھجور کا ایک فکڑا دے کر ہی جہنم سے بچواگر ہے بھی میسر نہ ہو تو کسی کو بھلی بات بتاکر ہی جہنم سے بچو (اس میں تو پچھ خرج بھی نہیں ہو تا)

اگرچہ شراح حدیث نے اتقوا النارولوبشق تمرہ کے دومطلب بیان کئے ہیں۔

الیک بید کہ اگر کسی کا ذراساحق بھی تمہارے ذمہ ہو تواس کو بھی اداکر کے جہنم کی آگ سے نجات حاصل کرو کیونکہ بید حقوق العباد ہیں مطلق معاف نہیں ہوتے اگر کسی کا تھجور کا ایک فکڑا بھی تمہارے ذمہ رہ گیا تو جہنم میں جاؤگ۔
۲۔ دوسر ا بید کہ اپنے گنا ہوں اور نا فرمانیوں کی سز اسے بچنے کے لئے کسی بھی نیک کام کرنے میں کو تاہی نہ کرواگر چہ کتنا ہی معمولی کار خیر ہواس دوسرے مطلب کی تائیدایک اور حدیث سے بھی ہوتی ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم'نے فرمایا ہے۔

الصدقة تطفى ءُ الخطايا كمايطفى ءُ الماءُ النار.

صدقہ (خیرات) خطاؤں (کی آگ) کواس طرح بچھادیتاہے جیسے پانی آگ کو بچھادیتاہے۔ ای طرح ای باب کی آٹھویں صدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'مسلمان عور توں کو خطاب کرکے فرماتے ہیں۔ بالنساء المسلمات لاتحقر ن جارۃ لجارتھاولو فرسن شاۃ

اے مسلمان عور تواکوئی پڑوس اپنی پڑوس کے لئے (کسی بھی چیز کو حقیر نہ سمجھے اگر چہ بکری کا کھر ہی ہو۔ اور پانچویں حدیث میں حضرت ابوذرر ضی اللہ عنہ کو خطاب کر کے فرمایا ہے۔

قال کی النبی صلی الله علیه و سلم: لاتحقرن من المعروف شینا ولو ان تلقا اخاك بوجه طلیق. حضرت ابوذر کہتے ہیں کہ (خاص طور پر) مجھ ہے رسول اللہ نے فرمایا:اے(ابوذر)تم کسی بھی بھلے کام کو حقیر مت سجھنااگر چہ اپنے(مسلمان) بھائی ہے خندہ پیثانی ہے ملنا ہی ہو۔

ای طرح زیر نظرحدیث میں وان لم یجد فبکلمہ طیبہ اگرنہ ہو تو بھلی بات کے ذریعے ہی بچو۔ اور یہی دوسر امطلب امام نووی رحمہ اللہ کے پیش نظرہے ای لئے اس باب میں اس حدیث کو لائے ہیں اللہ تعالیٰ ہمیں بھی اور ہر مسلمان کو بھی زیادہ سے زیادہ کار ہائے خیر کر کے جہنم سے بچنے کی توفیق عطافر مائیں۔ آمین ثم آمین۔

## کھانے پینے کے بعد اللہ تعالیٰ کاشکرادانہ کرنے والے بندے پر اظہار خوشی

الرابع والعشرون : عن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : "إِنَّ اللهَ لَيَرْضَى عَنِ العَبْدِ أَنْ يَأْكُلَ الأَكْلَةَ ، فَيَحمَدَهُ عَلَيْهَا ، أَوْ يَشْرَبَ الشَّرْبَةَ ، فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا ، أَوْ يَشْرَبَ الشَّرْبَةَ ، فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا ، أَوْ يَشْرَبَ الشَّرْبَةَ ، فَيَحْمَدَهُ عَلَيْهَا "رواه مسلم . وَ" الأَكْلَةُ " بفتح الهمزة : وَهِيَ الغَدْوَةُ أَو العَشْوَةُ .

امام نووی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں اکلۃ ہمزہ کے زبر کے ساتھ صبح کے میاشام کے کھانے کو کہتے ہیں (نہ کہ ہر لقمہ اور ہر گھونٹ کو)

تشریخ: ظاہر ہے کہ دونوں وقت پیٹ جرکر کھانا کھلانا اور پیاس پر پائی پینے کو دینا اللہ تعالیٰ کا اتنا ہڑا انعام واحمان ہے کہ ہم اس کا شکر بید اداکر ہی نہیں سکتے اس لئے کہ ہم اس نے گردو پیش میں دیکھتے ہیں کہ بے شارلوگ ایسے ہیں کہ باوجود انتہائی محنت کرنے اور مشقت اٹھانے کے دووقت پیٹ بھر کر انہیں کھانا نصیب نہیں ہو تا اور ایسے بھی بہت سے لوگ ہیں کہ زیادہ سے زیادہ لذید اور عمدہ کھانے دستر خوان پر موجود ہیں مگر کسی مرض یا اور ایسے بھی بہت سے لوگ ہیں کہ زیادہ سے زیادہ لذید اور عمدہ کھانے دستر خوان پر موجود ہیں مگر کسی مرض یا بیاری کے خوف سے یا کسی اور وجہ سے نہیں کھا سکتے اس لئے دونوں وقت شکم سیر ہوکر کھانا اور کھانے کی قدرت بھی دینا اتنا ہڑا احسان ہے کہ ہم کسی بھی طرح اس کا شکر ادا نہیں کر سکتے ہے ہی اللہ تعالیٰ اور اس پر اپنی رسول صلی اللہ علیہ وسلم 'کی کر بھی ہے کہ انہوں نے نہایت آسان طریق پر شکر ادا کرنے اور اس پر اپنی رضا مندی و پندید گی کا بھی اظہار فرمادیا اور قرآن کر یم میں شکر ادا کرنے پر مزید نعمتیں دینے کا بھی وعدہ فرمایا ہے جس کا ہم شب وروز مشاہدہ کرتے ہیں ہر روز نئی سے نئی نعمیں کھانے کو ملتی ہیں۔

مگروائے برماوبرحال تاکہ ہم پیغیبراسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات سے اس قدرنا آشنا ہیں کہ نہ کھانا شروع کرنے کے وقت بھی ہم اللہ کہنا نصیب ہو تا ہے نہ فارغ ہونے کے بعد الحمد لله الذی اطعمناو سقاناو جعلنامن المسلمین کہنے کی توفیق ہوئی ہے۔ اس کی وجہ صرف یہ ہے کہ ہمیں بچپن میں نہ بتلایا گیانہ عمل کرنے پر تنبیہ و تادیب کی گئی یہی وجہ ہے کہ ہماری نہ صرف نوجوان نسل بلکہ اچھے سوم وصلوۃ کے پابند گھرانے بھی کھانا کھانے کے اسلامی آواب سے بے بہرہ ہیں اس وقت ہمارا حال وہی ہے جو قرآن کریم نے کافروں کا بتلایا ہے یا کلون کے اسلامی آواب سے بے بہرہ ہیں اس وقت ہمارا حال وہی ہے جو قرآن کریم نے کافروں کا بتلایا ہے یا کلون کے ماتا کل الانعام (جانوروں کی طرح کھانے کی میں میزوں پر رکھے ہوئے کھانے کی مختلف ڈ شوں سے پلیٹوں میں کھانا لیکر جانوروں کی طرح کھڑے کھڑے کھانا ور کھاتے ہوئے اوھر گھومتے

ر ہنا عین تہذیب سمجھاجا تاہے اللہ تعالیٰ مسلمانوں پر رحم فرمائیں ہم ذیل میں مخضر طور پر آ داب طعام لکھنا مناسب سمجھتے ہیں امیدہے کہ مسلمان خود بھی اس پرپابندی ہے عمل کریں گے ادرا پنے بچوں سے بھی عمل کرائیں گے۔ آ واب طعام :

ا۔ کھانا کھانے کی نیت سے ہاتھ وھونااگر چہ ہاتھ بالکل پاک وصاف ہوں۔

۲۔ کھانا بسم اللہ پڑھ کر شروع کرنا 'اگر شروع میں بسم اللہ کہنایاد نہ رہے تو کھانے کے در میان جب یاد آئے تو بسم اللہ اولہ واخوہ پڑھ لے اللہ تعالیٰ کے نام سے شروع میں بھی آخر میں بھی۔

سر گھر کے تمام افراد ایک دستر خوان پر بیٹھ کر کھانا کھائیں الگ الگ نہ کھائیں اگر ایک ایک قتم کا کھانا ہو تو ایل ایگ نہ کھائیں اگر گئی قتم کا ہو تو اپنی اپنی پند کے مطابق علیحدہ علیحدہ ایک ہی بڑے بر تن قاب (ڈش) وغیرہ میں سب کھائیں اگر کئی قتم کا ہو تو اپنی اپنی پند کے مطابق علیحدہ علیحہ پلیٹ میں لے کر کھائیں گرایک ہی دستر خوان پر ادب واحترام کے ساتھ بیٹھ کر کھائیں کھڑے ہو کر نہ کھائیں متنکبروں کی طرح آلتی پالتی مار کرنہ بیٹھیں دستر خوان پر جو سب سے عمدہ کھانا ہوائی کی طرف سب سے پہلے ہاتھ نہ بڑھائیں اگر بڑے برتن سینی یا قاب میں کھانا ہو تو کنارے سے لیں بچ میں ہاتھ یا چچے نہ ماریں تین الگلیوں سے کھائیں حریص لوگوں کی طرف نہ دیکھیں خاموش بیٹھ کی کھائیں حریص لوگوں کی طرف نہ دیکھیں خاموش بیٹھ کر کھانانہ کھائیں مناسب اور موزوں گفتگو کرتے رہیں بلند آواز سے ڈکارنہ لیں۔

سمر کھانے سے فارغ ہو کر ہاتھ دھو کیں اور الحمدلله الذی اطعمنا و سقانا و جعلنا من المسلمین پڑھیں (شکرہے اس اللہ تعالی کا جس نے ہمیں کھانا کھلایا پانی پلایا اور ہمیں مسلمان بنایا)

### ہر مومن مسلمان کیلئے اللہ تعالیٰ کا شکر اداکرنے کے بہت سے طریقے

الخامس والعشرون: عن أبي موسى رضي الله عنه ، عن النّبيّ صلّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم ، وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ، عَلَى كُلّ مُسْلِم صَدَقَة "قَالَ: أرأيتَ إنْ لَمْ يَجِدْ ؟ قَالَ: " يَعْمَلُ بِيَدَيْهِ فَيَنْفَعُ نَفْسَهُ وَيَتَصَدَّقُ "قَالَ: " يُعِينُ ذَا الحَاجَةِ المَلْهُوفَ "قَالَ: أرأيتَ إنْ لَمْ يَسْتَطِعْ ؟ قَالَ: " يُعِينُ ذَا الحَاجَةِ المَلْهُوفَ "قَالَ: أرأيتَ إنْ لَمْ يَفْعَلْ ؟ قَالَ: " إنْ لَمْ يَفْعَلْ ؟ قَالَ: " يَأْمُرُ بِالمعْرُوفِ أو الخَيْرِ "قَالَ: أرأيْتَ إنْ لَمْ يَفْعَلْ ؟ قَالَ: " يُمْسِكُ عَنِ الشَّرِ ، فَإنَّهَا صَدَقَة " مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ .

ترجمہ: حضرت ابوموکار ضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم 'سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا:
مسلمان کے پورے بدن پر صدقہ (اداء شکر کے لئے) واجب ہے (ابوموسی نے عرض کیا آپ بتلائے اگر
کچھ میسرنہ ہو (کہ صدقہ کرے) آپ نے فرمایا: اپنے ہاتھوں سے محنت مز دوری کرے خودا پنے کو بھی نفع
پہنچائے (اپنی ضروریات بھی پوری کرے) اور صدقہ بھی کرے عرض کیا آپ بتلائے اگراس کی قدرت

نہ ہو؟ آپ نے فرمایا: مصیبت زوہ حاجمتندوں کی مدد کرے عرض کیا: آپ بتلائے اگر مدد بھی نہ کرسکے؟ آپ نے فرمایا (شرعاً) بھلی بات کے یا فرمایا: کلمہ خیر کے عرض کیا: آپ بتلائے آگریہ بھی نہ کرے؟ آپ نے فرمایا (خود کو) برے کام سے بازر کھاس لئے کہ یہ بھی ثواب کاکام ہے ( بخاری ومسلم نےروایت کیا) تشریح:اس حدیث میں دوسرے سوال کے جواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم'نے جو جواب دیاہے وہ صرف ای حدیث میں مذکورہے اور بہت غیرت انگیزہے کہ ایک اچھے بھلے تندرست مسلمان کوہاتھ یاؤں توڑ کر نہیں بیٹھنا جاہے بلکہ محنت مز دوری کر کے اپنااور اپنے اہل وعیال کا پیٹ بھی بھرنا جاہے اور جو بچے اسے صدقہ كركے آخرت كے لئے ذخيرہ بھى كرنا چاہئے اى لئے رسول الله صلى الله عليه وسلم 'نے تمام ذرائع معاش پر محنت مز دوری کر کے روزی کمانے کوئر چھے دی ہے۔

عن رافع بن خديج قال: قيل يارسول الله اى الكسب اطيب قال عمل الرجل بيده.

حضرت رافع بن خد تج رضی الله عنه سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم 'سے دریافت کیا گیا: یار سول الله صلی الله علیه وسلم كون ساكسب (ذريعه معاش) افضل ب؟ آپ نے فرمایا: انسان كااين اتھ سے كام كرنا۔ بدن اوراس کے تین سوساٹھ جوڑوں کاشکریہ اوا کرنے کے لئے جن امور کا ان پچپیں احادیث میں ذ کر فرمایاہے وہ بنیادی طور پر دو قتم کے ہیں(۱)ایک حقوق اللہ یعنی عبادات اور ان سے متعلق آ داب یعنی مستحبات و مند وبات (۲) دوسر احقوق العباد ہے متعلق امور۔ہم ان دونوں قتم کو الگ الگ بیان کر دینا مناسب سمجھتے ہیں تاکہ عمل کرتے وقت ای کی نیت کی جائے۔

امور خیر کا تجزییہ

حقوق العباد ا۔ ضرورت مند کاریگر کی مدو کرنا۔ ۲۔ ناکارہ آدمی کے لئے کام کرنا۔ سے محفوظ رکھنا۔ ۴۔ عام راستہ سے تکلیف دہ چیز کو ہٹادینا۔ ۵۔مسجد میں سے تھوک باناک کی ریزش دور کرنا ۲۔ بیوی سے جماع کرنا۔

۷۔ کتنی ہی حقیر اور معمولی چیز ہو حاجت مند کودیئے میں عار محسوس نہ کرنا۔

حقوق الله

المحكميه سبحان اللد كهنا ٢\_ كلمه الحمد للدكهنا س- كلمه لااله الاالله كهنا\_ ۳\_کلمه الله اکبر کهنا\_ ۵\_کلمه استغفراللد کهنا\_ ۲\_ایمان بالله اور جهاد فی سبیل الله ۷۔ نفیس ترین اور بیش قیمت غلام یا کنیز آزاد کرنا ۸۔مسلمان بھائی سے خندہ بیشانی سے پیش آنا۔ ۹۔لوگوں کے در میان انصاف کرنا۔

۸۔امر بالمعروف کرنا۔ ۹۔ نہی عن المئکر کرنا۔

٠ ا ـ ضعیف یا کمز در انسان کوسواری پر سوار کر دینا

۱۰۔ نماز کے لئے دور سے پاپیادہ چل کر مسجد آنا

اله خصوصاً هر صبح شام یعنی فجروعصری نماز باجماعت اله یااس کاسامان اٹھاکر سواری پرر کھ دینا۔

متجدمين جاكراداكرنا

۱۲ تمام مستحبات ومندوبات كيساته بإبندى كى نمازاداكرناله ۱۲ اچى بات كهنار

۱۳۔عام گزرگاہ سے پھریا ہڈی یا کانٹے ہٹادینا۔

۱۳-شرم وحیا کرنا۔

۱۳ نیت کرکے پور اور کامل وضو کرنا خصوصاً ناگوار حالات میں۔ ۱۴ عام راستہ سے کا نے یا کا نے دار در خت کا اے دینا۔

۵ا۔ یا نچوں نمازیں پابندی سے مسجد میں باجماعت اداکرنا۔ ۵ا۔ پیاسے جانور کویانی بلادینا۔

الم صحت اور قیام کے زمانہ میں نیادہ سے زیادہ عبادت کرنا تاکہ بیاری ۱۱۔ باغ یا کھیت والے کاجو بھی نقصان ہویا انسان یا حیوان

اورسفر کی حالت میں بھی وہ لکھی جائیں اوراس کا اواب ملے کھالے اس پر ثواب کی نیت کرنا۔

کا۔ ہر نیک کام اگر چہ کتنا ہی معمولی ہو جہنم سے بیچنے کی کا۔ دودھ والے جانور کو دودھ پینے کے لئے حاجت غرض سے کرنا۔

۱۸۔ صبح وشام کھانے پر دونوں وقت اللہ تعالیٰ ۱۸۔ محنت مز دوری کرکے اپنااور اپنے بال بچوں کا پید کا شکر اداکرنا۔

9ا کسی مصیبت زوه حاجت مند کی مدو کرنا۔

ا۔ جاشت کی نمازاداکرنا۔

٠٠- این ذات ہے کسی کو نقصان یا بذانہ پہنچانا۔

۲۰۔ایخ کوایذار سانی کے گناہ سے بچانا۔

کل چالیس کارہائے خیر اور موجب ثواب کام ان مچپیں حدیثوں میں مذکور ہیں ان کے علاوہ شعب ایمان والی حدیث میں باقی ۲۷کام اجمالاً مذکور ہوئے ہیں جو قر آن وحدیث سے ثابت ہیں۔

## چود هوال باب باب فی الا قضاد فی العباد ة عبادت میں اعتدال اور میانه روی کابیان

١. قال الله تعالى: طه مآانزلناعليك القران لتشقى (سورة طر آيت ٢٠١)

ترجمه الله تعالی کارشاد ہے:اے طہ!ہم نے تمہارےاوپر قر آناس کئے نازل نہیں کیا کہ تم مشقت میں پڑو۔

٢. قال الله تعالى: يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر (سورة القره آيت ١٨٥)

الله تعالیٰ کاریشاد ہے:اللہ تمہارے لئے سہولت پیدا کرناچا ہتا ہے تمہیں د شواری میں ڈالنا نہیں چا ہتا۔

اٹھاتے رہے ہیں اور آخرا یک سال بعد دوسرے رکوع میں قیام کیل کے اندر تخفیف نازل ہوئی ہے اس مشقت کی اس آیت کر بیہ میں نفی کی گئے ہے کہ بیہ قر آن ہم نے اس لئے نازل نہیں کیا کہ تم مشقتیں برداشت کرتے رہو۔

نیز شب وروز کی مسلسل فہمائش کے باوجود معاندین کے ایمان نہ لانے پر آپ کو شدید روحانی کو فت اور

تکلیف ہوتی تھی جس کاذ کراللہ تعالیٰ نے آیت کریمہ ذیل میں فرمایاہے۔

فلعلك باخع نفسك على اثارهم ان لم يؤمنوا بهذا الحديث اسفاً (مورة الكبفع: اليت)

توکیاتم غم کے مارے اپنے آپ کوان معاندوں کے پیچھے ہلاک کرڈالو گاگریداس قر آن پرایمان نہیں لائیں گے۔
اس آیت کریمہ میں اس روحانی تکلیف اور مشقت کاذکر فرمایا ہے جو آپ معاند بن کے ایمان نہ لانے پراٹھا
رہے تھے جیسا کہ پہلی آیت میں جسمانی مشقت کاذکر فرمایا ہے دونوں قتم کی مشقتوں کا باعث نزول قرآن بن
رہاتھا اس لئے اللہ تعالی نے دونوں قتم کی مشقتیں برداشت کرنے سے آپ کو منع فرمایا ہے اور نزول قرآن کے اصل مقصد سے آپ کو مجھی اور آپ کی اُمت کو بھی آگاہ فرماتے ہیں:

الاتذكرة لمن يخشى تنزيلاً ممن خلق الارض والسموات العلى (سورة طرع: آيت ٣٠٠)

لیکن (ہم نے اس قرآن کوا تاراہے)ان لوگوں کی نفیحت کے لئے جن کے دل میں ڈرہے اتاراہے اس (رب العالمین)نے جس نے زمین اور بلند آسانوں کو پیدا کیاہے۔ جسمانی مشقت کے بجائے روحانی مشقت اور تکلیف مر ادلینا زیادہ بہتر ہے اس لئے کہ جسمانی مشقت توا یک سال بعد قیام لیل میں تخفیف فرماد ہے ہے ختم ہو گئی تھی روحانی تکلیف آخر تک قائم رہی جس کاازالہ قر آن کریم میں مخلف عنوان سے فرمایا ہے۔

ای طرح آیت کریمہ شہور مضان الذی انول فیہ القوان کے ذریعہ سال کے باتی مہینوں کے مقابلہ میں ماہ رمضان کی عظمت واہمیت بیان فرمانے کے بعد تھم فرماتے ہیں فمن شہد منکم الشہر فلیصمه اور پورے ایک مہینہ کے روزے فرض فرمادیئے اور من کان منکم مریضاً او علی سفر فعدہ من ایام اُخو کے ذریعہ مریضاً او علی سفر فعدہ من ایام اُخو کے ذریعہ مریض اور مسافر کوایام مرض وسفر میں رمضان کے روزے ترک کرنے اور سال کے دوسرے دنوں میں استے ہی دنوں کے روزے رکھ لینے اور رمضان کے روزے قضاکر نے کی سہولت عطافر مانے کاذکر مذکورہ آیت میں فرمایاہے۔ یوید اللہ بکم الیسر و لا یوید بکم العسر و لتکملوا العدہ ولتکبروا اللہ علی ہدا کم. (مورۃ ابقریء کے آسانی پیدا کرناچا ہتا ہے تہمیں دشواری میں ڈالنا نہیں چا ہتا اور تاکہ تم (رمضان کے روزوں کی تعداد بھی پوری کرلواور تاکہ تم اللہ تعالی کی بڑائی کا ظہار بھی کرویعی شکریے اواکرو) اس پر کہ اس نے تمہیں اینے احکام پر عمل کرنے کی ہدایت عطافر مائی۔

بعض علاء نے ولتکبووا الله علی ما هدا کم کامصداق عیدالفطر کی نمازاور تکبیرات کے ساتھ اداکرنا قرار دیاہے۔واللہ اعلم بالصواب۔

امام نووی رحمہ اللہ نے تو صرف ان دو آیتوں پراکتفا کیاہے ہم مزیدوضاحت کرنے کے لئے اس سلسلہ کی دو تین اور آیتیں نقل کرنامناسب سمجھتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے اور بھی بعض ایسے احکام سے متعلق جن کو کو تاہ فہم اور ناعاقبت اندیش لوگ و شوار اور سخت احکام سجھتے ہیں اس طرح غلط فہمی کااز الہ کیا ہے اور بتلادیا ہے کہ وہ انتہائی سہل اور آسان ہیں۔

مثلًا الله تعالی نے کتب علیکم القصاص فی القتلیٰ کے ذریعہ امیراور غریب شریف ورذیل مر دوعورت کا فرق کے بغیر قصاص (جان کے بدلے جان لینے) کو فرض فرمایا تواعداء اسلام نے اس حکم پر شدت اور سختی کا الزام لگایا حالا نکہ اللہ تعالی نے اس قصاص کے حکم میں خود ہی اتنی آسانی فرمادی ہے کہ اگر ور ثاء مقتول چاہیں تو قاتل کو بالکل ہی معاف کر دیں چاہے قاتل سے دیت (خون بہا) لے لیس یابا ہمی رضامندی سے جتنے مال پر چاہیں صلح کرلیں چنانچہ اس سہولت کا اظہار بھی فرمادیا ہے ذلك تخفیف من دبكم و دحمة کہ دیکھوا یک طرف یہودی ند ہب میں اتنی سختی ہے کہ قصاص (جان کے بدلے جان) کے سوااور کوئی صورت نہیں دوسری جانب عیسائی ند ہب میں قاتل کو کسی صورت میں بھی قتل نہیں کیا جاسکتادیت کے سوااور کوئی بدلہ لینے کی سبیل جانب عیسائی ند ہب میں قاتل کو کسی صورت میں بھی قتل نہیں کیا جاسکتادیت کے سوااور کوئی بدلہ لینے کی سبیل

ئی نہیں حالانکہ بعض قاتل اتنے خطرناک ہوتے ہیں کہ ان کو قتل کئے بغیر امن قائم ہی نہیں ہوسکتا ای لئے اسلام نے ور ثاء مقتول کو اختیار دے دیا کہ اگر وہ قاتل کے خطرناک ہونے کی بناء پر جان کے بدلے جان لینا ہی ضروری سمجھیں اور اس پر مصر ہوں تو بیٹک قتل کرنا ضروری ہوگا اور آخر میں فرمادیا۔

ولکم فی القصاص حیوہ یااولی الالباب (اے عقلندوقصاص لینے میں ہی تمہاری زندگیوں کا تحفظ ہے) قتل کاسدباب بدلہ لئے بغیر ممکن نہیں خواہ جان کے بدلے میں جان ہو خواہ خون بہالینااس لئے کہ قاتل سے ڈر کر یامر عوب ہو کریاترس کھاکراہے چھوڑ دیناانتہائی خطرناک ہے۔

الدای طرح اللہ تعالی نے نماز وغیرہ عبادات کے لئے عسل یاوضو کو شرط قرار تودیا گرای کے ساتھ پانی نہ ملنے کے وقت تیم کی سہولت عطافر مادی جو صرف اُمت محمد یہ علی صاحبہاالصلوۃ والسلام کی خصوصیت ہے اور فرمادیا۔ مایریداللہ لیجعل علیکم من حرج ولکن یریدلیطھر کم ولیتم نعمته علیکم لعکم تشکرون (سورۃ المائدہ آیت ۱)

اللہ تم کو تنگی میں ڈالنا نہیں جا ہتا بلکہ وہ تو جا ہتاہے کہ تم کو ( ظاہر یاور باطنی نجاستوں سے ) پاک کر دے اور تم پراپنی نعمت کامل کر دے تاکہ تم اس کا شکراد اکر و۔

سرای طرح بورے دین اسلام اور اس کے احکام سے تنگی اور سختی کی نفی فرماتے ہیں۔

وما جعل عليكم في الدين من حرج (٧:﴿ ١٤٤٤)

اوراللہ تعالیٰ نے تمہارے اوپر دین (کے احکام) میں مطلق تنگی نہیں رکھی۔

امام نووی رحمہ اللہ کامقصد فر آن کریم کی ان آیات کو پیش کرنے سے یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے اپنے احکام میں ہر طرح کی آسانی اور سہولت رکھی ہے اور تخفیف کا اعلان کیا ہے تو تم اپنے آپ کو ساری ساری رات عبادت گزاری کا اور بارہ مہینے روزے رکھنے کا عہد کرکے اپنے آپ کو مصیبت میں کیوں ڈالتے ہوا ندیشہ ہے کہ یہ ناشکری میں شار ہواور تم بجائے اجرو ثواب کے کفران نعمت کی سزاکے مستحق بن جاؤ لہذا خدا پر ستی اور عبادت گزاری میں میانہ روی اور اعتدال کو اختیار کرو۔

علاوہ ازیں رات دن اس طرح عبادت میں بے تحاشامنہ کہ ہونے کی وجہ سے بہت سے ایسے خداو ندی احکام جو اللہ تعالی نے تمہارے ذمے عائد کئے ہیں مثلاً حلال روزی کمانا اور اللہ تعالی کے حکم کے مطابق اس کو صحیح مصرف میں خرچ کرنا اولاد کی پرورش کرنا اور اہل وعیال کی خدا اور رسول کے فرمانے کے مطابق تربیت کرنا علم دین حاصل کرنا کرانا اس طرح وہ تمام حقوق العباد جو اللہ تعالی نے تمہارے ذمے عائد کئے ہیں وہ سب ترک ہو جائیں گے اور قیامت کے دن شب وروزگی اس عبادت کے اجروثواب اور گنا ہوں کی مغفرت کے بجائے ان تمام

احکام الہیہ کے ترک کرنے کے مجرم بنو گے خصوصاً حقوق العباد کہ ان کو تواللہ تعالیٰ بھی معاف نہ فرمائیں گے اس لئے اعتدال اور میانہ روی کواختیار کئے بغیر اللہ تعالیٰ کے تمام احکام (مامورات و منہیات) پر عمل ہوہی نہیں سکتا۔ حدسے زیادہ مشقت اور حرص عبادت کا انجام

وعن عائشة رضي الله عنها: أنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دخل عَلَيْهَا وعِندها امرأةً ، قَالَ: " مَنْ هذه ؟ " قَالَتْ: هذه فَلَانَةٌ تَذْكُرُ مِنْ صَلاتِها. قَالَ: " مه ، عَلَيْكُمْ بِمَا تُطِيقُونَ، فَواللهِ لاَ يَمَلُّ اللهُ حَتَّى تَمَلُّوا " وكَانَ أَحَبُّ الدِّينِ إلَيْهِ مَا دَاوَمَ صَاحِبُهُ عَلَيهِ. مَتَّفَقُ عَلَيهِ . فَواللهِ لاَ يَمَلُّ اللهُ " : لاَ يَقْطَعُ ثَوَابَهُ عَنْكُمْ وَجَزَاء أَعْمَالِكُمْ وَ"مه " : لاَ يَقْطَعُ ثَوَابَهُ عَنْكُمْ وَجَزَاء أَعْمَالِكُمْ ويعَامِلُكُمْ مُعَامَلةَ المَالِّ حَتَّى تَمَلُّوا فَتَتْرُكُوا ، فَيَنْبَغِي لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مَا تُطِيقُونَ الدَّوَامَ عَلَيهِ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مَا تُطِيقُونَ الدَّوَامَ عَلَيهِ لَيدُومَ ثُوابُهُ لَكُمْ وَفَضْلُهُ عَلَيْكُمْ .

ترجمہ: حفرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ (ایک دن) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم میرے
پاس تشریف لائے اور اس وقت ایک عورت میرے پاس بیٹی تھی آپ نے دریافت کیا یہ کون ہے؟
حضرت عائشہ نے عرض کیا یہ فلاں عورت (خولہ بنت تویت) ہے اس کے متعلق مشہور ہے کہ ساری
رات نماز پڑھتی ہے آپ نے فرمایاباز آؤتم پر لازم ہے کہ تم اتن عبادت کر وجتنی طاقت ہے (یعنی جتنی
برواشت کر سکو) اس لئے کہ خداکی قتم اللہ نہیں آگائے گاتم ہی آگا جاؤ گے اللہ تعالی کو وہی
دین (عبادت) پندہے جس پر عبادت کرنے والا ہمیشہ قائم رہ سکے۔ بخاری و مسلم نے روایت کیا۔
ام نووی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کلمہ مہ (عربی میں) جھڑ کے اور منع کرنے کے لئے استعال ہو تا ہے اور
لایمل اللہ (اللہ نہیں آگاتا) کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی تمہیں ثواب دینا بند نہیں کر تا اور تمہارے
اعمال کی جزاد ہے سے بیزار نہیں ہو تا اور آگا جانے والے کاسامعاملہ نہیں کرتا کہ بیزار ہو کر ثواب دینا
موقوف کر دے یہاں تک کہ تم ہی آگا جاؤاور عبادت ہی ترک کر بیٹھو (اور بالکل ہی ثواب سے محروم
موقوف کر دے یہاں تک کہ تم ہی آگا جاؤاور عبادت ہی شرک کر بیٹھو (اور بالکل ہی ثواب سے محروم
موقوف کر دے یہاں تک کہ تم ہی آگا جاؤاور عبادت ہی شرک کر بیٹھو (اور بالکل ہی ثواب سے محروم
موجواؤ) پس تمہارے لئے مناسب یہ ہے کہ جتنی عبادت ہمیشہ برداشت کر سکواتی ہی عبادت کر و تا کہ
اجروثواب (کاسلسلہ ہمیشہ جاری رہے اور اس کا فضل ہمیشہ تمہارے شامل صال رہے۔

تشرتے: امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث میں جو ملال کی نسبت اللہ تعالیٰ و تقدی کی طرف کی گئی ہے حالا نکہ ملال
ایک نقص اور کمزوری ہے اور اللہ تعالیٰ تمام نقائص اور عیوب سے پاک ہیں اس کی حقیقت بتلانا چاہتے ہیں کہ ملال
کالفظ اللہ تعالیٰ کی طرف اس کے نتیجہ یعنی ترک کے اعتبار سے منسوب کیا گیاہے یا مشابہت و مشاکلت کے طور پر استعال
کیا گیاہے ورنہ تواللہ تعالیٰ ملال کے حقیقی معنی کے اعتبار سے ملال یا کسل سے بالکل پاک ہیں یہی دو تو جیہ ہیں ان تمام الفاظ

کے بارے میں کی جاتی ہیں جو حدوث و تغیر پر دلالت کرتے ہیں اور انفعالی صفات ہیں مثلاًان الله لا یستحی (الایة) کہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ کی طرف حیا کی نسبت حیا کے نتیجہ یعنی ترک کے اعتبار سے کی گئی ہے اور لایستحی کے معنی ہیں لایتوك اس طرح اس حدیث میں لایمل کے معنی ہیں لایقطع اور بعاملكم معاملة الممال میں دوسری توجیه مشاكلت کی طرف اشارہ ہے اس لئے امام نووی رحمہ اللہ نے اپنی عادت کے خلاف اتنی تفصیل سے اس حدیث کی شرح کی ہے۔ تشر تے: بہر حال ہو تا یہ ہے کہ انسان خصوصاً جوانی میں عبادت گزاری اور پر ہیز گاری کے فضائل اور عظیم اجرو ثواب کے تذکرے واعظوں سے س کریا کتابوں میں پڑھ کراپی موجودہ قوت و فرصت اور آئندہ جسمانی طافت کے انحطاط اور مصروفیت کے فرق کو نظر انداز کر کے تفلی عبادات صوم وصلوٰۃ اور نفلی صد قات کے شوق میں رات بجر جا گنااور نمازیں پڑھنااور مسلسل روزے رکھنازیادہ سے زیادہ صدقہ وخیرات کرناشر وع کر دیتاہے اور اپنی قوت برداشت سے بہت زیادہ کام کرنے لگتاہے مگر کچھ عرصہ کے بعد جسمانی تو تیں اور مالی وسعت و فراوانی جواب دے دیتے ہیں اور وہ تمام تفلی عباد تیں اور صد قات و خیر ات بادل ناخواستہ ترک کر دینے پر مجبور ہو جاتا ہے اور اس محبوب مشغلہ سے محروم ہو جاتا ہے اور اس محبوب مشغلہ سے محروم ہونے پرالی بے دلی اور بیزاری کی کیفیت طاری ہوتی ہے کہ فرائض میں بھی سستی یازک کرنے کی نوبت آجاتی ہے اور اجرو ثواب کے بجائے عذاب وعمّاب کا مستحق بن جاتاہے یہ نتیجہ اور رو عمل اس بےاعتدالی کا ہو تاہے جو ابتداء میں اختیار کی جاتی ہے اس لئے فرض عباد تیں تو فرض ہیں انہیں توبہر حال اداکر ناہے باقی ان میں بھی آسانیاں اور سہولتیں اللہ تعالیٰ نے عطافر مائی ہیں ان سے ضرور فائدہ اٹھانا جاہئے کہ یہی شکر نعمت ہے باقی رہیں نفل عباد تیں ان میں خوب سوچ سمجھ کر رفتہ رفتہ اضافہ کرنا جاہئے اپنی صحت موجودهاور آئنده بدنی ومالی طافت کو پیش نظرر کھ کراس طرح برد هناچاہئے کہ جو قدم بردهیں پیچھے نہ ہٹانا پڑیں یعنی جو نفل عبادت شروع کرے اسے ترک کرنے کی نوبت نہ آئے خواہ کتنی ہی کم ہو مگر بڑھنے کی بی<sub>ہ</sub> رفتار برابر جاری رہنی جاہے اس لئے کہ اللہ تعالیٰ سے زیادہ سے زیادہ قرب حاصل کرنے کاذر بعہ یہی تقل عباد تیں ہیں جیسا کہ آپ حدیث قدی مازال العبدیتقرب الی بالنوافل کی تشر سے کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں۔

۔ بہر حال مداومت ضروری ہے ورنہ استقامت کے خلاف ہو گااس کی تفصیل باب استقامت کے ذیل میں پڑھ چکے ہیں دوبارہ پڑھ کیجئے استقامت نہایت ضروری ہے۔

ر سول الله صلى الله عليه وسلم محاميانه روى پر مبنی اسوه حسنه

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : جَاءَ ثَلاثَةُ رَهْطٍ إِلَى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ، يَسْأَلُونَ عَنْ عِبَادَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنَّهُمْ تَقَالُوهَا وَقَالُوا: أَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ. قَالَ أحدُهُم أَيْنَ نَحْنُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الله عَلَيْهِ وَالله الآخر: وَأَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ أَبَداً وَلا أَفْطِرُ. وَقَالَ الآخر: وَأَنَا أَصُومُ الدَّهْرَ أَبَداً وَلا أَفْطِرُ. وَقَالَ الآخر: وَأَنا أَعْتَرَلُ النِّسَاءَ فَلاَ أَتَزَوَّجُ أَبَداً . فجاء رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اليهم ، فَقَالَ : " أَنْتُمُ الّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا ؟ أَمَا واللهِ إِنِّي لأَخْشَاكُمْ للهِ ، وَأَتْقَاكُمْ لَهُ ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأَفْطِرُ ، وأُصَلِّي النَّهِ مَنْ رَغِبَ عَنْ سُئِتِي فَلَيْسَ مِنِّي " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

ترجمہ: حضرت انسؓ سے روایت ہے کہ تنین صحف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'کی عبادت کے متعلق استفسار کرنے کی غرض سے ازواج مطہرات کی خدمت میں حاضر ہوئے تو جب ان کو(درون خانہ ر سول الله صلی الله علیه وسلم 'کی عبادات کی تفصیلات بتلائی گئیں) که آپ رات کو سوتے بھی ہیں حاجت بھی پوری کرتے ہیں اور تہجد کی نماز بھی پڑھتے ہیں ہر مہینہ میں روزے بھی رکھتے ہیں اور نہیں بھی رکھتے توانہوں نے گویااس عبادت کو بہت تھوڑا سمجھااور کہا ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'سے كيانسبت آپ كے تواگلے پچھلے كردہ ناكردہ سب كناہ معاف كرديئے گئے ہيں (اور ہم تو سرايا گناہ ہيں ہمیں تواپی پوری زند گی عبادت کے لئے وقف کر دینی جاہئے) چنانچہ ان میں سے ایک نے کہا: بھئی میں تو ہمیشہ ساری رات نماز پڑھا کروں گا (اور سونایا آرام کرنا بالکل ترک کردوں گا) دوسرے نے کہا: میں ہمیشہ دن کوروزہ رکھا کروں گا(ایک دن بھی)روزہ ترک نہ کروں گا تیسرے نے کہامیں عمر بھر عور توں سے الگ رہوں گااور مجھی شادی نہ کروں گااتنے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'تشریف لے آئے اور آپ نے فرمایاتم ہی نے ایسااور ایسا کہاہے (کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'کے تواگلے پچھلے اور کردہ ناکردہ سب گناہ معاف کردیئے گئے ہیں آپ کو عبادت کی کیاضرورت ہے اور ہم توسر تایا گناہ گار ہیں ہمیں تواپی ساری زندگی عبادت میں صرف کردینی جاہئے چنانچہ تم نے عمر بھر ساری رات عبادت کرنے اور دن بھر ہمیشہ روزہ رکھنے اور عمر بھر شادی نہ کرنے کاعہد کیاہے آپ نے فرمایا: سنو! میں خدا کی قشم تم سے بدر جہازیادہ خداسے ڈر تاہوں اور تم سے بدر جہازیادہ اللہ کی نا فرمانی سے (ڈر تا اور) بچتاہوں۔اس کے باوجود میں دن میں بھی روزے بھی رکھتا ہوں بھی افطار بھی کر تا ہوں(روزے نہیں بھی رکھتا) رات میں سو تا بھی ہوں اور عیادت بھی کر تا ہوں اور عور توں سے شادی بھی کی ہے اپنی اور ان کی حاجت بھی پوری کرتا ہوں پس جس نے میرے سنت (اس طریق خدا پرستی) سے اعراض کیااس کا مجھ سے کوئی علاقہ نہیں۔ بخاری ومسلم دونوں نے روایت کیا۔

تشر تے:ان تینوں مخصوں نے عبادت اور پر ہیزگاری کا مقصد صرف گناہوں کی مغفرت کو سمجھا تھا آپ نے انی فہمی کی بنا پر آپ کو عبادت سے مستغنی اور اپنے کو زیادہ سے زیادہ عبادت کا مختاج سمجھا تھا آپ نے انی لا حشاکم لله واتقاکم له فرماکراس غلط فہمی کو دور فرمایا کہ عبادت کا اصلی محرک توعلما خدا کی ذات و صفات کی معرفت اور اس کی عظمت و جلال کے اعتراف کی بنا پر دل میں پیداشدہ خشوع و خضوع ہے اور عملاً اس کے مام احکام (مامورات و منہیات) کی اطاعت و فرما نبر داری ہے اول کمال علمی ہے اور دو سر اکمال عملی ہے گناموں کی مغفرت توایک شمرہ ہے جو اس علمی اور عملی کمال پر آپ سے آپ مر تب ہو تاہے لہذا اللہ تعالیٰ کی عبادت اس کے عکم کے تحت کرنی چاہئے گناموں کا ہونایا نہ ہونایا مغفرت کا ہونایا نہ ہونا عبادت کا مقصد ہر گز نہیں اگر گناہ ہوں گے تو معاف ہو جا کیں گے نہ ہوں گے تو یہ خداشناسی اور خداتر سی لیخی عبادت اللہ تعالیٰ سے نیوں ہوں گو یہ ہے میر می سنت اور طریق خدا پر سی

ان لوگوں پر گناہوں کاہول اس قدر سوار تھا کہ انہوں نے ان تمام خدائی احکام کو نظر انداز کر دیا تھاجواللہ تعالی نے دن اور رات میں حقوق العباد کے طور پر فرض کئے ہیں جس میں اہل وعیال اعزہ وا قربا کے علاوہ خود ان کے نفس اور اعضائے بدن کے تقاضے بھی شامل ہیں اگر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اپنے طرز عمل کو بیان فرما کر اور فیمن د غب عن سنتی فلیس منی کی تنبیہ نہ فرماتے تو یقینا ان تمام احکام پر عمل نہ کرنے کی بناء پرجو حقوق العباد سے متعلق ہیں مزید گئہ گار ہوتے گناہوں کی مغفرت کے بجائے ایسے گناہوں کے مر تکب ہوتے جواللہ تعالی بھی معاف نہ فرمائیں گے۔ بہر حال دو چیزیں ہیں اللہ تعالیٰ کی عظمت اور جلالت کی معرفت یہ کمال علمی ہے دوسری چیز ہے اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور فرما نبر واری یہ کمال عملی ہے انہی دو چیز وں کا نام عباد ت ہے اور ظاہر ہے کہ ان دو نوں تعالیٰ کی اطاعت اور فرما نبر واری یہ کمال عملی ہے انہی دو چیز وں کا نام عبادت ہے اور ظاہر ہے کہ ان دو نوں بھی کوئی نہیں پہنچ سکتا اس لئے کہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام فطری طور پر گناہوں سے معصوم و محفوظ ہوتے ہیں ان سے کوئی گناہ یا معصیت سر زد ہو ہی نہیں سکتی ہاں بعض او قات بتقاضائے بشریت منشائے خداو ندی کو شخصے میں غفلت ہو جاتی ہے اور خلاف اولی امور سر زد ہو جاتے ہیں جن پر اللہ تعالیٰ فور أیا تا خیر سے متنبہ خوم میں بہی حقیقت ہے ان کے گناہوں کی اور گناہوں کو معاف کر دینے گی۔

اور زیادہ واضح الفاظ میں یوں کہتے کہ عام انسانوں کی خدا پرستی کامعیار توبہ ہے کہ جن کاموں پر عمل کرنے کا حکم دیا ہے ان پر عمل کریں گے تو گنہگار ہوں گے اور جن کاموں سے منع کیا ہے ان کے پاس بھی نہ جا ئیں اگر ان کا موں کاار تکاب کریں گے تو گنہگار ہوں گے لیکن انبیائے کرام کا فرض ہو تاہے کہ وہ منشائے اللی کو تسمجھیں اور اس پر عمل کریں اگر منشائے اللی کے خلاف کوئی کام کر بیٹھتے ہیں تواس پر فور آیا بتا خیر تنبیہ کردی جاتی

ہاں گئے عرفاء کامقولہ ہے حسنات الاہوار سینات المفوبین (نیک لوگوں کے بعض اچھے کام مقربین کی سیئات (خطائیں) ہوتی ہیں ای حقیقت کو فاری زبان میں اس طرح ادا کیا گیاہے مقربان را بیش بود جیرانی مقربین کو بہت زیادہ جیرانی ہوتی ہے حقوق العباد کی اہمیت آگے آتی ہے۔

سخت کوش عبادت گزارااور تشد دیسندلو گوں کو تنبیہ

وعن ابن مسعود رضي الله عنه: أنّ النَّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ " قالها ثَلاثاً . رواه مسلم . " المُتَنَطِّعونَ ": المتعمقون المشددون في غير موضِع التشديدِ .

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہلاک ہو گئے (اپنے اوپر) سختی کرنے والے 'ہلاک ہو گئے (اپنے اوپر) سختیاں کرنے والے 'ہلاک ہو گئے (اپنے اوپر) سختیاں کرنے والے 'ہلاک ہو گئے سختیاں اٹھانے والے 'تین مرتبہ فرمایا:

امام نووی رحمہ اللہ المتخطون کے معنی بیان کرتے ہیں بے محل اور بے جاسختیاں اٹھانے والے۔ تو جب کے معنی بیان کرتے ہیں ہے محل اور بے جاسختیاں اٹھانے والے۔

تشر تے: بے جااور بے محل سختیاں بر داشت کرنے کی چند مثالیں اور ان کے ضرر رساں خطر ناک نتائج ا۔اللہ تعالی نے بیار ہو جانے یامر ض بڑھ جانے کے خوف کی بناپر پانی سے و ضو کرنے کی بجائے پاک مٹی کے

تیم کر لینے کی اجازت فرمادی ہے اس کے باوجو د کوئی مخص کے میر اتو دل نہیں مانتااور پانی سے غسل پاوضو کرے اور بیار پڑجائے یامر ض بڑھ جائے۔

۲۔اللہ تعالیٰ نے سفر میں چار رکعت کے بجائے دور کعت فرض نماز پڑھنے کا حکم دیاہے کوئی ہخص نہ صرف فرضوں میں دو کے بجائے چار رکعت پڑھے بلکہ فرضوں سے پہلے اور بعد کی سنتیں اور نفل بھی پڑھنے پراصرار کرے چاہے اتنی دیر میں ریل حجیٹ جائے یا ہوائی جہاز پر واز کر جائے اور سفر سے رہ جائے۔

سور مضان المبارک میں اللہ تعالی نے سفریام ض کی حالت میں روزے نہ رکھنے اور رمضان کے بعد سال بھر میں جس وقت بھی آسانی سے ممکن ہوان روزوں کی قضا کر لینے کی اجازت عطافر مائی ہے مگراس اجازت سے فا کدہ اٹھانے کے بجائے کوئی شخص کے کہ میر اتوول نہیں مان ااور پیاری یاسفر کی حالت میں ہی روزے رکھے اور مرض بڑھ جائے یالاعلاج ہو جائے سفر میں کتی ہی نا قابل برواشت تکلیفیں اور مشقتیں اٹھائی پڑیں اور روزے رکھ کر گوناگوں مصیبتوں میں گر فقار ہو۔ بھراللہ تعالی نے قتل ناحق کا بدلہ لینے میں ور ثاء مقتول کو اختیار دیاہے کہ چاہیں تو ظالم قاتل سے قصاص لیں اور قتل کریں چاہیں بالکل معاف کر دیں اور چاہیں دیت (خون بہا) لیں اب اگر حکومت یا عدالت قاتل کی دولت مندی یا جاہ و منصب کی بنا پریا قوم میں مقبولیت کی بنا پرور ثاء کو معاف کر دینا چاہیں گر کروں بہا لینے پر مجبور کریں یا اس کے مندی یا جاہ و منصب کی بنا پریا قوم میں مقبولیت کی بنا پرور ثاء کو معاف کر دینا چاہیں گر کہ دینا چاہیں گر کومت یا عدالت بر عکس ایک بھائی نے دوسر سے بھائی کو قتل کر دیا ہے ور ثاء مقتول یا باپ معاف کر دینا چاہیں گر کومت یا عدالت

ور ٹاءیا باپ کو قصاص لینے یعنی دوسرے بیٹے کو بھی قتل کرنے پر مجبور کریں توبیہ دونوں صور تیں اس مقصد اور تخفیف کے بالکل خلاف ہوں گی جواللہ تعالی نے قصاص کے بارے میں تخفیف کا اعلان فرمایا ہے۔ یہ بیں بے محل اور بے جانختیوں کی چند مثالیں اور ان کے مصرت رساں اور خطرناک نتائج جو صرف اللہ تعالیٰ کی عطاکی ہوئی سہولتوں اور آسانیوں سے فائدہ نہ اٹھانے کی بناء پر برداشت کرنی پڑتی ہیں انہی کو حدیث شریف میں ہلاکت سے تعبیر کیا ہے۔

ای طرح اللہ تعالیٰ نے تقریباً تمام ہی شرعی احکام میں آسانیاں اور سہولتیں عطا فرمائی ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اعلان فرمایا ہے۔

ماجعل علیکم فی الدین من حوج اللہ نے دین میں تمہارے اوپر تنگی نہیں کی۔ ان سہولتوں سے فائدہ نہ اٹھانا کفران نعمت بھی ہے طرح طرح کے جسمانی اور مالی سختیاں برواشت کرنااس ناشکری کی سزاہے اسی لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم' نے حدیث شریف میں تین مرتبہ ایسے لوگوں کے متعلق فرمایا ہے! ہلاک ہوگئے ہلاک ہوگئے۔

اس سے بڑھ کر نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'کی شفقت اور کیا ہو سکتی ہے کاش ایسے لوگ جن کے متعلق عرف عام میں کہا جاتا ہے انہیں تو تقویٰ کا ہیف ہوگیا ہے اس شفقت آمیز تعلیم و تنبیہ سے فا کدہ اٹھا کیں اور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم 'کی قدر کریں اور صلوٰ ق والسلام بھیج کر شکریہ ادا کریں اللهم صل علی نبی الرحمة محمدو الله و اصحابه اجمعین۔

دین آسان ہے دین سے زور آزمائی کرنے والوں کو نصیحت

عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النّبيّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : " إِنَّ الدّينَ يُسْرُ ، وَلَنْ يُشَادً الدّيْنُ إِلاَّ عَلَبَهُ ، فَسَدّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا ، وَاسْتَعِينُوا بِالغَدْوة وَالرَّوْحَةِ وَشَيْء مِنَ الدُّلْجَةِ " رواه البخاري . وفي رواية لَهُ : " سَدِّدُوا وَقَارِبُوا ، وَاغْدُوا وَرُوحُوا ، وَشَيءً مِنَ الدُّلْجَةِ ، القَصْد القَصْد تَبْلُغُوا " . قوله : " الدِّينُ " : هُو مرفوع عَلَى مَا لَمْ يسم فاعله . وروي منصوباً وروي " لن يشاد الدينَ أحدٌ " . وقوله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إلا غَلَبه " : أي غَلَبه الدِّينُ وَعَجَزَ ذلِكَ المُشَادُّ عَنْ مُقَاوَمَةِ الدِّينِ لِكَثْرَةِ طُرُقِهِ . وَ" الغَدْوة " : سير أول النهار . وَ" الدُّلْجَة " : آخِرُ النهار . وَ" الدُّينِ لِكَثْرَة طُرُقِه بَي مَعْنَاه وَهُدا استعارة وتحيل ، ومعناه النه عَلَى طَاعَةِ اللهِ عز وجل بَالأَعْمَال في وَقْتِ نَشَاطِكُمْ وَفَرَاغِ قُلُوبِكُمْ بحَيثُ تَسْتَلِدُونَ العَبَادَة ولا تَسْأَمُونَ وَبَلُغُونَ مَقْصُودَكُمْ ، كَمَا أَنَّ المُسَافِرَ الحَاذِقَ يَسيرُ في هذه الأوقات ويستريح هُو وَدَابَّتُهُ في غَيرِهَا فَيُصِلُ المَّوْصُودَ بغَيْر تَعَب ، والله أعلم .

ترجمہ: حضرت ابوہر یرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمایا: بلاشبہ وین تو (بہت) آسان ہے لیکن دین پر (عمل کے بارے میں) جب بھی زور آزمائی کی جائے گی دین ہی غالب آجائے گا لہندا (دین پر عمل کے بارے میں) راستی پر قائم رہو اور میانہ روی اختیار کرواور خوشخبری حاصل کروکہ (تم نے مقصد کوپالیا اور (دین کے احکام پر قائم رہنے کے بارے میں) صبح کے وقت سے اور شمام کے وقت سے اور کسی قدر آخر شب سے مدد حاصل کرو۔ بخاری

امام نووی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں:اور بخاری ہی کیا یک اور روایت میں آیاہے:راستی پر قائم رہواور میانہ رویا ختیار کرواور صبح کاوفت اختیار کرواور شام کا:اور کسی قدر آخر شب کا!اعتدال کواختیار کرواعتدال کو(افراط و تفریط سے بچو) تو مقصد کو پہنچ جاؤ گے۔

اس کے بعدامام نوویؓ ازروئے لغت الفاظ کے معنی اور حدیث کامطلب بیان کرتے ہیں رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كے قول لن يشاد الدين ميں الدين مر فوع (پيش كے ساتھ) اور لن يشاد فعل مجهول كانائب فاعل ہے اى روايت ميں لن يشاد الدين احد بھى آياہے اس روايت كے مطابق لن يشاد فعل معروف ہو گااور الدین مفعول منصوب (زبر کے ساتھ) پڑھا جائے گااور احد فاعل مرفوع (پیش کے ساتھ) ہو گااور الاغلبہ کامطلب ہیہ ہے کہ دین ہی غالب آئے گااور پیرزور آزمائی کرئے والا دین کے مقابلہ سے عاجز آ جائے گاس لئے کہ دین کے طریقے (اعمال) بہت زیادہ (بلکہ بے شار ہیں)اور الغدوة کے معنی ہیں دن کے اول حصہ میں یعنی صبح کے وقت سفر کرنااور الروحۃ کے معنی ہیں دن کے آخری حصہ میں یعنی شام کے وقت سفر کرنااور الدلجۃ کے معنی ہیں رات کے آخری حصہ میں سفر کرناسفر کے یہ تین وقت استعارہ ہیں او قات نشاط کار ہے اور مثال کے طور پر مطلب یہ ہے کہ تم خدائے بزرگ و برتر کی عبادت میں اپنے نشاط اور قلبی اطمینان کے او قات سے مدولواس طرح کہ تم ان اطمینان کے او قات میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو تا کہ تم کواللہ تعالیٰ کی عبادت وطاعت میں لطف و لذت محسوس ہو اورتم عبادت سے دل برداشتہ اور بیزار نہ ہواورا پنا مقصد (رضاء الہی) حاصل کرنے میں کامیاب ہو جیما کہ ایک تجربہ کارمسافر صرف ان تین و قتوں میں (جو سب سے زیادہ موزوں ہیں)سفر کرتاہے اور باقی او قات میں خود بھی آرام کر تاہے اور سواری کااونٹ بھی اور بغیر تھکے ہارے اور بغیر مشقت اٹھائے اپنی منزل مقصود پر پہنچ جاتا ہے (اس کے برعکس ایک متشد داور بے تحاشی عبادت گزار دیندار کی مثال اس نا تجربه کار مسافر کی سی ہے جواپنی او نٹنی کو بے تحاشاد وڑا تاہے نہ خود آرام کر تاہے نہ او نٹنی کو آرام لینے دیتا ہے آخر کاراو نمنی تھک کرچوراور نڈھال ہوجاتی ہے اور سفر اوھورارہ جاتا ہے نہ راستہ طے ہو تا ہے نہ او نمنی چلنے کے قابل رہتی ہے جیسا کہ بہتی کی روایت میں ارشاو فرمایا ہے۔ فان السائر المنبت الارضا قطع و الاظھر اابقی. اس لئے کہ ایک بے تحاشاد وڑانے والا مسافرنہ مسافرت ہی طے کریا تا ہے نہ سواری کوہی سفر کے قابل رہنے دیتا ہے۔

مزید تشر ت<sup>ک</sup>:اگرچہ امام نوویؓ نے اس حدیث کے نہ صرف معنی بتلائے بلکہ حدیث کے مقصد کی کافی تشر ت<sup>ک</sup> کردی تاہم چند چیزیں بیان کی محتاج ہیں۔

سادہ لفظوں میں حدیث کا مطلب ہیہ ہے کہ عبادت اور اجر و ثواب کے کا موں کی جو تو فیق اور ذوق شوق اللہ تعالیٰ نے تمہیں عطافرمایا ہے یہ برسی قابل قدر نعمت ہے اس سے نہایت اعتدال اور میانہ روی سے کام لواور رفتہ ر فتہ اس طرح اعتدال کے ساتھ چلو کہ جو قدم اٹھے آگے بڑھے پیچھے نہ ہے تاکہ مرتے دم تک بیہ عبادت وطاعت کاسلسلہ قائم رہے اور اجرو ثواب ملتارہے تم انسان ہواور انسان کی فطرت خلقی طور پر الیکی واقع ہوئی ہے کہ وہ اچھی ہے اچھی چیز سے کچھ عرصے کے بعد اکتاجا تاہے اور بیزار ہو کر چھوڑ بیٹھتاہے ایبانہ ہو کہ یہ عبادت وطاعت كاجذبه اور ذوق شوق جوتم كونصيب ہواہے تمہارے غلط طريقے پراستعال كرنے كى وجہ سے بالكل ہى ختم ہو جائے یااس میں کچھ فتور آ جائے اور تم اس اجرو ثواب سے جو مل رہاتھا محروم ہو جاؤاس صورت میں اللہ تعالیٰ کا تو کچھ نقصان نہ ہو گاوہ بہر حال تمہاری عبادت سے بالکل بے نیاز ہے نقصان تمہارا ہو گاکہ تم سر تایااس کے فضل کے محتاج ہو تمہارااس بےاعتدالی کی بناپر بندگی کاوہ جذبہ اور ذوق و شوق ختم ہو جائے گااور تم اجرو ثواب سے محروم ہونے کے علاوہ ایک عظیم نعمت سے بھی محروم ہو جاؤ گے اس لئے دن میں کام کرنے کا بہترین وقت صبح کا ہے فجر کی نماز پڑھنے کے بعد سے اشراق کے وقت تک تنبیج و تہلیل یاذ کر اللہ میں یا تلاوت کلام اللہ میں مصروف رہا کر واور سورج نکلنے اور کافی بلند ہونے کے بعد جارر کعت اشراق کی نماز پڑھ کر خواہ آرام کیا کروخواہ اور دینی ود نیاوی معاشی کار وبار میں مصروف ہو جایا کرو فرصت ملے توزوال سے پہلے جارر کعت نماز جاشت کی پڑھ لیا کرو ظہر کی نماز کے بعد کچھ دیر آرام (قیلولہ) کیا کرواس کے بعدے عصر کی نماز تک کام دھندوں میں لگے رہو عصر کی نماز کے بعد سے مغرب تک پھر ذکر اللہ یا تنہیج و تہلیل میں مصروف ہو جایا کرو کہ بیہ شام کاوفت فراغت واطمینان سے کام کرنے کاوفت ہے رات اللہ تعالیٰ نے آرام کے لئے بنائی ہے عشاء کی نماز پڑھ کر سو جایا کروشب کا آخری حصہ بھی عبادت کے لئے بے حد موزوں ہے اس میں جتنی میسر ہو تہجد کی نماز پڑھ لیا کرو۔

اس طرح کام کے بعد آرام اور آرام کے بعد کام کاسلسلہ برابر جاری رہے گااور عبادت میں نشاط اور سرور و کیف بھی میسر آ جائے اور اجرو ثواب کاسلسلہ بھی برابر جاری رہے گااسکے برعکس اگرتم اس جذبہ عبادت وطاعت سے شب دروز بے تحاشاکام لوگے توانسانی فطرت کے نقاضے کے مطابق لازمی طور پریہ جذبہ فناہو جائے گااوراس کے ردعمل کے طور پر سب کچھ حچوڑ بیٹھو گے حتی کہ فرض عباد تیں بھی ترک ہونے لگیں گی اور اجرو ثواب کے بجائے گناہ اور عذاب الہی کے سز اوار ہو جاؤگے اور یہ نتیجہ صرف تمہارے غلط استعال کا ہو گااس برے انجام سے ہی حدیث شریف میں خبر دار کیا گیاہے۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم كاليك معجزه بيه بهى تقاكه آپكاكلام نهايت مختر مكر بمه كير بهو تا تقاچنانچه: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اوتيت جوامع الكلم

ر سول الله صلی الله علیه وسلم'نے فرمایا مجھے جامع (ہمہ گیر) کلمات دیئے گئے ہیں۔

ای کایہ کرشمہ ہے کہ اس ڈیڑھ سطر کی حدیث کی تشریح میں ڈیڑھ دوضفے صرف ہو گئے اور بفضلہ اس تشریح کی ایک سطر بھی آپ بیکار اور بھرنی کی نہ یا ئیں گے۔

# مشقت کشی کرنے والوں کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا طرز عمل

وعن أنس رضي الله عنه ، قَالَ : دَخَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المَسْجِدَ فَإِذَا حَبْلُ مَمْدُودٌ بَيْنَ السَّارِيَتَيْنِ ، فَقَالَ : " مَا هَذَا الحَبْلُ ؟ " قالُوا : هَذَا حَبْلُ لِزَيْنَبَ ، فَإِذَا فَتَرَتَ ْ تَعَلَّقَتْ بِهِ . فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " حُلُّوهُ ، لِيُصلِّ أَحَدُكُمْ نَشَاطَهُ فَإِذَا فَتَرَ فَلْيَرْقُدْ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

ترجمہ: حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں: (ایک مرتبہ) نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مسجد میں تشریف لائے تواچانک ایک رسی دوستونوں کے در میان بندھی ہوئی دیکھی تو آپ نے دریافت کیا یہ (رسی) کیسی ہے؟ صحابہ نے عرض کیا: یہ رسی زینب کی ہے وہ جب رات کو نماز پڑھتے تھک جاتی ہیں اور نیند کا غلبہ ہو تا ہے تواسی رسی سے لئک کر (یعنی رسی کے سہارے) کھڑی ہوتی ہیں تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمایارسی کو کھول دو (اور فرمایا) تم میں سے ہر شخص کو چاہئے ہوتی ہیں تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمایارسی کو کھول دو (اور فرمایا) تم میں سے ہر شخص کو چاہئے کہ جب تک طبیعت میں نشاط باقی رہے (نماز پڑھے) جب نیند کے غلبہ کی وجہ سے) نشاط میں فتور آ جائے تواس کو سوجانا چاہئے۔ (بخاری د مسلم)

تشر تے: جس عبادت میں لطف ولذت اور کیف وسر ور حاصل نہ ہووہ عبادت تو کیا بیگار اور زبروستی سرپڑے کاکام کامصداق ہوگی اس سے رضاو قرب الہی حاصل نہیں ہوسکتا وہ آئھوں کی ٹھٹڈک دل کاسر ور اور روح کے نشاط کاباعث نہیں ہوسکتی عبادت میں نشاط اور انہاک ایسا قوی ہونا چاہئے کہ تن بدن کا ہوش ہی باقی نہ رہے لیکن اس تغیر بذیر جسم اور اس کے قوی کے ساتھ تعلق رہتے ہوئے یہ مدہوشی کی کیفیت چند لمحوں یا چند ساعتوں تو باقی رہ سکتی ہے اس سے زیادہ ویر تک نہیں باقی رہ سکتی لہذا ان چند ساعتوں کو ہی حاصل زندگی سمجھ کر عبادت کے لئے

مخصوص کر دینا چاہئے اور جو نہی جسمانی عوار ض نیند' تھکن یا اکتاب وغیرہ کی وجہ ہے اس نشاط میں فرق محسوس ہونے گئے عبادت ختم کرکے جسم کے ان ناگزیر تقاضوں کو پورا کرنا چاہئے نیند آرہی ہو تو سو جانا چاہئے تھکن محسوس ہورہی ہو تو آرام کرنا چاہئے طبیعت اکتا گئی ہو تو کوئی دوسر اطبیعت کو مرغوب جائز مشغلہ اختیار کرنا چاہئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کاار شادہے۔

جعلت قرۃ عینی فی الصلوۃ میری آنکھوں کی ٹھنڈک نماز میں رکھی گئے ہے۔ اس حدیث میں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم' نے ایسے ہی نشاط کے او قات کی رہنمائی فرمائی ہے (واللہ اعلم) نبیند کی حالت میں نماز بڑھتے رہنے کا نقصان

وعن عائشة رضي الله عنها: أنَّ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " إِذَا نَعَسَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ يُصَلِّي فَلْيَرْقُدْ حَتَّى يَذْهَبَ عَنْهُ النَّومُ ، فإنَّ أحدكم إِذَا صَلَّى وَهُو نَاعِسُ لا يَدْرِي لَعَلَّهُ يَذْهَبُ يَسْتَغْفِرُ فَيَسُبُّ نَفْسَهُ " مُتَّفَقُ عَلَيهِ .

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم 'نے فرمایا ہے؛ جبتم میں سے کوئی ہخص نماز پڑھتے ہوئے او نگھنے لگے تواسے نماز ختم کر کے اتنی دیر سور ہناچا ہے کہ نیند کااثر جاتار ہے اس کئے کہ تم میں سے جو ہخص بھی او نگھتے او نگھتے نماز پڑھے گاتو کچھ بعید نہیں کہ وہ مغفرت کی دعاما نگنے کا قصد کرے (کیکن نیند کے غلبہ کی وجہ ہے) زبان قابو میں نہ رہے تو (مغفرت کی بجائے) خود کو برا کہہ بیٹھے کو سے گئے (مثلاً اے خدا تو مجھے معاف کردے کی بجائے اے خدا تو میر استیاناس کردے کہہ بیٹھے۔

تشر تے: یہ حدیث پہلی حدیث کا تتمہ ہے کہ اگر نیند کے غلبے کے باوجود حرص عبادت کی بناپر نماز پڑھتار ہے گا تواس کا نقصان سے ہوگا کہ پڑھنا کچھ چاہے گااور زبان سے نکلے گا کچھ اور لہٰذااس حالت میں نماز کے اندراللہ تعالی کی طرف توجہ تو کیااتنا بھی بھروسہ نہ رہے گا کہ نماز صحیح بھی ادا ہورہی ہے یا نہیں ایسی نماز سے کیا فائدہ جس میں ثواب کے بجائے گنہگار ہونے کا اندیشہ ہو۔

رسول الله صلى الله عليه وسلم محاطريق كار

وعن ابى عبدالله جابر بن سمرة رضى الله عنهما والله عنهما والله عليه وسلم. الله عليه وسلم. الصلوات والله عليه وسلم الصلوات وكانت صلاته قصداً وخطبته قصدا. (رواه ملم)

ترجمہ: حضرت ابو عبداللہ جابر بن سمرہ سوائی سے روایت ہے کہتے ہیں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے (سب ہی) نمازیں پڑھا کرتا تھا تو آپ کی (جعہ کی) نماز بھی متوسط ہوتی تھی اور (جعہ کا) خطبہ بھی متوسط ہو تا تھا۔ (مسلم)

امام نووی صدیث کے لفظ تصدا کے معنی بتاتے ہیں درازی اور کو تاہی کے در میان ( یعنی نہ بہت لمبے نہ بہت مختصر )

تشریخ: باوجود یکہ اس زمانہ میں ذریعہ ابلاغ صرف جمعہ کے خطبے ہی تھے کیو نکہ مسلمان جمعہ کا براا ہمتمام کرتے اور بیاریا معندور لوگوں کے علاوہ سب ہی جمعہ کی نماز کے لئے مجد نبوی میں حاضر ہوتے تھے بالفاظ دیگر مسلمانوں کا سب سے براا جنماع کہ جلسے (جمعہ کے دن) ہی ہو تا تھا اس لئے تمام اجنما عی اور قومی ضرور توں سے مسلمانوں کو جمعہ کے خطبے میں ہی آگاہ کیا جاتا تھا مگر آپ نے جمعہ کا خطبہ بھی نماز بھی نہ بھی زیادہ دراز پڑھائی اور نہ زیادہ بھی بالفاظ دیگر آپ نے خطبہ جمعہ کوسیاسی مقاصد کے لئے بھی آلہ کار نہیں بنایا اس کے بر تکس آپ کی وفات کے بعد امراء بنی اُمیہ نے نہ خطبہ وسیاسی مقاصد کے لئے استعال کر ناشر وع کر دیا تھا استے لمبے لمبے خطبے دیے کہ تھیں اور جمعہ کے خطبے کوسیاسی اغراض و مقاصد کے لئے استعال کر ناشر وع کر دیا تھا استے لمبے لمبے خطبے دیے کہ تھیں اور جمعہ کے خطبے کا ندیشہ ہو تا اس لئے نماز مختصر سے مختصر پڑھاتے اس بے اعتدالی کے خلاف محضرت جابر رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم 'کی تو نماز بھی متوسط ہوتی اور خطبہ بھی متوسط ہوتا تھا اور اس بے اعتدالی کے خلاف امام نووی رحمہ اللہ علیہ و سلم 'کی تو نماز بھی متوسط ہوتی اور خطبہ بھی متوسط ہوتا تھا اور اس بے اعتدالی کے خلاف امام نووی رحمہ اللہ علیہ و سلم 'کی تو نماز بھی متوسط ہوتی اور خطبہ بھی متوسط ہوتا تھا اور اس بے اعتدالی کے خلاف امام نووی رحمہ اللہ علیہ و سلم 'کی تو نماز بھی متوسط ہوتی اور خطبہ بھی متوسط ہوتا تھی اور اس بے اعتدالی کے خلاف امام نووی رحمہ اللہ اعلم

ایک صحابی اور ان کے خیر خواہ دوست کا طرز عمل

وعن أبي جُحَيْفَة وَهْب بن عبد اللهِ رضي الله عنه ، قَالَ : آخَى النّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَيْنَ سَلْمَانَ وَأَبِي الدَّرْداء ، فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الدَّرداء فَرَأَى أُمَّ الدَّرداء مُتَبَذِّلَةً ، فَقَالَ : مَا شَأَنُكِ ؟ قَالَتْ : أَخُوكَ أَبُو الدَّرْدَاء فَصَنَعَ لَهُ طَعَاماً ، فَقَالَ لَهُ : كُلْ فَإِنِّي صَائِمٌ ، قَالَ : مَا أَنا بِآكِلِ حَتَّى تَأْكُلَ فَأَكَل ، فَلَمَّا كَانَ اللَّيلُ ذَهَبَ أَبُو الدَّردَاء يَقُومُ لَهُ لَا لَهُ : نَمْ . فَلَمَّا كَانَ اللَّيلُ ذَهَبَ أَبُو الدَّردَاء يَقُومُ فَقَالَ لَهُ : نَمْ . فَلَمَّا كَانَ مِن آخِر اللَّيلِ قَالَ سَلْمَانُ : قُم الآن ، فَصَلَيا جَمِيعاً فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ : إِنَّ لِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقَّا ، وَإِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيكَ حَقَّا ، وَلاَ هَلِكَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَهُ فَقَالَ لَهُ عَلَيْكَ حَقَّا ، وَإِنَّ لِنَفْسِكَ عَلَيكَ حَقَّا ، وَلاَ هَلِكَ عَلَيكَ حَقَّا ، وَلاَ هَلِكَ عَلَيك حَقَّا ، وَلاَ هَلِكَ عَلَيكَ حَقًا ، وَلاَ هَلِكَ عَلَيك حَقًا ، وَلاَ هَلِكَ عَلَيك حَقًا ، وَلاَ هَلِكَ عَلَيك حَقًا ، وَلاَه فَقَالَ لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَكَ لَهُ فَقَالَ لَهُ عَلَيْك حَقًا ، فَأَعْل اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَكَ لَهُ فَقَالَ لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَا الْكُولُ لَكُ وَلُكُ لَهُ فَقَالَ البَّي صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالَى سَلْمَانُ " رواه البخاري .

ترجمہ: حضرت ابو جیفہ و مہب بن عبداللہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سلمان (فارسی) اور ابو در داء کے در میان دینی بھائی بندی کارشتہ قائم کر دیاتھا چنانچہ ایک مر تبہ اسی دینی افوت کے رشتہ سے سلمان ابو در داء سے ملا قات کے لئے ان کے گھر آئے تو سلمان نے (ابو در داء کی بیوی اُم در داء کو معمولی حالت میں بیوہ عور توں کی طرح بغیر زینت و آرائش کے) دیکھا تو کہا ہے تم نے اپناکیا حلیہ بنار کھا ہے؟ انہوں نے جواب دیا تمہارے بھائی ابو در داء کو تو د نیاوی کا موں سے کوئی رغبت

نہیں (پھر میں سنگھار کس کے لئے کروں میں تو شوہر ہونے کے باوجود ہیوہ عور توں کی طرح بے شوہر ہوں) تو (اتنے میں) ابودرداء آگئے اور مہمان کے لئے کھانا تیار کرایا چنانچہ (دستر خوان پر کھانار کھنے کے بعد) کہا آپ کھائے میر اتوروزہ ہے سلمان نے کہا میں اس وقت تک ہر گزنہ کھاؤں گاجب تک تم نہ کھاؤ گے (مجبوراً) ابودرداء نے بھی کھانا کھایا جب رات ہوئی تو ابو درداء (مصلی سنجال کے) نماز پڑھنے چلے تو سلمان نے کہا کہاں جاتے ہو (گھر میں جاؤ) آرام کرو (رات سونے کے لئے ہے) جب آخر شب کاوقت ہوا تو سلمان نے ابو درداء کو بلایا اور کہا اب نماز پڑھو چنانچہ دونوں نے (تبجد کی) نماز پڑھی اس کے بعد سلمان نے ابو درداء سے کہا بلاشبہ تمہارے رب کا تمہارے اوپر حق ہے لہذا (تمہارا تمہارے نفس کا بھی تمہارے اوپر حق ہے اور تمہاری ہیوی کا بھی تمہارے اوپر حق ہے لہذا (تمہارا مغرض ہے کہ) تم ہر حق والے کا حق ادا کرو (اپنے رب کی عبادت بھی کرو آرام بھی کرواور ہیوی کی فرض ہے کہ) تم ہر حق والے کا حق ادا کرو (اپنے رب کی عبادت بھی کرو آرام بھی کرواور ہیوی کی حاجت بھی پوری کرو) اس کے بعد ابودرداء (اور سلمان) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور پورا واقعہ بیان کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سلمان بالکل ٹھیک کہتے ہیں حاضر ہوئے اور پورا واقعہ بیان کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سلمان بالکل ٹھیک کہتے ہیں حاضر ہوئے اور پورا واقعہ بیان کیا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا سلمان بالکل ٹھیک کہتے ہیں حاضر ہوئے اور پورا واقعہ بیان کیا حضور صلی حق کاحق اداکرے ورنہ قیامت کے دن جواب دہ ہوگا)

تشر تے: اس حدیث سے شب وروز بے تحاشاعبادت کرنے کے نقصانات ظاہر ہوتے ہیں ان میں سب سے زیادہ اہم حقوق العباد کا ضیاع ہے جس سے رستگاری کی سوائے ان ارباب حقوق سے مرنے سے پہلے معاف کرانے کے اور کو کی سبیل نہیں اللہ تعالی بھی حقوق العباد کو معاف نہیں فرما ئیں گے عرفہ کے دن میدان عرفات میں ہی اللہ تعالی نے جم مر وراداکرنے والوں کے سب ہی گناہوں کے معاف فرمادینے کا وعدہ فرمایا ہے مگر رد مظالم (یعنی بندے کی حق تلفیوں کے معاف کر مایا گرچہ ایک ضعیف روایت سے اتنا ثابت ہو تا ہے کہ اللہ تعالی نے ان ارباب حقوق سے حقوق معاف کرادینے کا ذمہ لیا ہے بہر حال امت اس پر متفق ہے کہ حقوق العباد بردی سے بردی عبادت کرنے سے بھی معاف نہیں ہوتے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ایک حدیث میں آتا ہے۔

عن عائشة رضى الله عنهاقالت: رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: الدواوين ثلثة ديوان لايغفر الله الاشراك بالله يقول الله عزوجل ان الله لايغفران يشرك به وديوان لايتركه الله ظلم العباد فيمابينهم حتى يقتص بعضهم من بعض وديوان لايعباء الله به ظلم العبادفيما بينهم وبين الله فذاك الى الله ان شاء عذبه وان شاء تجاوز عنه (رواه اليهتي في شعب الايمان بحواله مكاوة)

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اللہ تعالیٰ کے ہاں تین رجٹر ہیں ایک رجٹر توابیا ہے کہ جن لوگوں کے نام اس میں درج ہوں گے ان کواللہ ہر گزنہیں بخشے گا(اس رجٹر میں شرک کرنے والوں کے نام درج ہوں گے اللہ تعالیٰ اعلان فرما تاہے کہ بلاشک وشبہ شرک کرنے والوں کو ہر گزنہیں بخشے گاد وسرے رجٹر میں جن کے نام درج ہوں گے ان کواللہ تعالیٰ اس وقت تک چھوڑے گانہیں جب تک

کہ ان میں سے بعض کو (مظلوم کو) ظالم سے ظلم کابدلہ نہ دلادے گااور تیسرے رجسٹر میں ان لوگوں کے نام ہوں گے جنہوں نے حقوق اللہ (نماز'روزہ'ز کوۃ وغیرہ عباد تیں) ادا نہیں کئے اس رجسٹر کی اللہ تعالیٰ پرواہ نہیں کرے گا اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کواختیارہے چاہے سزادے چاہے معاف کر دے۔ (بیہی نے شعب الایمان میں روایت کیا) قیامت کے دن اس اقتصاص (بدلہ لینے کی) بھیانک تفصیل حضرت ابوہر برہ رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث اس طرح بیان فرمائی ہے۔

عن ابى هريرة رضى الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال اتدوون ماالمفلسن قالو: المفلس فينامن لادرهم له ولامتاع فقال المفلس من أمتى من ياتى يوم القيامة بصلوة وصيام وزكوة وياتى قدشتم هذاوقذف هذا اواكل مال هذاوسفك دم هذاوضرب هذافيعطى هذا من حسناته فان فنيت حسناته قبل ان يقضى ماعليه أخذمن خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار (روه مسلم)

حضرت ابوہر ریور ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ (ایک دن) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے (صحابہ سے) دریافت کیا: کیاتم جانے ہو مفلس کون ہو تاہے ؟ صحابہ نے عرض کیاہم میں مفلس وہی ہو تاہے جس کے پاس نہ رویہ پید ہونہ کوئی سامان (زمین جائیداد وغیرہ ہو) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا میری اُمت میں (حقیقی) مفلس وہ شخص ہوگا جو قیامت کے دن نمازیں بھی لائے گاز کو تیں بھی روزے بھی (لیکن) اس نے کسی کو (بے قصور) گالیاں دی ہوں گی کسی پر (ناحق) ہم تیں لگائی ہوں گی کسی کا (ناجائز طور پر) مال کھایا ہوگا کسی کا کہ اس ظلم اور حق تلفیوں کا اس طرح بدلہ دلایا جائے گا کہ اس ظلم اور حق تلفی کرنے والے کے تمام حسنات (عباد تیں) اس کو دے دی جائیں گی (جس پر ظلم کیا تھایا حق تلفیاں کی تھیں) اگر نیکیاں (عباد تیں) ختم ہو جائیں گی (اور حقوق باقی رہ جائیں گی آگ میں ڈال دیا جائے گا (صح مسلم) رظلم اور حق تلفیاں کرنے والے) پر ڈال دیئے جائیں گی اور پھر اس کو جہنم کی آگ میں ڈال دیا جائے گا (صح مسلم) در خلام اور حق تلفیاں کرنے والے) پر ڈال دیئے جائیں گی اور پھر اس کو جہنم کی آگ میں ڈال دیا جائے گا (صح مسلم)

ان دونوں حدیثوں کو پڑھنے کے بعدیہ نفل عبادات اور کارہائے خیر میں بے اعتدالیاں کرنے والے غور کریں کہ اجرو تواب اور قرب الہی حاصل کرنے کا شوق و ذوق میں مست ہو کر عمر بھر دن کوروزے رکھنے رات بھر نمازیں پڑھنے کا عہد کرنے والے اپنے بیوی بچوں 'قرابت داروں مہمانوں 'پڑوسیوں اور عام مسلمانوں کی کس قدر حق تلفیوں کے مر تکب ہوتے ہیں اور بجائے اجرو تواب اور قرب الہی کے کس طرح ان حق تلفیوں کے بدلے میں جہنم کا ایند ھن بنتے ہیں اعاذ ناللہ منہ اس لئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم پہلی حدیث میں اپنا طریق کاراور اپنی سنت بیان کرنے کے بعد اعلان فرمادیا تھا۔ فیمن د غب عن سنتی فلیس منی پس جو شخص میری سنت سے اعراض (وانح اف) کرتا ہے اس کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں۔

ہماراحال: ہمرحال یہ توان عباد توں میں ہے اعتدالیاں کرنے والوں کاحشر ہواان کے پاس تو حقوق کے بدلے میں دینے کے لئے عبادات کاذخیرہ تھا بھی جس سے پچھ نہ پچھ تلافی ہو گئی ہم تہی دامن لوگوں کے پاس تو یہ نفل عبادات کاذخیرہ بھی نہیں ہم تو فرض عباد تیں بھی ادھوری سدھوری اداکرتے ہیں نفل عباد توں سے توہم بالکل ہی عبادات کاذخیرہ بھی نہیں ہم تو فرض عباد تیں بھی ادھوری سدھوری اداکرتے ہیں نفل عباد توں سے توہم بالکل ہی نا آشنا ہیں اور رات دن ہے محابالوگوں کی حق تلفیاں کررہے ہیں بلا تکلف لوگوں پر ہمتیں لگاتے ہیں دھو کے اور فریب سے لوگوں کے اموال ہضم کر جانے کو توہم اپنا بڑا ہنر سمجھتے ہیں اور فخریہ کہتے ہیں ہم نے فلاں شخص یا تاجریا گاہک کو جہمہ دے کرخوب لو ٹاا چھے خاصے روزہ نماز کے پابندلوگوں کا بھی معاملات اور کار وباری دنیا میں حال یہی ہے۔

حقوق العبادسے متعلق ان دوحدیثوں کو پڑھ کر ہماری آئکھیں تو کھل جانی چا ہئیں خصوصاً معاملات اور کاروبار کے معاملہ میں خاص طور پر اس کا خیال رہنا جاہئے کہ کسی کا حق ہمارے ذمہ نہ رہے اس کے علاوہ عائلی (خاندانی) اور اجتماعی (معاشرتی) زندگی کے اندر بھی ہر مخفس کا حق اداکر ناچاہئے اس کو شش کے بعد بھی جن لوگوں کے حق ذے رہ جائیں ان سے اور اگروہ و فات پاگئے ہوں توان کے ور ثاء سے معاف کر الینے چا ہمیں اور پھر بھی اگر پچھ حقوق رہ جائیں توان اصحاب حقوق کے لئے مغفرت کی دعاکرنی چاہئے اور اپنانام دوسرے رجشر رد مظالم (ادائے حقوق العباد میں) نہ آنے دینا چاہئے اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کواس کی تو فیق عطافر مائیں۔

#### عبادات میں بے اعتدالی کااور نقصان

عبادات میں بے اعتدالی کا ایک نقصان ہے بھی ہے کہ ایی حالت میں لازمی طور پراصحاب حقوق کے حقوق ذمہ رہ جاتے ہیں لیکن عام طور پر حقوق العباد کے ادانہ کرنے کوہم کوئی گناہ ہی نہیں سبجھتے اس لئے ہم نہایت بے وردی سے اصحاب حقوق کے حق برباد کررہے ہیں اور جن کے حقوق ادا بھی کرتے ہیں مثلاً ہوی کے بال بچوں کے 'مال باپ کے مہمانوں اور پڑوسیوں کے وہ بھی محض روا بتی خوش خلقی اور رواداری کی بنا پرادا کرتے ہیں نہ کہ شریعت کی پابندی اور اللہ رسول کے حکم کی اطاعت کی بنا پراس لئے کہ ہم اس کو کار ثواب سبجھتے ہی نہیں گتی بڑی بد نصیبی اور محرومی ہے کہ سب بچھ کرتے ہیں مگر سب بیکار' آخرت میں ذرہ برابر کام نہ آئے گااس لئے کہ حدیث میں نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کاار شاد ہے لکل اموءِ مانوی (ہر مخف کووہی ملے گاجس کی اس نے نیت کی) ہم صرف دنیاداری اور منہ دکھاوے کے لئے کرتے ہیں آخرت سے توہم بالکل ہی غافل اور بے خبر ہیں اللہ تعالیٰ ہماری حالت پر رحم فرمائیں اس بے حسی' غفلت اور جہالت سے نجات دیں اس تنبیہ کی غرض سے ہم نے حقوق العباد کے متعلق یہ تفصیل بیان کی ہے۔

گزارش اور معذرت

ریاض الصالحین اور اس کی احادیث کے ترجمہ سے ہمارا مقصد صرف بیہے کہ ہم نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم

کا حادیث کے آئینہ میں اپنی صورت دیکھیں اور اس آئینہ کی مدد سے اپنے چہرہ کے داغ دھے یاکالک دور کرنے کی کوشش کریں تاکہ ہماری زندگی میں ان کی افادیت واضح ہواور ہم محسوس بلکہ یقین کریں کہ گذر ہے ہوئے زمانوں کی بنسبت آج کی زندگی میں ان احادیث کی ہے حد ضرورت ہے اور ان احادیث پر عمل کئے بغیر ہم صحیح معنی میں مسلمان اور نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی اُمت کہلانے کے مستحق ہر گزنہیں جب تک ان حدیثوں پر عمل نہ کریں اور اپنی شب وروز کی زندگی کو اسلامی زندگی نہ بنائیں اسی مقصد کے تحت احادیث کی تشریح میں طوالت ہو جاتی ہے امید ہے کہ پڑھنے والے معاف فرمائیں گے۔

حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص رضی الله عنه کی حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص رضی الله عنه کی حضرت انگیز واقعه

وعن أبي محمد عبدِ اللهِ بن عَمْرو بن العاص رضي الله عنهما ، قَالَ : أُخْبِرَ النّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنِّي أَقُولُ : وَاللهِ لأَصُومَنَّ النَّهَارَ ، وَلأَقُومَنَّ اللَّيلَ مَا عِشْتُ . فَقَالَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " أنتَ الَّذِي تَقُولُ ذلِكَ ؟ " فَقُلْتُ لَهُ : قَدْ قُلْتُهُ بأبي أَنْتَ وأَمِّي يَا رسولَ الله . قَالَ : " فَإِنَّكَ لاَ تَسْتَطِيعُ ذلِكَ فَصُمْ وَأَفْطِرْ ، وَنَمْ وَقُمْ ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاثةَ أَيَّامٍ ، فإنَّ الحَسنَةَ بِعَشْرِ أَمْقَالِهَا وَذَلكَ مِثلُ صيامِ الدَّهْرِ " قُلْتُ : فَإِنِّي أَطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذلِكَ ، قَالَ : " فَصُمْ يَومًا وَأَفْطِرْ يَوْمَيْنِ " قُلْتُ : فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذلِكَ ، قَالَ : " فَصُمْ يَومًا وَأَفْطِرْ يَوْمَيْنِ " قُلْتُ : فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذلِكَ ، قَالَ : " فَصُمْ يَومًا فَأَفْلِلُ صِيامُ دَاوُد صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَهُو أَعْدَلُ الصَيامُ " وَفِي رواية : " هُو أَفْضَلُ الصِيامِ " فَقُلْتُ : فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذلِكَ ، فَقَالَ السَلِيمِ " . وفي رواية : " هُو أَفْضَلُ الصِيامِ " فَقُلْتُ : فَإِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذلِكَ ، فَقَالَ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " لا أفضلَ مِنْ ذلِكَ " ، وَلأَنْ أَكُونَ قَبِلْتُ الثَّلاثَةَ الأَيّامِ رسولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ احْبُ إلى مِنْ أَلْكِي وَمَالِى . " وَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحَبُ إلى مِنْ ذلِكَ " ، وَلأَنْ أَكُونَ قَبِلْتُ الثَّلاثَةَ الأَيّامِ وَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَحَبُ إلى مِنْ أَهْلِي وَمَالِى .

ترجمہ: الد حضرت ابو مجمد عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بتلایا گیا کہ میں کہتا ہوں کہ میں جب تک زندہ ہوں ہمیشہ دن کو روزے رکھا کروں گااور رات بحر نماز پڑھا کروں گاتور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم بی یہ کہتے ہو؟ میں نے عرض کیا: میرے باں باپ آپ پر قربان یار سول اللہ! بیشک میں نے بی یہ کہا ہے تو آپ نے فرمایا: (یاور کھو) تم اس پر عمل ہر گز نہیں کر سکو گے (بہتر یہ ہے) تم (یکھ دن) روزے رکھو (یکھ دن) افطار کرو (روزے نہ رکھو) اور رات کو (یکھ حصہ میں) سود اور (یکھ حصہ میں) نماز پڑھواور ہر مہینہ میں تین دن روزے رکھو (مہینہ بھر کے روزوں کا ثواب ملے گا) اس لئے کہ ایک نیکی کا ثواب دس گنا ماتا ہے۔ اور اس حساب سے یہی (ہر مہینہ میں تین روزے) پورے سال کے روزے ہو گئے عبد اللہ بن عمر

رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے عرض کیا میں اس سے زیادہ (روزوں) کی طاقت رکھتا ہوں آپ نے فرمایا توایک دن روزہ رکھودودن افطار کرو(روزہ ندر کھو) میں نے عرض کیا میں اس سے زیادہ طاقت ر کھتا ہوں تو آپ نے فرمایا ایک دن روزہ ر کھوایک دن افطار کرد۔ بیہ حضرت داؤد علیہ السلام کے روزے ہیں اور یہی سب سے زیادہ معتدل روزے ہیں اور ایک روایت میں ہے سب سے زیادہ افضل روزے ہیں تومیں نے عرض کیا: میں تواس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں تواس پررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: اس سے زیادہ افضل روزے نہیں اور (آخر میں عبداللہ بن عمرو کہا کرتے تھے) بخد ااگر میں نے ہر مہینہ میں تین روزے قبول کر لئے ہوتے جن کار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے (ابتداء) علم فرمایا تھا تو یہ مجھے اپنے اہل وعیال اور مال سے بھی زیادہ محبوب ہوتا۔ ٢۔ اور ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کیا مجھے یہ نہیں بتلایا گیا ہے کہ تم روزانہ دن کوروزے رکھتے ہو اور رات بھر قیام کرتے ہو (نماز پڑھتے ہو) میں نے عرض کیا جی ہاں یار سول الله (صلی الله علیه وسلم) (صحیح بتلایا گیاہے) تو آپ نے فرمایاتم ایسامت کرو (بلکہ) کچھ دن روزے رکھو کچھ دن افطار کرورات کا کچھ حصہ آرام کرواور کچھ حصہ نماز پڑھواس کے بعد فرمایا ہتھنیں تہارے جسم کا بھی تہارے اوپر حق ہے اور بلاشبہ تمہاری آئھوں کا بھی تمہارے اوپر حق ہے اور بلاشبہ تمہارے آنے والوں (مہمانوں) کا بھی تمہارے اوپر حق ہے (ہمیشہ دن کوروزے رکھنے اور رات جر قیام کرنے کی صورت میں بلاشبہ ان سب کے حقوق تلف ہوں گے) پھر فرمایا: بلاشبہ تمہارے لئے ا تناکا فی ہے کہ تم ہر مہینہ میں تین روزے رکھ لیا کرو (مہینہ بھر کے روزوں کا ثواب مل جائے گا)اس لئے کہ تہارے ہر نیک کام (عبادت) کا عمہیں وس گناثواب ملے گا(تواس حساب سے ہر مہینہ میں تنین روزے پورے سال کے روزے ہوگئے عبداللہ بن عمرور ضی اللہ عنہ کہتے ہیں تو میں نے خود ہی سختی کواختیار کیااس لئے مجھ پر سختی عائد ہوئی چنانچہ میں نے عرض کیا: یار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں تواہے اندر(اس سے زیادہ) طاقت یا تا ہوں آپ نے فرمایا (تو پھرتم اللہ کے نبی داؤد علیہ السلام) کے روزے رکھواس سے زیادہ نہ رکھو میں نے عرض کیا: داؤد علیہ السلام کے روزے کیے تھے؟ آپ نے فرمایا آوھے سال کے روزے (ایک دن روزہ ایک دن افطار کے حساب سے) توعیداللہ بن عمروبوڑھا ہو جانے کے بعد کہا کرتے تھے کاش کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تخفیف کو قبول كرليتا (صيام داؤدايك دن روزه ايك دن افطار كى ذمه دارى نه ليتا)

س-اورایک روایت میں آیاہے رسول الله صلی الله علیه وسلم نے (ناگواری کے طور پر) فرمایا: کیا مجھے بیہ

نہیں بتلایا گیاہے کہ تم ہمیشہ روزے رکھتے ہواور رات بھر (نماز میں) قرآن پڑھتے ہو؟ میں نے عرض كيا جي بال يارسول الله! آپ كو تھيك بتلايا گياہے مگر مير ااراده اس (شب وروز كى عبادت) سے خير پر ہى منی ہے ( یعنی نیک نیتی سے میں نے یہ ارادہ کیاہے ) تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ( زمی سے ) فرمایا: توتم اللہ کے بی داؤد (علیہ السلام) کے روزے رکھواس لئے کہ وہ سب سے زیادہ عبادت گزار تھے اور ہر مہینہ میں ایک قرآن (رات میں) پڑھا کرو(ایک پارہ روزانہ) میں نے عرض کیااے اللہ کے نبی میں اس سے زیادہ (قرآن پڑھنے کی) طاقت رکھتاہوں تو آپ نے فرمایا: توہیں دن میں ایک قرآن پڑھا كرو( ذيره ياره روزانه) ميں نے عرض كيااے الله كے نبى! ميں اس سے زياده طاقت ركھتا ہوں تو آپ نے فرمایا: اچھادس دن ایک قرآن (تین یارے روزانہ) پڑھاکرومیں نے عرض کیااے اللہ کے نبی! میں اس سے زیادہ کی طاقت رکھتا ہوں تو آپ نے فرمایا: اچھاسات دن میں ایک قر آن پڑھا کرواس سے زیادہ مت پڑھو۔ عبداللہ بن عمرو(آخر عمر میں) کہتے ہیں (میں نے خود ہی سختی اختیار کی اس لئے مجھے سختی اٹھانی پڑر ہی ہے)اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تمہیں کیا خبر تمہاری عمر زیادہ ہو؟ عبداللہ بن عمرو کہتے ہیں چنانچہ ایسا ہی ہوا جیسار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا(اور میری عمر کافی دراز ہوئی) چنانچہ اب جب کہ میں بوڑھا ہو گیا ہوں تو میر اجی چاہتا ہے کہ کیاا چھا ہو تامیں رسول اللہ صلی الله علیہ وسلم کی رخصت (لیعنی ایک مہینہ میں ایک قرآن کو قبول کرلیتاایک روایت میں ہے آپ نے فرمایا تمہاری اولاد کا بھی تمہارے اوپر حق ہے (وہ کیے اداکروگے) اور ایک روایت میں ہے جس نے ہمیشہ (بارہ مہینے روزانہ)روزے رکھے اس نے روزے نہیں رکھے بلکہ ایک وفت کھانے پینے کی عادت ڈال لی اور ایک روایت میں ہے اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محبوب روزے حضرت داؤد علیہ السلام کے روزے ہیں اور سب سے زیادہ محبوب نماز داؤد علیہ السلام کی نماز ہے وہ آدھی رات سوتے اور آیک تهائی رات نماز پڑھتے اور (آخری) چھٹے حصہ میں (پھر) سوجاتے ایک دن روزہ رکھتے اور ایک دن افطار کرتے اور جب د شمنوں سے مقابلہ ہو تا تو پیچھے نہ ہٹتے (اگر وہ روزانہ روزے رکھتے اور رات بھر نماز پڑھتے تود شمنوں سے مقابلہ کی طاقت نہیں باقی رہ سکتی تھی )۔

سم۔ایک اور روایت میں ہے: (عبداللہ بن عمرو کہتے ہیں) میرے والد نے میرا نکاح ایک عالی خاندان خاتون سے کیا تھااس لئے وہ اپنی بہو (بیٹے کی بیوی) کا خاص طور پر خیال رکھتے تھے اور شوہر کے متعلق دریافت کرتے تو وہ ان کو جو اب دیتی مر دہونے کے اعتبار سے وہ بہت اچھے مر دہیں لیکن انہوں نے بھی ہمارے بستر کو پامال نہیں کیانہ ہی بھی ہمارے ول کو شؤل کر دیکھنے کی جبتو کی (کہ ہم پر کیا گزر رہی ہے) جب سے میں ان کے گھر آتی ہوں (ان کا طرز عمل بہی ہے) تو جب اس (بے پر کیا گزر رہی ہے) جبری کی کیفیت کا زمانہ زیادہ دراز ہو گیا تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ذکر

کیا گیا تو آپ نے فرمایا:ان کو میرے پاس جھیج دو چنانچہ جب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے دریافت فرمایا: تم روزے کس طرح رکھتے ہو؟ تومیں نے عرض کیا ہر روز روزہ رکھتا ہوں آپ نے فرمایا: قرآن کس طرح پڑھتے ہو؟ میں نے عرض کیا: ہر رات کو ایک قرآن ختم کرتا ہوں تو آپ نے وہی ہدایت فرمائی جس کابیان پہلے گزر چکاہے (کہ ایک دن چھوڑ كرروزے ركھو اور سات را توں ميں ايك قرآن ختم كرو) چنانچہ دن ميں اينے كسى گھر والے کو (بیوی ہی ہوسکتی ہے)جو ساتواں حصہ (منزل) رات کو پڑھنا ہو تا سنالیا کرتے (دور کرتے) تاکہ رات کو پڑھنا آسان ہواس طرح ضعف کی وجہ سے جب دوسرے دن روزہ نہ رکھ یاتے تو جتنے دن کے روزے چھو منے ان کویادر کھتے اور قوت آ جانے کے بعد ان کی قضا کرتے تاکہ جو معمول رسول الله صلى الله عليه وسلم كى حيات ميں تھااور جو كام اپنے ذمه ليا تھااس ميں فرق نه آئے۔ امام نووی علیہ الرحمة کہتے ہیں (عبداللہ بن عمرو سے متعلق) یہ تمام روایتیں صحیح ہیں بیشتر روایتیں بخاری مسلم دونوں میں ند کور ہیں کچھ روایتیں صرف بخاری یا صرف مسلم میں ند کور ہیں تشریخ:اس حداعتدال سے متجاوز بے تحاشاعبادت گزاری سے حضرت عبدالله بن عمرو کو منع کرنے کاموجب وہی حق تلفیاں ہیں جن کاذکر اس حدیث میں بھی آیاہے اور تفصیل سے اس باب کی دوسری حدیثوں اور ان کی تشریحات میں گزرچکاہے امام نووی رحمہ اللہ نے صحیحین اور غیر صحیحین کی تمام روایتوں کواس لئے جمع کیاہے کہ حضرت عبداللہ بن عمروكا بوراواقعہ قارئين كے سامنے آجائے اور عبادت ميں بے تحاشا بے اعتدالى كا نتیجہ بھی سامنے آجائے۔

صحابه كرام ذراديركي غفلت كوتجهي نفاق سمجھتے تھے

وعن أبي ربعي حنظلة بن الربيع الأُسيَّدِيِّ الكاتب أحدِ كتّاب رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : لَقِيَنِي أَبُو بَكر رضي الله عنه ، فَقَالَ : كَيْفَ أَنْتَ يَا حَنْظَلَةُ ؟ قُلْتُ : نَكُونُ عِنْدَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُذَكِّرُنَا بِالجَنَّةِ وَالنَّارِ كَأَنَّا رَأِيَ عَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَافَسْنَا الأَزْواجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيَّعَاتِ نَسينَا كَثِيراً ، قَالَ أَبُو بكر رضي الله عنه : فَوَالله إنَّا لَنَلْقَى مِثْلَ هَذَا ، فَانْظَلَقْتُ أَنَا وأبُو بَكْر حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " وَمَا ذَاكَ ؟ " قُلْتُ : يَا رَسُول اللهِ ، نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ الله عَلَى رَسُول الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " وَمَا ذَاكَ ؟ " قُلْتُ : يَا رَسُول اللهِ ، نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ والجَنَّةِ كَأَنَّا رَأِيَ العَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا الأَزْواجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيْعَاتِ نَسينَا كَثِيراً . فَقَالَ رَسُول الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " وَمَا ذَاكَ ؟ " قُلْتُ : يَا رَسُول اللهِ ، نَكُونُ عِنْدَكَ تُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ والجَنَّةِ كَأَنًا رَأِيَ العَيْنِ فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ عَافَسْنَا الأَزْواجَ وَالأَوْلاَدَ وَالضَّيْعَاتِ نَسْينَا كَثِيراً . فَقَالَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوْ نَسْينَا كَثِيراً . فَقَالَ رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوْ

تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عِنْدِي ، وَفِي الذِّكْر ، لصَافَحَتْكُمُ الملائِكَةُ عَلَى فُرُشِكُمْ وَفِي طُرُقِكُمْ ، لَكِنْ يَا حَنْظَلَةُ سَاعَةً وسَاعَةً " ثَلاَثَ مَرَات . رواه مسلم .

قولةً" ربعيٌ" بكسرالراء "والاسيدى" بضم الهمزة وفتح السين وبعدها ياءٌ مشددة مكسورة. وقوله: عافسنا" هو بالعين والسين المهملتين: اي عالجنا ولاعبنا. "والضيعات" المعايش

ترجمہ: حضرت ابور بعی خظلہ بن الربیج الاسیدی الکاتب سے روایت ہے جور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کا تبول میں سے ایک تھے وہ کہتے ہیں (ایک دن راستہ میں )ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے میری ملاقات ہوئی توانہوں نے دریافت کیا (کہو) خطلہ کیاحال ہے؟ تومیں نے کہا: خطلہ تو منافق ہو گیا تو انہوں نے (جیران ہوکر) کہا: سجان اللہ بیاتم کیا کہتے ہو؟ میں نے کہا (جس وقت) ہم رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كے پاس ہوتے ہيں آپ ہميں جنت (اور جنت ميں لے جانے والے اعمال وا فعال) دوزخ (اور دوزخ میں لے جانے والے اعمال وافعال) یاد دلاتے ہیں تو (ہم پر دنیا ومافیہا سے بے خبری اور خوف در جاامیدو ہیم کی دوگونہ کیفیت کی وجہ سے الی حالت طاری ہو جاتی ہے جیسے جنت ودوزخ ہمارے سامنے ہیں اور ہم اپنی آئھوں سے ان کو دیکھ رہے ہیں اور جب ہم آپ کے پاس سے آجاتے ہیں (اور گھر چہنچتے ہیں تو) ہیوی بچوں میں اس طرح تھل مل جاتے ہیں یا معاشی مشغلوں میں اس طرح مصروف ہو جاتے ہیں کہ جنت ودوزخ کی بہت سی باتیں بھول جاتے ہیں تو(یہ سن کر)ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا تو خدا کی قتم ہماراحال بھی بالکل ایسا ہی ہے تو میں اور ابو بکر و ونوں رسول اللہ صلی الله عليه وسلم كى خدمت ميں روانه ہوئے جب ہم دونوں حضور عليه الصلوٰۃ السلام كى خدمت ميں پنجے تو میں نے عرض کیایار سول اللہ! خطلہ تو منافق ہو گیا فرمایا: یہ کیسے؟ میں نے عرض کیا ہم آپ کے یاس ہوتے ہیں آپ ہمیں جنت (اور جنت میں لے جانے والے اعمال وافعال)اور دوزخ (اور دوزخ میں لے جانے والے اعمال وافعال یاد و لاتے ہیں توہم پر دنیاومافیہا سے بے خبری و بیخودی اور امید وہیم کی اليي دو گونه حالت طاري ہو جاتی ہے جیسے جنت اور دوزخ ہمارے سامنے ہیں (اور ہم اپنی آئھول سے دمکھ رہے ہیں لیکن جب ہم آپ کے پاس سے جاتے ہیں توبیوی بچوں میں تھل مل جاتے ہیں اور معاشی مشغلوں میں مصروف ہو جاتے ہیں ادر جنت و دوزخ کی بیشتر ہاتیں بھول جاتے ہیں (و نیااور دنیوی معاملات ہمارے دل ودماغ پراس طرح مسلط ہو جاتے ہیں کہ ہم جنت ودوزخ سب کو بھول جاتے ہیں) یہ سن کررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا فتم ہے اس پروردگار کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے کہ اگرتم ای (ونیا ومافیہا سے بے خبر ک اور ذکر وفکر میں محویت کی) حالت میں ہمیشہ رہوجس میں میرے ماس ہوتے ہو تو فرشتے تہمارے بستروں پراور راستوں میں (جاتے آتے) تم سے مصافحے کریں لیکن اے خطلہ یہ بے

خبرِی کسی کسی وقت اچھی ہے تین مرتبہ یہی فرمایا (ورند دنیا اور امور دنیا ہے متعلق فرائض کیسے ادا کر سکتے ہو) تشريح بحضرت خظله اور ابو بكر صديق نے ظاہر اور باطن اور دل اور زبان كے اختلاف كى طرح قلب كى حالتوں اور کیفیتوں کے اختلاف کو بھی نفاق سمجھ کراپنے کو منافق سمجھ لیا تھا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس غلط فہمی کو دور بھی فرمایااوراس کی مصلحت بھی بیان فرمائی کہ اگر د نیاوما فیہاسے لا تعلقی اور بے خبری کی وہی کیفیت ہمہ وقت قائم رہے جو میرےیاس موجود گی کے وقت ہوتی ہے تواللہ تعالیٰ نے تم پر دنیااور امور ومعاملات دنیوبہ سے متعلق جواحکامات واجب اور فرائض عائد کئے ہیں وہ کیسے انجام دیتے جاسکتے ہیں ؟اس لحاظ سے بید دنیاوما فیہاسے لا تعلقی اور بے خبری کی جنتجو بھی حد سے برحی ہوئی خدا پرستی اور بے اعتدالی کا نتیجہ ہے اور اس کا نقصان بھی دنیااور امور ومعاملات دنیوبیہ سے متعلق احکام و فرائض سے محرومی ہے جیسا کہ عبادات میں بے اعتدالی کا نتیجہ حقوق العباد کی حق تلفی ہے جوانتہائی خطرناک ہے جس کی تفصیل آپ پڑھ چکے ہیں مزید وضاحت کے لئے یوں کہتے کہ بظاہر دنیااور امور دنیویہ سے بے تعلقی اور بے خبری بردی خوش آئند چیز ہے اور فنافی اللہ کی منزل تک پہنچانے میں بے حد مدومعاون معلوم ہوتی ہے اور قرآن حکیم کے اللان:

ففرو آالي الله اني لكم منه نذير مبين (سورة الذاريات ٢٣٠ يت٥٠)

پس بھا گواللہ کی جانب بیشک میں اس کی جانب سے واضح طور پر خبر دار کرنے والا ہوں

پر عمل کرنے کا پہلا قدم ہے مگریہ کیفیت اور محویت اگر ہمہ وفت قائم اور کار فرمارہے گی تووہ حقوق اللہ اور حقوق العباد کس طرح ادا کئے جاسکیں گے جواللہ تعالیٰ نے انسان پران امور سے متعلق عائد کئے ہیں لیکن کسی کسی وقت اس کیفیت کا قلب پر طاری ہونا بھی ہے انتہا ضروری ہے در ندانسان صرف سگ دنیااور خالص دنیا پر ست بن کررہ جائے اور نفس وخواہشات نفس اس پراس طرح مسلط ہو جائیں کہ حرام وحلال میں فرق اور جائز وناجائز میں امتیاز کئے بغیر نفس کی اغراض وخواہشات پورا کرنے میں منہک ہو کرخدا کے خوف اور آخرت کے محاسبہ اور جزاءوسز اسے بالکل بے پر واہ ہو کر نفس اور خواہشات نفس کا پرستار بن جائے۔

افمن اتخذالهه هواه واضله الله على علم

توکیاوہ مخص جس نے اپنی خواہشات نفس کواپٹا معبود بنالیا ہو (اور اس بنایر)اللہ نے اس کو جان کر گمر اہ بنادیا ہو(اس کو کوئی ہدایت کرسکتاہے)

كامصداق بن جائے اس لئے و قتا فو قتااللہ كے رسول صلى اللہ عليہ وسلم كے ياس آنا بھى انتہائى ضرورى ہے تاكه رسول الله صلى الله عليه وسلم كى تذكير اور باد و مانى كے ذريعه خدا كاخوف اور آخرت كے محاسبه اور جزاء وسر اكاڈر بر قراررے لینی خداکا بندہ اور خدا پرست رہے اور آپ کے پاس سے جاکران تمام احکام پر عمل کرے اور ان تمام فرائض کوادا کرے جواللہ تعالیٰ نے اس پر عا کدکتے ہیں۔ ا فسوس آج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی تو ہمارے در میان نہیں ہے مگر آپ کے وہ تمام ا قوال وافعال جو صحابه كرام رضي الله عنهم آپ كي خدمت ميں حاضر ہو كر سنتے اور ديکھتے تھے وہ سب حدیث َ ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت میں کتب حدیث کے اندر موجود و محفوظ ہیں انہی کتب حدیث میں ہے ا یک کتاب" ریاض الصالحین" بھی ہے جس میں مذکور حدیثوں کا ترجمہ آپ پڑھ رہے ہیں یہ باور کیجئے اور اس یقین کے ساتھ پڑھئے کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہیں اور جنت دوزخ سے متعلق جو تذکیر اور یاد دہانی آپ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو فرمایا کرتے تھے ہمیں بھی فرمارہے ہیں اگر تو فیق الہی ہارے شامل حال ہوئی تو ہم بھی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی طرح اس تذکیر ویاد دہانی ہے فائدہ اٹھا کر خدااور ر سول کے تمام احکام اور عائد کروہ تمام فرائض ادا کرنے لگیں گے بیہ ہی وہ اقتصاد اور میانہ روی ہے جس کی غرض سے امام نووی علیہ الرحمۃ نے حضرت حظلہؓ کی اس حدیث کو اس باب میں ذکر کیا ہے۔

گویا نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے سابقہ احادیث میں عملی بے اعتدالی اور اس کی مصر توں سے آگاہ فرماکر عملی میانہ روی کی تعلیم دی ہے اور اس حدیث میں ذہنی اور فکری بے اعتدالی اور اس کی مصرت سے آگاہ فرما کرو لکن یا حنظله ساعة فساعة کے ذریعہ فکری اور ذکری میانہ روی کی تعلیم دی ہے۔

احادیث اور کتب حدیث پڑھنے کی ضرور ت

اس لئے ہمارا بھی فرض ہے کہ ہم بھی روزانہ دن میں پارات میں کسی سی وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تذکیراور یاددہانی سے متعلق احادیث اس تصور اور یقین کے ساتھ مطالعہ کیا کریں اور پڑھاکریں کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہیں اور آپ ہمیں نصیحت فرمارہے ہیں توان شاءاللہ العزیزان احادیث سے کماحقہ فائدہ اٹھا سکیں گے۔

حدیث کی کتابوں کے پڑھنے کا مقصد!

حدیث کی کتابوں خصوصاً"ریاض الصالحین "میں حدیثوں کامطالعہ اور و قتا فو قتا پڑھنا دوسرے علوم وفنون خصوصاً تاریخی کتابوں کے پڑھنے سے بالکل مختلف ہے اس لئے کہ اور کتابوں کا پڑھنا تو صرف آگا ہی اور معلومات میں اضافہ کی غرض سے مطلوب ہو تاہے لیکن حدیث کی کتابوں کے مطالعہ اور احادیث کے پڑھنے سے مطلوب و مقصودان پر عمل کر کے اپنی زندگی کو سنت کے سانچہ میں ڈھالنااور سنوار نااور حقیقی اسلامی زندگی بنانا ہو تا ہے۔ الله تعالیٰ سے دعاہے کہ وہ ہم سب کوای مقصد کے تحت نبی رحمت صلی الله علیہ وسلم کی حدیثوں یاان کے ترجموں کو پڑھنے کی توقیق عطا فرمائیں۔ آمین

شرعاً جائز اورنا جائز نذرول ومنتول كا تحكم وعن ابن عباس رضي الله عنهما ، قَالَ : بينما النَّبيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يخطب إِذَا هُوَ

برجل قائم فسأل عَنْهُ ، فقالوا : أَبُو إِسْرَائيلَ نَذَرَ أَنْ يَقُومَ فِي الشَّمْسِ وَلاَ يَقْعُدَ ، وَلاَ يَسْتَظِل ، وَلاَ يَتَكَلَّمَ ، وَيَصُومَ ، فَقَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مُرُوهُ ، فَلْيَتَكَلَّمْ ، وَلْيَسْتَظِلَ ، وَلاَ يَتَكَلَّمَ ، وَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ " رواه البخاري .

ترجمہ: حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں (ایک دن) اس اثنا میں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ دے رہے تھے اچانک ایک آدمی کودیکھا کہ (وہ مسلسل کھڑا ہے تو آپ نے اس کے متعلق دریافت کیا (یہ کون ہے کھڑا کیوں ہے بیٹھتا کیوں نہیں) توصیابہ رضی اللہ عنہم نے عرض کیا یہ ابواسر ائیل ہے اس نے نذرمانی ہے کہ دھوپ میں کھڑارہے گانہ بیٹھے گانہ (کسی چیز کے) سایہ کے بیٹھے آئے گانہ بات کرے گااور روزہ رکھے گانی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اس سے کہواس کو چاہئے کہ بات کرے اور (کسی چیز کے) سایہ میں آئے اور بیٹھ جائے اور روزے کو پوراکرے۔

تشریخ:اس حدیث سے پہلی حدیثوں میں بے تحاشاعبادت کرنے کاجوش وخروش شرعی عبادات کے دائرہ میں تھامثلاً مسلسل روزے رکھنا' ساری رات نمازیں پڑھنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان عبادات میں اعتدال اور میانہ روی کی تعلیم دی اور بے اعتدالی سے منع فرمایا۔

مگراس مخض ابواسرائیل نے محض جہالت کی بناپراپنے کو زیادہ سے زیادہ تکلیف پہنچانے کو ہی عبادت سمجھ لیا اس لئے ند کورہ نذر مانی جویانچ چیزوں پر مشتل ہے۔

(۱) دھوپ میں کھڑار ہنا(۲) کئی چیز کے سابیہ کے نیچے نہ آنا(۳) نہ بیٹھنا(۴) بات نہ کرنا(۵) روزہ رکھنا ان پانچ چیزوں کے اندر صرف ایک روزہ شرعاً عبادت ہے اس لئے روزے کو پوراکرنے کا تھم فرمایا:(۴) پہلی اُمتوں میں عبادت تھی اور خاموشی کاروزہ رکھا جاتا تھا شریعت محمدیہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام میں چپ رہنا کوئی عبادت نہیں باقی تینوں چیزوں کامقصد اپنے آپ کوزیادہ سے زیادہ ایذا پہنچانا ہے اس لئے ان چاروں باتوں سے منع فرمایا۔

شریعت محربہ میں نذر (بعنی منت صرف انہی چیزوں کی مانی جاسکتی ہے جواز قبیل عبادات ہوں مثلاً نمازیں پڑھنا' روزے رکھنا اللہ تعالیٰ کی راہ میں مال خرچ کرنا تج کرنا' قرآن کریم کی تلاوت کرنا' ہمارے اس جہالت کے دور میں بھی اس طرح کی منتیں مانی جاتی ہیں مثلاً کسی زندہ یامر دہ پیر کے نام پر جانور قربان کرنایاز ندہ جانور چھوڑنا وغیر ہاس قتم کی نذریں ماننے پر شدید وعید آئی ہے اور گناہ کبیرہ ہے بلکہ اندیشہ کا فرہو جانے کا بھی ہے۔العیاذ باللہ من تلک الجہالات (اللہ تعالیٰ اپنی پناہ میں رکھیں اس قتم کی جہالتوں سے )ناوا قف شخص کو منت مانے سے پہلے کسی عالم یا مفتی سے دریافت کر لینا جا ہے ورنہ ثواب کے بجائے گناہ ہوگا۔

# پنڈر هواں باب باب فی المحافظۃ علی الاعمال اعمال (خیر) کی حفاظت (اور پابندی) کا بیان

۱.الم یأن للذین امنو آآن تخشع قلوبهم لذکوالله ومانزل من الحق و لا یکونوا کالذین او تواالکتاب من قبل فطال علیهم الامدفقست قلوبهم و کثیر منهم فسقون (سورةالحدید ۱۳ ۱۳ ۱۳ ۱۳ ترجمه کیا (انجمی) وقت نہیں آیا یمان والوں کے لئے کہ ایکے دل جھک جائیں اللہ تعالیٰ کے ذکر کے لئے اوراس حق کیلئے جونازل ہواہ اور وہ نہوں ان لوگوں کی مانند جن کو پہلے کتاب دی گئی تھی پھر ان پر مدت دراز ہوگئی توان کے دل (پھر کی طرح) سخت ہوگئے اور (اب) ان میں سے اکثر لوگ نافر مان ہیں۔ ۲ وقال تعالیٰ: وقفینا بعیسی ابن مویم واتینه الانجیل و جعلنا فی قلوب الذین اتبعوہ رافة ورحمة ورهبانیة ابتدعوها ماکتبنها علیهم الا ابتغاء رضوان الله فمار عوها حق رعایتها (پره ۲۷ ورور تحدید آبت ۲۷) ترجمہ اور پیچھے بھیجا ہم نے مریم کے بیٹے عیلی کو اور ہم نے دی عیلیٰ کو انجیل اوران لوگوں کے دلوں شرحمہ اور پیچھے بھیجا ہم نے مریم کے بیٹے عیلیٰ کی پیروی کی اور ربیا نیت (ترک دیا) توانہوں نے از خود تکالی تھی ہم نے اس ربیانیت کوان پر فرض نہیں کیا تھا بجز اللہ تعالیٰ کی رضاحاصل کرنے کے پس خود تکالی تھی ہم نے اس ربیانیت کوان پول نے وان پر فرض نہیں کیا تھا بجز اللہ تعالیٰ کی رضاحاصل کرنے کے پس خود تکالی تھی ہم نے اس ربیانیت کوان پول نے وان پر فرض نہیں کیا تھا بجز اللہ تعالیٰ کی رضاحاصل کرنے کے پس خود تکالی تھی ہم نے اس ربیانیت کوانہوں نے جیساکہ اس کو نبھانا چاہئے تھا۔

٣. وقال تعالى: والاتكونو اكالتي نقضت غزلها من بعدقو ةانكاثا (سورة الخل آيت ٩٢)

ترجمه اور تم اس عورت كى اندنه موجس نے اپنے كئے موئے سوت كو مضبوط كائے كے بعد او هير ڈالا (تار تاركر ديا) ٤. وقال تعالىٰ: واعبد ربك حتى ياتيك اليقين (سورة الجرع٢ آيت ٩٩)

ترجمہ۔اور(اے نبی)تم اینے رب کی عبادت کرتے رہویہاں تک کہ تمہارے پاس یقین (بعنی موت) آجائے۔ آیات کی تفسیر

پہلی آیت کریمہ کامقصدامم سابقہ خاص کریہودیوں کے انجام بدسے ڈراناہے کہ اہل ایمان کے دل بلا تاخیر اللہ تعالیٰ کے ذکر اور دین حق کے احکام کی پابندی میں مصروف ہوجانے چاہئیں ایسانہ ہوکہ بلاوجہ معقول جواب باقی نہیں رہی ذکر اللہ اور دین حق کے احکام کی پابندی میں تاخیر اور ٹال مٹول کی وجہ ہے آج کل میں مدت وراز گررتی چلی جائے اور دلوں میں جذبہ عبادت وطاعت سر دیڑجائے اور رفتہ رفتہ بہلی اُمتوں کی طرح اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین سے باغی اور علاجیہ نافرمان خسر الدینیا والا خراکا مصدات بن جائیں جیسا کہ یہودیوں علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین سے باغی اور علاجیہ نافرمان وخواہشات میں منہمک اور مستغرق ہو کر خدار سول کے احکام سے عافل اور بے پروابلکہ بے باک ہو جاتے ہیں حرام و حلال کی تمیز اور جائز ناجائز کافرق ہی ختم کر دیتے ہیں۔ احکام سے عافل اور بے برفاللہ بے باک ہو جاتے ہیں حرام و حلال کی تمیز اور جائز ناجائز کافرق ہی ختم کر دیتے ہیں۔ دوسری آ بت کر بہہ میں ان کے برعکس ان حدسے متجاوز خدا پر ستوں کا انجام ند کورہے جنہوں نے رضائے الٰہی حاصل کرنے کا انو کھا اور غیر فطری طریقہ نکا لاکہ تمام دیاوی اور جسمانی لذا کذاور آرام و آسائش سے کلی طور پر ستبر دار ہو جانے اور تارک الدینا بن جانے کو ہی رضائے الٰہی حاصل کرنے کاذر لیہ سمجھ لیاور ان تارک الدیا را ہوں اور نئوں نے بستیوں سے دور خانقا ہوں میں ڈیرے ڈال لئے مگر وہ اس طریقہ کو بھانہ سکے (اور تارک الدیا کہ مہلانے کے باوجود درون خانہ لیعنی گرجاؤں کے حذفانوں میں اول درجہ کے نفس پر ست اور اعلیٰ درجہ کے دیادار تارب میں اور دورون خانہ لیعنی گرجاؤں کی رودادوں سے ظاہر ہو تا ہے۔

دنیا کی دوبڑی قوموں (یہودیوں اور عیسائیوں) کے اس انجام بد کا باعث صرف ان کی افراط و تفریط اور بے اعتدالی ہے ایک افراط و تفریط اور بے اعتدالی ہے ایک قوم حداعتدال سے گر گئی اور ناکام ہو گئی اس کئے نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔

جئتكم بالحنيفية السهلة ليلهاونهارها سواء

میں تمہارے لئے ایس آسان حدیثی شریعت لایا ہوں جس کے لیل و نہار برابر ہیں۔
سار تیسری آیت کر بہہ میں ای باعثدالی کو ایک احمق بڑھیاکا فعل قرار دے کر کہ صبح سے دو پہر تک ہایت مضبوط سوت کا تئی ہا اور شام تک کتے ہوئے سوت کو او هیڑ کر تار تار کر دیتی ہا گلے روز پھر بہی او هیڑ بن شروع کر دیتی ہا اور شام تک کتے ہوئے سوت کو او هیڑ کر تار تار کر دیتی ہا گلے روز پھر بہی او هیڑ بن شروع کر دیتی ہا اور ای میں عمر گزر جاتی ہے مروان راہ خدا کو اس کوڑہ مغزیرہ ھیا کے مانند بننے سے روکا ہے۔
سمدچو تھی آیت کر بہہ میں اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو مرتے دم اسی افراط و تفریط سے پاک و ان فطرت پر قائم رہے اور اپندر ب کی عبادت کرتے رہے کا تھم دیا ہاسکے کہ بہی وہ معتدل دین فطرت ہے جسکے متعلق میں اور ہارہ آیت ۳۰ فطر ت اللہ التی فطر الناس علیہا لا تبدیل لیخلق اللہ (سورۃ الروم آیت ۳۰)
میاللہ تعالیٰ کی وہ (پندیدہ) فطر سے جس پر تمام لوگوں کو پیدافرہ پلے اللہ تعالیٰ کی آفرینش میں مطلق تبدیل نہیں آسکتی۔
سے اللہ تعالیٰ کی وہ (پندیدہ) فطر سے جس پر تمام لوگوں کو پیدافرہ پلے اللہ تعالیٰ کی آفرینش میں مطلق تبدیل نہیں آسکتی۔

بیالند تعانی کاہ (پہندیدہ) فظرت ہے جس پر تمام کو لول کو پیدافر ملاہے الند تعانی افریس میں سبی خبدیں جس اسی۔ اس فطرت الہیہ میں جو بھی کمی بیشی افراط و تفریط کرے گاجو فلاح دارین سے محروم اور خسر الدینا والا خرت کا مصداق ہے گا۔ ر سول الله صلی الله علیہ وسلم کا معمول کہئے آپ کی سنت "کابیان چودھویں باب کی دوسر ی حدیث میں آپ پڑھ چکے ہیں آپ اللہ تعالیٰ کے اس تھم کے تحت ساری عمراس پر قائم رہے۔

یہ حدیث تو پہلے گزر ہی چکی ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث میں آیاہے کہ اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ پہندیدہ دین وہی ہے جس پر دیندار ہمیشہ قائم رہے۔

باب کی پہلی حدیث جس میں حضرت عائشہ نے ازراہ تعجب ایک شب بیدار خولہ نامی عورت کاحال بیان کیا تھااس پررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ناگواری کااظہار فرماکر تھم دیا تھا کہ تم پرلازم ہے کہ تم اتن بی عبادت کیا کر وجتنی تم طاقت رکھتے ہواور آخر میں نہ کورہ سابق فقرہ فرمایا تھااس کی تشر تکاس سے پہلے باب میں گزر چک ہے دیکھے لیجئے۔ واما الاحادیث فمنھا حدیث عائشہ و کان احب الدین الیہ ما داوم صاحبہ علیہ وقد سبق قبله اوراحادیث فمنھا حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کودین کادہ کام زیادہ محبوب تھاجس پراس کا کرنے والا مداومت اختیار کرے اور یہ حدیث باب ما قبل میں گزر چکی ہے۔ کادہ کام زیادہ محبوب تھاجس پراس کا کرتے والا مداوم سال کا وقت

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : "مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ مِنَ اللَّيلِ ، أَوْ عَنْ شَيء مِنْهُ ، فَقَرَأَهُ مَا بَيْنَ صَلَاةِ الفَجْرِ وَصَلاةِ الظُّهْرِ ، كُتِبَ لَهُ كَأَنَّمَا قَرَأَهُ مِنَ اللَّيلِ " رواه مسلم .

ترجمہ: حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو فخص (وکھ بیاری پاسفر وغیرہ ناگزیر وجوہات کی بنا پر) پنا رات کاو ظیفہ (تہجد کی نماز 'قرآن کریم کی تلاوت 'اسم ذات کاذکروغیرہ معمولات) سب کے سب یااس میں سے بعض (رات کونہ کر سکااور) سوگیا پھر فجر کی نماز اور ظہر کی نماز کے در میان (یعنی آفاب بلند ہونے کے بعد سے زوال سے پہلے تک) اس کو پڑھ لیا (یعنی قضا کرلیا) تواس کے نامہ اٹھال میں لکھ دیا جائے گاکہ گویااس نے رات کوئی پڑھا ہے۔
پڑھ لیا (یعنی قضا کرلیا) تواس کے نامہ اٹھ عبادت گزار مہلمان کے لئے بنے وقتہ فرض نمازیں اواکرنے کے انشر تکے اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ایک عبادت گزار مہلمان کے لئے بنے وقتہ فرض نمازیں اواکرنے کے علاوہ رات میں تہجد کی نماز 'تلاوت قرآن کریم اللہ اللہ کاذکر وغیرہ کچھ نہ بچھ معمولات بھی ضرور ہونے چا ہمیں اور ان پر پابندی بھی ضرور کرنی چاہئے جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے۔

خیرالعمل مادیم علیه وان قل بہترین عمل وہ ہے جس کی پابندی کی جائے اگر چہ کتناہی تھوڑا ہو۔ اگر کسی ناگزیر مجبوری کی وجہ سے وہ معمولات یاان میں سے کوئی معمول چھوٹ جائے تو ان کو ایک فرض نماز (فجر) کے بعد سے دوسری فرض نماز (ظہر)کاوفت آنے سے پہلے اداکر لئے جائیں اللہ تعالی اپنی کریمی سے اس بلا تاخیر قضا کو اوائی شار فرمالیس گے اور مداومت واستقامت میں رخنہ نہ پڑے گا لیکن اگر مزید تاخیر کی یا بیہ سمجھ کر کہ نفل ہی تو ہیں اگر ایک رات نہ پڑھیں تو کون ساگناہ ہو جائے گا تو سمجھ لینا چاہئے کہ یہ مکار نفس کا فریب ہے وہ ان معمولات کی عادت چھڑانا اور استقامت کے عظیم مرتبہ اور اجر وثواب سے محروم کرنا چاہتا ہے اس کے دھوکے میں ہر گزنہ آنا چاہئے اور آفتاب بلند ہونے کے بعد سے زوال سے پہلے تک ضرور پڑھ لینا چاہئے تاکہ معمول میں فرق نہ آئے اور شب بیداری کی عادت نہ چھوٹے (استقامت کی اہمیت و فضیلت باب الاستقامت کے ذیل میں مفصل بیان ہو چکی اس کو پھر پڑھ لیجئے)

قیام کیل (شب بیداری) کی اہمیت

سورة مز مل میں جورات کے بیشتر حصہ قیام کیل کا تھم آپ کو دیا گیا تھا ایک سال تک اس تھم پر عمل کرنے کے بعد آیت کریمہ فا قرعولا تیسر من القران (پس پڑھ لیا کر وجتنا قر آن آسان ہو) کے ذریعہ قیام کیل میں تخفیف فرمانے کے بعد بھی جس کی تفصیل باب مجاہدہ کے ذیل میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث میں آپ پڑھ بچے ہیں ارشاد ہے علم ان سیکون منکم مرضی و احرون یضر ہون فی الارض یبتغون من فضل الله و آحرون یقاتلون فی سبیل الله فاقرؤا ما تیسر منه (سورة الرس بات درس)

اللہ کو معلوم ہے کہ تم میں کچھ لوگ بیار بھی ہوں گے اور کچھ لوگ اللہ کا فضل (رزق) حاص کرنے کی غرض سے (معاشی) سفر بھی کریں گے اور کچھ لوگ اللہ کی راہ میں جنگ بھی کریں گے لہذا جتنا تم سے آسانی کے ساتھ ہو سکے (ہر حالت میں) قرآن پڑھ لیا کرو۔

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ اہل ایمان کو بیاری پاسفر تجارت پاسفر جہاد جیسے اعذار کے باوجود بھی کچھ نہ کچھ قیام کیل ضرور کرناچاہئے اگرچہ چندر کعتیں ہی ہوں اور کتنی ہی مخضر قرائت ہو۔

چنانچہ نہ صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بلکہ صحابہ کر یم اور صلحا اُمت کا بھی معمول رہاہے کہ وہ کچھ نہ کچھ قیام کیل ضرور کرتے تھے اور تہجد کی نماز پڑھتے تھے اگر کسی رات کو کسی ناگڑ پر شرعی عذر کی وجہ سے ترک ہو جاتا تو سورج نکلنے کے بعد سے زوال سے پہلے تک اس کی قضا کر لیا کرتے تھے تاکہ عادت نہ چھوٹے اور تسابل نہ پیدا ہو تجربہ شاہدہ کہ اگر ایک ون بھی قیام کیل (رات میں قیام )یا اس کی قضاون میں نہ کی جاسکے تو بڑے سے بڑے تہد گزار مسلمان میں بھی سستی پیدا ہو جاتی ہے اور ہفتوں بلکہ مہینوں تہد کی نماز کی توفیق نہیں ہوتی اور دوبارہ تہد کی نماز کی توفیق نہیں ہوتی اور دوبارہ تہد کی نماز شوری کے میں بڑی دشواری پیش آتی ہے۔

#### ہاری حالت

لکین ہم "وائے برما" (افسوس ہمارے اوپر) تو باجماعت فرض نمازوں کی پابندی بھی ہم سے نہیں ہوتی اللہ تعالیٰ

ہارے حال پررحم فرمائیں اور قیام کیل (شب بیداری) کی سعادت اوراس پر مداومت کی توفیق عطافرمائیں امین ثم آمین۔
جن خوش نصیب مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ نے قیام کیل (شب بیداری) کی سعادت عطافرمائی ہو ان کو اس کی قدر کرنی چاہئے اگر کسی مجبوری کی وجہ سے شب کا کوئی معمول چھوٹ جائے تو اس حدیث کے مطابق زوال سے پہلے اس کی قضاکر لینی چاہئے تاکہ مداومت اور استقامت کا مرتبہ حاصل ہو جس کی تفصیل اس کتاب کے آٹھویں باب میں آپ پڑھ بچکے بیں دوبارہ پڑھ لیجئے تاکہ اس کی اہمیت کا اندازہ ہوسکے۔

قیام کیل اور نماز تہجد کے پابند لو گوں کو تنبیہ

وعن عبد الله بن عَمْرُو بن العاص رَضِيَ الله عنهما ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " يَا عبدَ اللهِ ، لاَ تَكُنْ مِثْلَ فُلان ، كَانَ يَقُومُ اللَّيلَ فَتَرَكَ قِيَامَ اللَّيلِ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عمروبن العاص رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا: اے عبداللہ تم فلال محض کی مانند مت ہوجاتا کہ وہ قیام کیل کیاکر تا (اور تہجدکی نماز پڑھاکر تا) اس

کے بعداس نے قیام کیل چھوڑ دیا۔ (بخاری دسلم)

تشر تے: بیرونی عبداللہ بن عمرو بن العاص ہیں جن کی حرص عبادت کا تفصیلی حال آپ چودھویں باب کی نویں حدیث میں پڑھ بچکے ہیں کہ ان کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بمشکل سمجھا بچھا کرصیام داؤد (ایک دن روزہ ایک دن افظار) پر آمادہ کیا تھااور داؤد علیہ السلام کے ہی قیام لیل (آدھی رات سونااور دوسری آدھی رات کے ایک حصے میں نماز پڑھنے اور ایک حصہ میں سونے) پر آمادہ کیا تھااور ہفتہ میں ایک قرآن ختم کرنے کی اجازت دی تھی اور یہی وہ عبداللہ بن عمرو بن العاص ہیں جو آخر عمر میں تمناکیا کرتے تھے کہ کاش میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دی ہوئی تخفیف (مہینہ مجر میں تین روزے) کو قبول کر لیتا ہے اعتدالی کا بھی انجام ہو تاہے گر تھے عہد کے آخر عمر میں گویہ تمناکرتے تھے گہ کاش میں اس پر مرتے دم تک قائم رہے اسی لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خاص طور پر ان کو خطاب کر کے فرمایا ہے کہ تم نے یہ باعتدالی اسی لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خاص طور پر ان کو خطاب کر کے فرمایا ہے کہ تم نے یہ باعتدالی اختیار توگی ہے گرفان محض کی طرح سب بچھ مت چھوڑ بیٹھنا۔ واللہ اعلم

تهجد کی کتنی ر کعتیں قضا کی جائیں

وعن عائشة رضي الله عنها ، قَالَتْ : كَانَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا فَاتَنّهُ الصَّلاةُ مِنَ اللَّيل مِنْ وَجَعِ أَوْ غَيرِهِ، صَلَّى مِنَ النَّهارِ ثُنْتَيْ عَشرَةَ رَكْعَةً . رواه مسلم . ترجمه : حضرت عائشه رضى الله عنها سے روایت ہے فرماتی ہیں: رسول الله صلی الله علیه وسلم سے اگر کبھی بیاری کی وجہ سے رات میں کچھ نماز چھوٹ جاتی تو آپ ون میں (زوال سے بہلے) باره رکعات پڑھ لیاکرتے تھے (ملم)

تشر تے: بید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاوہ عملی معمول ہے جس کی اسی باب کی دوسر می حدیث میں تعلیم وی ہے فرض نماز اور واجب و تر توجس طرح بھی پڑھے چاتے رات ہی میں پڑھتے تھے بھی قضا نہیں کرتے تھے نماز تہجد اگر آپ پر واجب بھی ہو تب بھی نفل (زائد) ہے تہجد کی زیادہ سے زیادہ تیرہ رکعتیں پڑھنا آپ سے ثابت ہے اس لئے ہارہ رکعتیں دن میں پڑھ لیا کرتے تھے تیر ھویں رکھت نہیں پڑھتے اس لئے کہ پھر ساری نماز و تر (طاق) ہو جاتی اور دن میں بچر مغرب کے و تر (طاق) نماز ثابت نہیں ہے و تر (طاق) نماز تورات میں ہی پڑھی جاتی ہے واللہ اعلم۔ اور دن میں بچر مغرب کے و تر (طاق) نماز ثابت نہیں ہے و تر (طاق) نماز تہد کی اہمیت اس حدیث سے ثابت ہے اللہ تعالی ہر مسلمان کو اس پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائیں۔

and the strength that the second of the strength of the second of the second

to the first the first of the same of the

District the second contract of the second co

and therefore the second of th

# سولھوال باب باب فی الا مربالمحافظۃ علی السنۃ و آرابھا سنت اور اس کے آداب کی حفاظت (یابندی) کا بیان

ا۔ اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے۔ و مااتکم الرسول فخذوہ و مانھکم عنہ فانتھوا (سورۃ حشر آیت۷) ترجمہ۔ جودے تم کورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دیں تواس کو لے لواور جس چیز سے تم کو منع کرے تواس سے باز آجاؤ۔ ۲۔ نیز ارشاد ہے و ماینطق عن الھوی ان ہو الاو حی یو حی (سورۃ النجم آیت ۳۴) ترجمہ۔ اور (وہ تمہارانی) نہیں بولٹا پی خواہش سے وہ تو و حی ہے جو اس کے پاس بھیجی جاتی ہے ۔ سر۔ نیز ارشاد ہے۔

ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله ويغفرلكم ذنوبكم (سورة آل عران آيت ٣) الرتم الله عبت محبت محبت كرتے ہو تو ميرى پيروى كرو الله تم سے محبت بھى كياكريں گے اور تمہارے گناہوں كو بھى بخشش ديں گے۔

س نیزار شاد ہے لقد کان لکم فی دسول اللہ اسوۃ حسنۃ لمن کان پر جو االلہ والیوم الاخو (سورۃ حربۃ ہے۔) ترجمہ۔ بخدا تمہارے لئے رسول اللہ (کی ہستی) میں ایک بہترین نمونہ (عمل) موجود ہے اس شخص کے لئے جو اللہ سے (ملنے کی)اُ میدر کھتا ہے اور آخری دن کی۔

۵- نیزار شاد بـ فلا و ربك لایؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً (عرة نه آيت ١٥)

ترجمہ۔ سوقتم ہے تیرے رب کی وہ مومن نہ ہوں گے یہاں تک کہ تجھ کو وہ ان جھڑوں میں منصف نہ مان لیں جو ان کے در میان پیدا ہوں پھر نہ پاویں اپنے دلوں میں کوئی ننگی تیرے فیصلہ سے اور خوشی سے قبول کرلیں۔ ۲۔ نیز ارشاد ہے۔ فان تنازعتم فی شیء فردوہ الی الله والرسول ان کنتم تؤمنون بالله والیوم الاخر (سورة نیاء آیت ۵۰)

ترجمه في الرئم كسى چيز مين جھكر پروتواسكوالله كى اوررسول كى طرف لوٹادواگر تم الله تعالى اور آخرى دن پريفين ركھتے ہو۔ قال النووى: قال العلما: معناه الى الكتاب و السنة تنبید علاء نے کہا ہے ''لوٹا نے ''کے معنی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی طرف رجوع کرنا ہیں۔

ک یئرار شاد ہے۔ من یطع الرسول فقد اطاع الله (سورة الشاء آیت ۸۰)

ترجمہ جس نے رسول کی اطاعت کی تو بیشک اس نے اللہ کی اطاعت کی۔

۸ نیزار شاد ہے۔ وانگ لتھ دی الی صواط مستقیم (سورة الثوری آیت ۵۲)

ترجمہ اور بخقیق تم (اپنے قول و فعل ہے) صراط مستقیم (سید سے راستہ کی) رہنمائی کرتے ہو۔

۹ نیزار شاد ہے فلیحلو اللین یخالفون عن امرہ ان تصبیعم فتنة اویصیعم علیاب الیم (سورة النور آیت ۱۳)

ترجمہ لیس ڈرنا چاہئے ان لوگوں کو جورسول اللہ کے تھم سے اختلاف کرتے ہیں اس سے کہ وہ (رسول کی مخالفت کی سزامیں) کی مصیبت میں گرفتار ہوجائیں یاور دناک عذاب میں

الے نیزار شاد ہے۔ واذکون مایتلی فی بیوتکن من ایات اللہ و الحکمة (سورة الاحزاب آیت ۳۲)

ترجمہ اور (اے نی کی بیویو) تم یادر کھاکروان اللہ کی آیات کو جو تمہارے گھروں میں تلاوت کی جاتی

اس باب میں اور بھی بہت سی آیات قر آن کریم میں موجود ہیں جن میں سے ایک اہم ترین آیت کاہم اضافہ کرتے ہیں وہ آیت بیہے۔

میں اور دانائی کی باتوں کو ( یعنی رسول کے اقوال وافعال کو)

11. وانزل الله عليك الكتب والحكمة وعلمك مالم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظيماً (سورة الناءر كوع ١٦ يت ١١)

ترجمہ۔اوراللہ نے اُتاری بچھ پر کتاب( قرآن)اور حکمت (سنت)اور بچھ کو سکھائیں وہ باتیں جو تو نہ جانتا تھااوراللہ کا فضل تو بچھ پر بہت ہی بڑاہے۔

آیات کی تفسیر

اراس آیت کریمہ میں مااتا کم (جودے تم کو) کے مقابلہ میں مانہا کم (جس سے منع کرے) آیا ہے اور فخذوہ (پس اس کو لے لو) کے مقابلہ میں فانتھو الاپس اس سے باز آجاؤ) اس سے معلوم ہوا کہ مااتا کم کے معنی ہیں ماامر کم (جو تھم دے) اور فخذوہ کے معنی ہیں فاتمووا (اس تھم کو قبول کرواور اس پر عمل کرو) کے ہیں لہذا آیت کریمہ کے معنی بیہ ہوئے: رسول جس چیز کا تھم دے اس کو قبول کرواور اس پر عمل کرواور جس چیز سے منع کرے کریمہ کے معنی بیہ ہوئے: رسول جس چیز کا تھم دے اس کو قبول کرواور اس پر عمل کرواور جس چیز سے منع کرے اس سے باز آجاؤ خواہ بیہ تھم مال وغیرہ دینے کا ہویا کسی اور کام کے سلسلے میں ہوائی طرح دوسرے جملے کے معنی بیہ ہوئے جس سے منع کرے خواہ مال ہو خواہ کام اس سے باز رہو۔

حاصل آیت کریمہ کابیہ ہواکہ رسول کاہر تھم مانناچاہے اور جس چیزے منع کرے اس کے پاس بھی نہ جانا

جاہے اس لئے کہ اس کی اطاعت اور کہاما ننا فرض ہے لہذا ہیہ آبت کریمہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت کے فرض ہونے کی دلیل ہے۔

۲۔ دوسری آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ رسول اپنی طرف سے کوئی بات نہیں کہتا وہ جو کچھ بھی کہتا ہے وہ اللہ تعالیٰ کی بھیجی ہوئی وحی ہوتی ہے۔خواہ وحی جلی اور مثلو ہو جس کا نام قرآن ہے خواہ وحی خفی ہو جس کا مصداق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قولی احادیث ہیں دونوں عمل کے اعتبار سے یکساں اور منجانب اللہ ہیں لہذا اس آیت سے ثابت ہوا کہ تمام" قولی احادیث "جمت اور واجب العمل ہیں۔

سو۔ تیسری آیت کریمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اتباع لیعن پیروی کا تھم ہے اور پیروی ہمیشہ اعمال وافعال میں ہوتی ہے لہٰذااس آیت کریمہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام " فعلی احادیث 'کا ججت اور واجب العمل ہونا ثابت ہوا عام طور پر احادیث دوئی فتم کی ہیں قولی یا فعلی' تقریر (بر قرار ر کھنا) جس کو بیان سکوتی کہاجا تاہے وہ بھی یا قولی ہو تاہے یا فعلی لہٰذاان دونوں آیتوں سے تمام ذخیر واحادیث 'جو کتب صحاح میں مدون و محفوظ ہے کا ججت شرعیہ ادر واجب العمل ہونا ثابت ہو گیا۔

۲۱۔ چوتھی آیت کر پہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی کو اہل ایمان کے لئے اسوۃ حسنہ (پیروی کی جائے) اس کحاظ کے لاکن خوب تر نمونہ) قرار دیا ہے ازروئے لغت اسوۃ کے معنی ہیں مایتا کی ہر (جس کی پیروی کی جائے) اس کحاظ ہے رسول علیہ الصلاۃ والسلام کے تمام اخلاق وعادات 'خصا کل وشائل' درون خانہ اور بیرون خانہ 'شب وروز کے تمام مشاغل اہل ایمان کے لئے خوب ترین نمونہ ہیں جس کی پیروی کی جائے لہذار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام عبادات و معمولات سے متعلق احادیث بھی جمت اور لا کن عمل ہو کی احاد یث کمی بیروں کی ہی جو کس احادیث کمی جست اور لا کن عمل مستقل تصادیث کی بیہ تیسری قسم ہوئی جس کو عرف محد ثین میں "شائل "کہاجا تا ہے اور نہ کورہ کتب صحاح کے علاوہ مستقل تصانیت میں بھی محد ثین نیسری قسم کو کا احادیث کو مدون اور محفوظ کیا ہے۔ شکو اللہ مساعیهم مستقل تصانیت میں تیس کر میہ میں تمام باہمی نزاعات و خصومات (جھگڑوں) میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلہ کودل و جان سے مانے اور بغیراد نی تنگد کی اور ناگواری کے ان فیصلوں کو تسلیم کرنے پر ایمان لانے اور مومن فیصلہ کودل و جان سے مانے اور بغیر اونی تنگد کی اور ناگواری کے ان فیصلوں کو تسلیم کرنے پر ایمان لانے اور مومن کہلانے کو مو قوف قرار دیا ہے خواہ وہ فیصلے اپنے موافق ہوں خواہ مخالف بڑاہی محضن اور مشکل کام ہے بہر حال ایمان اس پر مو قوف ہواں ہونا ثابت ہوا۔

۳۔ چھٹی آیت کریمہ سے کتاب اللہ یعنی قرآن کے بعد سنت رسول اللہ یعنی احادیث کا حجت ہونا ثابت ہوتا ہے جبیبا کہ امام نوویؓ نے علماء کے حوالہ سے بیان کیاہے۔ ے۔ساتویں آیت کریمہ میں رسول اللہ کی اطاعت (کہامانے) کو بعینہ اللہ کی اطاعت قرار دیاہے اس آیت سے بھی ثابت ہواکہ قرآن کے بعد دوسر ادر جہاحادیث کاہے۔

۸۔ آٹھویں آیت کریمہ میں رسول اللہ کی ہر ہدایت ور ہنمائی (لیعنی ہر حدیث) صراط متنقیم کہاہے جس پر قائم رہنے کی ہم ہر نماز کی ہر رکعت میں اللہ تعالی سے دعاما نگتے ہیں۔

9- نویں آیت کریمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تھم کی بینی احادیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کرنے والوں کو دنیا میں کسی آفت میں مبتلا ہونے یادر دناک عذاب میں گر فقار ہونے سے ڈرایا گیا ہے۔

الدسویں آیت کریمہ میں ازواج مطہر ات کو خاص طور پر کاشانہ نبوت میں تلاوت کی جانے والی آیات اللہ اور درون خانہ دانائی کی باتوں بینی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال وافعال کویادر کھنے کا تھم دیا ہے کہ وہی ازواج مطہر ات ان آیات واحکام کے معلوم کرنے ہیں۔
آیات واحکام کے معلوم کرنے کا ذریعہ ہیں مر دانہی ازواج سے درون خانہ آپ کے اقوال وافعال معلوم کرتے ہیں۔

الدگیار ھویں آیت کریمہ میں کتاب یعنی قرآن کی طرح تھمت یعنی سنت کے بھی منزل من اللہ (اللہ کی جانب سے نازل شدہ) ہونے کی تصر سے فرمادی ہے۔

فائده: رسول الله صلى الله عليه وسلم كى پيشن گوئى:

لا ألفين احدكم مثكمًا على اريكته ياتيه الامر من امرى مما امرت به ونهيت عنه فيقول: لاندرى ماو جدنا في كتاب الله اتبعنا (ابوداؤدوترندى)

میں تم میں سے کسی بھی شخص کوالیانہ پاؤل جو اپنی مند پر تکیہ لگائے (فرعون بنا) ببیٹھا ہو اس کے سامنے میری سنتوں میں سے کوئی سنت (حدیثوں میں سے کوئی حدیث) آئے جس میں میں نے کسی کام کے کرنے کا تھکم دیا ہویا کسی کام کے کرنے کا تھکم دیا ہویا کسی کام کے کرنے کا تھکم دیا ہویا کسی کام کے کرنے ہم توجو کتاب دیا ہویا کسی کام کے کرنے ہم توجو کتاب اللہ (قرآن) میں یا ئیں گے (اس کومانیں گے اور)اس کی پیروی کریں گے۔

اس پیشن گوئی کے مطابق ہر زمانہ میں ایسے منکرین حدیث ملحد ہوئے ہیں جو صرف کتاب اللہ (قرآن) کو جمت اور واجب العمل مانتے ہیں اور مختلف پہلوؤں سے حدیثوں کا انکار کرتے ہیں امام نووی رحمہ اللہ کے زمانہ میں بھی ایسے منکرین حدیث بے دینوں کی کمی نہ تھی اس لئے امام نووی نے معمول کے خلاف اس باب کے ذیل میں قرآن کریم کی مختلف اور متنوع آیات اتن کثرت سے ذکر کی ہیں یعنی دس مختلف اور متنوع آیتین ذکر کی ہیں ایک اہم ترین آیت کا ہم نے اضافہ کیا ہے اس لئے کہ منکرین حدیث کے مقابلہ میں جمیت حدیث کو ثابت کرنے کے لئے حدیث کو پیش کرنا مناظرہ کی اصطلاح میں مصادرہ علی المطلوب کہلا تاہے جس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ جس چیز کو فریق مخالف مانتا ہی نہیں اس کو ایٹ دعوے کے شوت میں دلیل کے طور پر پیش کرنا اور اسکو ایٹے دعوے جیز کو فریق مخالف مانتا ہی نہیں اس کو ایٹے دعوے کے شوت میں دلیل کے طور پر پیش کرنا اور اسکو ایٹے دعوے

کا ثبوت پیش کرنے سے عاجز ہونا ہمجھا جاتا ہے گویا ہمارے پاس حدیث کے جحت ہونے کی کوئی دلیل ہے ہی نہیں اس لئے امام نووی علیہ الرحمۃ نے نہ صرف حدیث کے ماننے اور واجب العمل ہونے پر دلائل پیش کئے اور قرآن کی طرح حدیث کا بھی منزل من اللہ ہونا ثابت کیا بلکہ منکرین و مخالفین حدیث کو حدیث کی مخالفت سے ڈرانے کے لئے آیت وعید بھی پیش کی بید دین کی اساس ضرورت ہے جس کو انجام دینا ہر مسلمان کا فرض ہے خصوصاً محدث کا توکام ہی بیہ اور اس کے لئے وہ اپنی زندگی و قف کرتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثوں کو جمع کرنے سے پہلے ان کا جمت اور واجب العمل ہونا ثابت کرے۔

در حقیقت منکرین حدیث دین سے گلوخلاصی اور نجات حاصل کرنے کی غرض سے بیر کہ فریب حربہ استعال کیا کرتے ہیں کہ ہمیں (مسلمان ہونے کے لئے کتاب اللہ (قرآن) کافی ہے حدیث کی ضرورت نہیں حقیقت شناس لوگ جو بچھ بھی قرآن وحدیث کاعلم رکھتے ہیں وہ جانتے ہیں کہ حدیث کے بغیر قرآن پر عمل ہوہی نہیں سکتاہے تفصیل کے لئے دیکھئے راقم کی کتاب سنت کا تشریعی مقام قرآن کی روشنی میں یاڈا کٹر مصطفیٰ السباعی کی کتاب مکانتہ السنتہ فی التشریعی التشریعی التقریعی مقام"

یہ لوگ دراصل بے دین اور زندیق ہیں جو یہ بکواس کرتے ہیں یہ قر آن وحدیث دونوں سے جان چھڑانا چاہتے ہیں ، اور پھر بھی مسلمان کہلانے پراصرار کرتے ہیں اللہ تعالی مسلمانوں کوان د جالوں کے فریب سے محفوظ رکھیں۔ آمین۔ بے یکے اور لا لیعنی سوالات کرنے کی حما نعت

وَأَمَا الأحاديث: فالأول: عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النّبيّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ ، فَالَ: " دَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ ، إِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَثْرَةُ سُؤَالِهِمْ واخْتِلانُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ ، فَإِذَا نَهْ بَنْكُمْ وَالْمَوْ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ " مُتَفَقَ عَلَيهِ . فَإِذَا نَهْ بَنْكُمْ بِاللهُ صَلّى الله عليه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے ترجمہ: حضرت ابوہر برورضی الله عند رسول الله صلی الله علیه وسلم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: جب تک میں تمہیں چھوڑوں (لیمنی تم سے پچھ نہ کہوں) تم بھی اس وقت تک جھے چھوڑے ربو (لیمنی کی جی چزیاکام کے متعلق جھ سے سوال نہ کرو) اس لئے کہ تم سے پہلی امتوں کو صرف اس چیز نے ہلاک کیا ہے کہ وہ اپنے نبیوں سے طرح طرح کے سوالات کثرت سے کیا کرتے تھے (اور ان پر ممل نہیں کرتے تھے) لہذا جب میں تم کو کی چیز (یاکام) سے منح کروں تو تم اس سے دور ربو (اس کے کہ اس بھی نہ جاؤ) اور جب میں کی چیز (یاکام) کا حکم دوں تو جہاں تک تم سے ہو سکے اس پر عمل کرو۔ کیا سے کی طور پر احر از کرنا یعنی دور ربااور ہا سی کو اس سوال سے ممانعت و دوسرے منہیات یعنی ممنوعات و محرات تھی طور پر احتراز کرنا یعنی دور ربانا ور ہاس بھی نہ جانا اور ما مرات لیعنی جن کاموں کے کرنے کا حکم دول (مثلاً تعنی جون کاموں کے کرنے کا حکم دول (مثلاً سے کلی طور پر احتراز کرنا یعنی دور ربانا ور باس بھی نہ جانا اور ما مرات لیعنی جن کاموں کے کرنے کا حکم دول (مثلاً

عبادات) جہاں تک تم سے ہوسکے اس پر عمل کرواس لئے تشریح بھی ہر جزو کی الگ الگ مناسب اور مفید ہے۔

پہلا جزو: نبی دنیا میں بھیجا بی اس لئے جاتا ہے کہ اپنی امت کو خداد ندی احکام بتلائے اور ان پر عمل کرائے وہ

دن رات اپنے منصب رسالت و تبلیغ احکام الہید کی ذمہ داری سے سبکدوش ہونے میں مصروف رہتا ہے لہذار سول

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جب تک میں تم کو کسی کام کا تھم نہ دوں تم خاموش رہواور یقین رکھو کہ اگر

کوئی تھم خداد ندی ہوتا تومیں ضرور اس سے آگاہ کر تااور اس پر عمل کراتا تم محض اپنی ذہنی خارش اور عقلی چون

وچراکی بنا پر طرح طرح کے امکانی امور واحمالات سے متعلق سوالات کہ اگر ایسا ہو تو کیا تھم ہے مت کیا کرواسی

لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک صحیح حدیث میں فرمایا ہے۔

"مسلمانوں کے حق میں سب سے بڑا مجر م وہ شخص ہے جس کے احتقانہ سوال اور کھود کرید کرنے کی وجہ سے کوئی چیز حرام ہو گئیاگر وہ شخص کھود کرید نہ کر تااور نہ پوچھتا تو حرام نہ ہوتی"

ال حدیث کا مقصد صرف احتقانہ سوالات اور کھود کرید کرنے والوں کامنہ بند کرناہے ورنہ شریعت میں جہاں تک ہماراعلم ہے کوئی بھی الیی چیز نہیں جو کسی شخص کے دریافت کرنے کی وجہ سے حرام ہوئی ہواگر وہ دریافت نہ کرتا تو حرام نہ ہوتی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جس چیز کو بھی حرام یا حلال کیاہے صرف اللہ تعالیٰ کے حکم سے بذات خود حرام یا حلال کیاہے جس کے آپ ما مور تھے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔

يايها الرسول بلغ مآانزل اليك من ربك وان لم تفعل فمابلغت رسالته والله يعصمك من الناس (سورة الماكده ع- ۱۲ الله الماكده ع- ۱۲ الناس (سورة الماكده ع- ۱۲ الله ع-

اے رسول! تم پہنچاد وجو (حکم) تم پراُ تارا گیاہے تمہارے رب کی جانب سے 'پس اگر تم نے (بیر) نہ کیا تو تم نے اپنے رب کی پیغام رسانی نہیں کی اور اللہ لوگوں (کے شر)سے تمہاری حفاظت کرے گا۔

اس کے برعکس آپ نے ایسے سوالات کا جواب دینے سے گریز کیا ہے اور بار بار کے اصر ارپر تنبیہ کی ہے اور جواب نہ دینے کی وجہ بھی بیان کی ہے چنانچہ حضرت ابوہر روم ضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مر تبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ دیا (تقریر کی)اور فرمایا۔

اے لوگو! بیٹک اللہ تعالیٰ نے تمہارے اوپر جج فرض کیاہے لہذائم جج کیا کروتوا یک شخص نے دریافت کیا ہر سال؟ (جج کیا کریں) آپ خاموش رہے (اور کوئی جواب نہیں دیا) یہاں تک کہ اس شخص نے تین مرتبہ یہی سوال کیا تو تیسری مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اگر میں (تمہارے سوال کے جواب) میں ہاں کہہ دیتا تو (ہر سال) جج فرض ہو جا تا اور یقیناتم (دور دراز ملکوں سے ہر سال سفر کرکے مکہ نہیں آسکتے تم (ہر سال) جج نہیں کرسکتے اور تھم خداو ندی پر عمل کرنے کی یاداش میں پہلی امتوں کی طرح ہلاک ہوتے"

اس کے بعد آپ نے وہی پہلی اُمتوں کاحشر بیان کیاجواس باب کی پہلی حدیث میں مذکور ہے۔اس شخص کاسوال تو پھر بھی کسی درجہ میں دریافت طلب ہے اس لئے کہ بیہ شبہ ہو سکتا ہے کہ جیسے پنجوقۃ نماز میں ہر رزوادا کرنا فرض ہیں رمضان کے روزے رکھنا ہر سال فرض ہے شایدایسے ہی ہر سال جج اداکرنا بھی فرض ہو آپ نے سکوت کی وجہ بیان کردی کہ اللہ تعالی نے عمر میں ایک مرتبہ جج فرض کیا ہے ہر سال نہیں اس سے زیادہ لا یعنی اور بیکار سوالات کی مثالیں جن پر آپ کو غصہ بھی آیا ہے آنے والی حدیث میں ذرکور ہیں:

بہر حال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بعثت کے بعد ۲۳سال اپنے رب کے عکم کے تحت (جو شروع میں آپ پڑھ چکے ہیں) ضرورت اور حالات کے مطابق احکام الہیہ سے آگاہ کرنے اور احکام شرعیہ سے متعلق سوالات کے جوابات دینے میں صرف کئے ہیں تاہم صحابہ کرام مذکورہ بالا آیت کریمہ کے نازل ہونے اور احادیث میں کثرت سوال کی ممانعت کے بعد بہت زیادہ مخاط ہوگئے تھے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ "ہم کور سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے کسی بھی چیز کے متعلق سوال کرنے سے منع کر دیا گیا تھا اس لئے ہمیں اچھا معلوم ہو تا تھا کہ دیہا تیوں میں سے کوئی عقلند آدمی بطور و فدا پنے قبیلہ کی طرف سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے اور آپ سے سوالات کرے اور ہم سنیں چنانچہ اس کے بعد ضام بن ثعلبہ کا قصہ بیان کیا ہے۔ مسلم جاول۔

یہاں تک کہ ایک مرتبہ حضرت جرائیل علیہ السلام ایک غیر معروف اور نا قابل شناخت انسان کی شکل میں صحابہ
کی موجود گی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی خدمت میں آئے اور آپ سے ایمان اسلام احسان و غیرہ سے متعلق صحابہ کے سامنے نہایت اہم اور وقیق سوالات کے اور آپ نے ان کے نہایت واضح و محکم اور تسلی بخش جو ابات دیے اور ان کے جانے کے بعدر سول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرملیا: یہ جرئیل علیہ السلام سے تم تو سوال کرتے نہیں یہ تم کو دین کے متعلق سوال کرنے کا طریقہ سکھلانے کے لئے آئے تھے (کہ دین کے متعلق اس طرح سوال کیا کرتے ہیں)
۲۔ حدیث کے دوسرے جزو کی تشریخ حدیث کا دوسر اجزونہایت اہم ہے ہر مسلمان کو ہر صالت میں اس کو پیش نظرر کھنا چاہئے سول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم فرماتے ہیں توجس چیز (یاکام) سے میں تم کو منع کروں اس کو تو بالکل چھوڑدو رپاس بھی نہ جانک اور جس چیز (یاکام) کا میں حکم دوں اس پر جس قدر تم سے ہو سکے عمل کیا کرواں سے معلوم ہوا کہ منہیات (یعنی ممنوعات و محرمات) میں ہو سکنے یانہ ہو سکنے کا کوئی سوال نہیں ان کو تو کلی طور پر ترک کردواور ما مورات (وہ کام جن کے کرنے کا آپ نے حکم دیا مثل نماز 'روزہ 'ز کو ہ ج وغیرہ عبادات) ان پر جس قدر تم سے ہو سکے عمل کیا کرو۔ مام جن کے کرنے کا آپ نے حکم دیا مثل نماز 'روزہ 'ز کو ہ ج وغیرہ عبادات) ان پر جس قدر تم سے ہو سکے عمل کیا کرو۔ مام جن کے کرنے کا آپ نے حکم دیا مثل نماز 'روزہ 'ز کو ہ ج وغیرہ عبادات) ان پر جس قدر تم سے ہو سکے عمل کیا کرو۔ مام جن کے کرنے کا آپ نے حکم دیا مثل نماز 'روزہ 'ز کو ہ ج وغیرہ عبادات) ان پر جس قدر تم سے ہو سکے عمل کیا کو وجہ میں خواد سے میں فرق کی وجہ

اس فرق کی وجہ بیہ ہے کہ اگر ممنوع اور حرام چیزوں پاکاموں کو بالکل ترک نہ کیا توجو بھی مامور عبادات ادا کی

جائیں گی اور ما مورات پر جتنا بھی عمل کیاجائے گاسب بیکار جائے گا مثلاً ایک شخص ہے جونہ صرف بخگائہ فرض نمازیں بلکہ سنتیں اور نوا فل بھی تبجد واشراق کی نمازیں بھی پڑھتا ہے مگرای کے ساتھ سود لیتا بھی ہے اور دیتا بھی ہے تمام کار وبار سودی کر تا ہے یا بیتی بھی ہے بلا تا بھی ہے یار شوت لیتا ہے غرض حرام وطال کی پرواہ کئے بغیر روپیہ کما تا ہے یا سمگانگ کر تا ہے چور بازاری کر تا ہے یا جوا کھیلتا ہے یاریس (گھوڑدوڑ) میں حصہ لیتا ہے اس کی نمازیں' روزے' صد قہ خیرات' جج وغیرہ غرض کوئی بھی بڑی سے بڑی عبادت وطاعت اس کو حرام خوری کے عذاب سے نہ بچا سکے گی جب تک ان حرام کا موں کو کلی طور پر ترک نہ کرے اور آئندہ نہ کرنے کا بختہ عہد نہ کرے جس کو شریعت میں تو بہ کہتے ہیں یہ تمام محرات وہ گئیں اور نجاستیں ہیں جن کے باقی رہتے نماز پڑھنا ایسا ہی بیار ہے جسے ناپاک کی رہے بالکل یہی صورت محرات کو کلی طور پر ترک کے بغیر عبادت کرنے گی ہے جو حرام خوری یا اثرانے کے متر او ف ہے بالکل یہی صورت محرات کو کلی طور پر ترک کے بغیر عبادت کرنے گی ہے جو حرام خوری یا اثرانے کے متر او ف ہے بالکل یہی صورت محرات کو کلی طور پر ترک کے بغیر عبادت کرنے گی ہے جو حرام خوری یا حرام نوشیا یا حرام نوشی یا حیال کی حرام نوشی یا حدال کے سے خور کو خور کو کی حدال کی کی حدال کی کی کا حدال کو کرام کو کرام کو کرام کی کیا کے کا کرب کی کا کران کا کرا کی کی کی کرام کرنے کی کرام کر کرنے کی حدال کی کرائے کر کرائے کی کرائے کر کرائے کی کرائے کرائے

٩. كل لحم نبت من سحت فالنار اولى به

جو گوشت مال حرام سے بناوہ تو جہنم ہی کے لائق ہے۔

ا یک اور حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک شخص کو خطاب کر کے فرماتے ہیں

٢. ياكعب بن عجرة انه لايربوالحم نبت من سحت الاكانت النار اولى به

اے کعب بن عجر ہ! بلاشبہ جو گوشت بھی مال حرام سے بناوہ جتنا بھی بڑھے گا (جہنم کے لاکق ہی ہو گااور) جہنم کی آگ ہی اس کے لاکق ہوگی۔

د عا:الله پاک ہر مسلمان کو حرام مال باکا موں سے بیچنے کی تو فیقِ عطا فرمائیں۔

سو حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: پھر آپ نے ایک شخص کاذکر فرمایا جو (جہادیا جے وعمرہ کے لئے) دور دراز سفر کر تاہے سرکے بال پراگندہ ہیں جسم غبار آلودہ ہاتھ آسان کی طرف اٹھا کر دعاما نگٹاہے اے پرور دگار! اے پرور دگار! حالا نکہ جو کھایاہے وہ حرام ہے جو پیاہے وہ حرام ہے جو پہنے ہوئے ہے وہ حرام ہے جو غذا ملی ہے وہ حرام ہے تواس کی دعائیں کہاں قبول ہو سکتی ہیں۔

ان احادیث سے معلوم ہوا کہ جب تک حرام خوری اور حرام پوشی اور گناہوں اور معصنیوں کو کلی طور پرترک کر کے اور ان تمام غلاظتوں اور ناپا کیوں سے خود کوپاک وصاف کر کے ہی اللہ تعالیٰ کی عبادت وطاعت نہ کی جائے گی اللہ تعالیٰ کے ہاں ہر گزقابل قبول نہ ہو گی اور جہنم کی آگ سے نہیں بچاسکے گی تھوڑی ہویا بہت صرف فرائض ہوں یانوا فل ومستحبات سے اس ہر گزقابل قبول نہ ہوگی اور جہنم کی آگ سے نہیں بچاسکے گی تھوڑی ہویا بہت صرف فرائض ہوں یانوا فل ومستحبات سے اس ہر گزتا تم اس کے کرنے کامیں تمہیں تھم دوں ان پر جتنا تم

سے ہوسکے عمل کرو یعنی تم حرام کاموں یا چیزوں سے اور گناہوں اور نافرمانیوں سے کلی طور پر دور رہ کر جتنا بھی مامورات (عبادات وطاعات) پر عمل کرو گے قابل قبول اور مفید ہوگا تھوڑا ہویا بہت۔ تقویٰ کے باب میں بیان کیا جاچکا ہے کہ تخلی عن الرذائل کے بغیر مخلی بالفضائل ممکن نہیں یعنی رذیاتوں سے پاک وصاف ہوئے بغیر فضیاتوں سے آراستہ ہونا ممکن نہیں یہی تقویٰ کے معنی ہیں ای کتاب میں باب تقویٰ کودوبارہ پڑھ لیجئے تاکہ ہروقت پیش نظرر ہے۔ آراستہ ہونا ممکن نہیں یہی تقویٰ کے معنی ہیں ای کتاب میں باب تقویٰ کودوبارہ پڑھ لیجئے تاکہ ہروقت پیش نظرر ہے۔ معارا زمانہ اور ہماری حالت

ہمارازمانہ ایساخداشتاس سے دوراور خدا پرسی سے محروم زمانہ ہے کہ بیدینوں کا توذکر ہی کیا دیندار لوگوں پر بھی زراندوزی اور زر پرسی اس بری طرح مسلط ہے کہ ہر شخص الاماشاء اللہ اندھاد ھند مال ودولت جمع کرنے بلکہ سمیننے میں اس طرح منہمک ہے کہ حرام و حلال اور جائز ونا جائز کا سوال ہی ختم کر دیاہے مال آنا چاہئے کسی بھی راستہ سے آئے حرام راستہ ہویا حلال 'بچھ پرواہ نہیں۔

ہم جیسے زر پر ست لوگوں کے متعلق اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

وتحبون المال حِباجماً (اورتم تومال سے بے تحاشامحبت کرتے ہو) (سورة الفجر آیت ۲۰)

دعا:الله تعالی این فضل ہے جاری حالت پر حم فرمائیں اوراس حب مال اور زر پر سی ہے نجات دیں اور خداشنای و خدا پر سی کی توفیق عطا فرمائیں خصوصا دیندار عبادت گزار مسلمانوں کواس آخر زمانہ کے فتنے حب مال وزر سے ضرور نجات دیں تاکہ ان کی عباد تیں اور طاعتیں رائیگاں نہ جائیں اور وہ اس غلط فہمی میں مبتلانہ رہیں کہ ہم تونہ صرف بنجوقة نمازیں بلکہ دن کوچاشت کی اور رات کو تہجد کی نمازیں بھی پڑھتے ہیں روزے بھی رکھتے ہیں زکوۃ بھی نکالتے ہیں جم بھی ہر سے مفوظ رہیں گے پر بھیئے اور معنی کو سمجھ کر پڑھئے۔ ہم نے کیا ہے ای لئے ہم ضرور بخشے جائیں گے اور جہنم کے عذاب سے محفوظ رہیں گے پڑھیئے اور معنی کو سمجھ کر پڑھئے۔ لاحول و لاقوق الا بالله (احکام اللہ یہ پر عمل کرنے کی) قوت اور (گناہوں سے بچنے کی) طاقت صرف الله تعالیٰ کی جانب سے (میسر ہوتی) ہے۔

اور دعاما تکئے 'پڑھے نہیں۔ اللهم لا تجعل الدنیا اکبر همنا و لا مبلغ علمنا و لا غایة رغبتنا الے اللہ تو دنیا (اورامور دنیا) کو ہماراسب سے بڑا فکر نہ بنائیوادر نہ ہماراا نتہائی علم بنائیواور نہ انہائی مرغوب چیز بنائیو۔ اللہ تعالیٰ آپ کو صدق دل اور خلوص سے نکلی ہوئی دعا کو ضرور قبول فرمائیں گے اور سب سے بڑا فکر آخرت کو بنادیں گے اور سب سے زیادہ مرغوب چیز تعیم جنت کو بنادیں گے۔ کو بنادیں گے اور سب سے زیادہ مرغوب چیز تعیم جنت کو بنادیں گے۔ نوٹ نوٹ بیل پڑھے لکھے لوگوں میں ایک فیصدی بھی مشکل سے ہوں نوٹ نانوے فیصد الیے علماء دین جو دنیاوی علوم سے ناوا قف ہیں پڑھے لکھے لوگوں میں ایک فیصدی بھی مشکل سے ہوں گے باقی ننانوے فیصد الیے تعلیم یافتہ ہیں جو دین اور امور دین سے بالکل ناوا قف یا نیم ملا خطرہ ایمان کے مصداق ہیں تام کو اسلامیات میں ایم اے اور پی ایک وی ہیں 'اصل عربی زبان اور قرآن وحد بیث اور فقہ وعقائد وغیر علوم دینیہ نام کو اسلامیات میں ایم اے اور پی ایک وی ہیں 'اصل عربی زبان اور قرآن وحد بیث اور فقہ وعقائد وغیر علوم دینیہ نام کو اسلامیات میں ایم اے اور پی ایک وی ہیں 'اصل عربی زبان اور قرآن وحد بیث اور فقہ وعقائد وغیر علوم دینیہ

سے بالکل نا آشنا ہیں اردو ترجے پڑھ کرامتخانات پاس کر لیتے ہیں اصل عربی سے جو قر آن وحدیث اور علوم دیدیہ کی زبان ہے بالکل کورے ہوتے ہیں ان ایک فیصدی علاء دین کو انگریزی زبان اور علوم دنیاسے واقف ہونے کی تلقین کی جاتی ہے پروگرام بنائے جاتے ہیں اور ننانوے فیصد نام نہاد تعلیم یافتہ کو نہیں کہا جاتا کہ تم اصلی عربی زبان اور علوم دیدیہ حاصل کروکس قدرافسوس کامقام ہے۔

وه سوالات جن پر آپ کو غصه آیا

حضرت ابو موئ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ چیزوں کے متعلق سوالات کئے گئے جو آپ کونا گوار گزرے جب لوگوں نے آپ سے اس فتم کے بے تکے احتقانہ سوالات کثرت سے کرنے شروع کئے تو آپ ناراض ہو گئے اور غصہ میں لوگوں کو خطاب فرمایا:"جو تہمارا جی چاہے مجھ سے پوچھو میں جواب دوں گا چنانچہ ایک شخص نے سوال کیا: میر اباپ کون ہے؟ آپ نے جواب دیا: تیر اباپ حذیفہ ہے 'دوسر اشخص اٹھا اور کہایا رسول اللہ! میر اباپ کون ہے؟ آپ نے جواب دیا: تیر اباپ سالم مولی شیبہ ہے اس کے بعد آپ برابر فرمائے رسول اللہ! میر اباپ کون ہے؟ آپ نے جواب دیا: تیر اباپ سالم مولی شیبہ ہے اس کے بعد آپ برابر فرمائے رہے: سوال کروسوال کرو 'سوال کرواب کیوں نہیں پوچھتے؟

جب لوگوں نے خصوصاً حضرت عمر نے آپ کے چمرہ پر غیظ وغضب اور قہر وجلال کے آثار دیکھے تو سب
آہتہ آہتہ رونے لگے اور حضرت عمر نے آگے بڑھ کر دوزانو بیٹھ کر کہا:"ہم ایسے بیہودہ سوالات کرنے سے تو بہ
کرتے ہیں آپ بھی معاف فرماد بجئے "نب آپ کاغصہ ٹھنڈ اہواای پر ذیل کی آیت کریمہ نازل ہوئی۔

یا یہاالذین امنوالاتسئلوا عن اشیآء ان تبدلکم تسؤ کم وان تسئلواعنها حین ینزل القران تبدلکم عفاالله عنهاوالله غفور حلیم قدساً لهاقوم من قبلکم ثم اصبحوابها کافرین (سورةالمائده آیتاه ۱۰۲٬۱۰۱) اے ایمان والو! ایسی چیزوں کے متعلق سوال نہ کیا کروجواگر تم پر ظاہر کردی جائیں تو تمہیں بری لگیں اور اگر نزول قر آن کے زمانہ میں تم دریافت کروگے تو (ضرور) ظاہر کردی جائیں گی۔اللہ تعالی نے ان سوالات کو معاف کر دیاہے ادر اللہ تو بہت زیادہ بخشے والا بردبارہے بیشک تم سے پہلی قوموں نے اس قتم کی چیزوں کو

دریافت کیا پھران کے سبب کا فرہوگئے۔

اس باب کی پہلی حدیث اور اس سلسلہ کی دوسر کی حدیث قر آن کریم کی مذکورہ بالا آیت کی روشنی ہی میں وارد ہو گی ہے۔
صرور کی احکام شرعیہ کے متعلق سوالات کرنے کی اجازت
بہر حال سوالات کرنے کی ممانعت اس قتم کے بے تکے اور لا یعنی سوالات سے متعلق ہے یااحکام الہی سے متعلق احقانہ کھود کرید سے متعلق ہے جیسا کہ آپ نہ کورہ بالا احادیث میں پڑھ بچکے ہیں ورنہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے احکام الہیہ سے متعلق ہر ضرورت کے موقع پر سوالات کے گئے ہیں اور آپ نے مخدہ پیشانی جو ابات دیے ہیں خود قرآن کریم میں اللہ تعالی کا تھم ہے۔

فاسئلو آاهل الذكران كنتم لاتعلمون (سورةالانبياآيت)

پس دریافت کرلیا کرو (شرعی احکام) اہل علم سے اگرتم نہیں جانے۔

اور قرآن کریم میں توسوالات اور جوابات کا ایک مستقل عنوان ہے جس کے تحت مختلف احکامات بیان کئے گئے ہیں مثلًا یسئلونك عن الاہلة ' یسئلونك عن الدوح ' الدوح عن الدوح عن الدوح عن الساعة وغیرہ۔

ججۃ الوداع کے موقع پررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صرف اس لئے او نٹنی پر سوار ہو کر مناسک جج ادا کئے ہیں تاکہ ہر شخص آپ کودور سے دیکھ سکے اور احکام جج دریافت کر سکے اور متعد دلوگوں نے آپ سے احکام جج دریافت کر سکے اور آپ نے بتلائے ہیں۔ دریافت کئے ہیں اور آپ نے بتلائے ہیں۔

چنانچہ ایام جاہلیت میں حج کے دنوں میں عمرہ کرناا فجر فجور (بدترین بدکاری) سمجھتے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس عقیدہ بلکہ رسم کی عملی طور پر بہج تنی کی غرض سے ان تمام حاجیوں کے جن کے ساتھ ہدی (قربانی کاجانور) نہ تھا حج کے احرام عمرہ سے تبدیل کراد ئے اور عمرہ کرکے حلال ہو جانے کا تھم دیا بڑی مشکل سے لوگ اس پر آمادہ ہوئے اس پرایک محض نے دریافت کیا۔

العامناهذاام للابد؟ كيابه (ج كايام من عمره كرنے كا حكم) صرف اى سال كے لئے ہيا بميشه بميشه كيلے؟ آپ نے جواب دیا۔ دخلت العمرة في الحج الى يوم القيمة

عمرہ حج میں قیامت تک کے لئے داخل ہو گیا۔

چنانچہ جج تمتع میں توحاجی میقات سے عمرہ بی کا حرام باند ھتا ہے اور جج قران میں عمرہ اور جج دونوں کا احرام باند ھتا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور خلفائے راشدین کی سنت کی بیروی کی وصیت اور بدعتوں سے اجتناب کی تاکید

الثاني : عن أبي نَجيحِ العِرباضِ بن سَارية رضي الله عنه ، قَالَ : وَعَظَنَا رسولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ مَوعَظَةً بَليغَةً وَجِلَتْ مِنْهَا القُلُوبُ ، وَذَرَفَتْ مِنْهَا العُيُونُ ، فَقُلْنَا : يَا رسولَ اللهِ ، كَأَنْهَا مَوْعِظَةً مُودَّعٍ فَأَوْصِنَا ، قَالَ : " أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللهِ ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ تَأَمَّرِ عَلَيْكُمْ عَبْدُ حَبَشِيً ، وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اَخِيْلافاً كَثيراً ، فَعَلَيْكُمْ بسُنَّتِي وَإِنْ تَأَمَّر عَلَيْكُمْ عَبْدُ حَبَشِيًّ ، وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ فَسَيَرَى اَخِيْلافاً كَثيراً ، فَعَلَيْكُمْ بسُنَّتِي وَسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِييِّنَ عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنّواجِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ ؛ فإنَّ وسئيّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدِينَ المَهْدِييِّنَ عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنّواجِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الأُمُورِ ؛ فإنَّ كُلُ بدعة ضَلالة " رواه أَبُو داود والترمذي ، وقالَ : " حديث حسن صحيح " . كلَّ بدعة ضَلالة " رواه أَبُو داود والترمذي ، وقالَ : " حديث حسن صحيح " . "النّواجذُ" بالذال المعجمة : الأنيَابُ ، وقِيلَ : الأضْراسُ .

ترجمہ: حضرت ابو جنح عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں وعظ فرمایا جس سے ہمارے دل لرزگئے اور آئکھیں اشک ریز ہو گئیں توہم نے عرض کیا اللہ کے رسول بیر (وعظ) تو گویا ایک (دنیاسے) رخصت ہونے والے کاسا وعظ ہے لہٰذا آپ ہمیں وصیت فرمایئے آپ نے ارشاد فرمایا ہیں تمہیں اللہ تعالی سے ڈرتے رہنے کی وصیت کر تاہوں اور مسلمانوں کے امیر (حکر ان) کی بات سننے اور اس کی اطاعت کرنے کی وصیت کرتا ہوں اگرچہ کوئی حبثی غلام ہی تم پر مسلط ہوجائے (تب بھی تم اس کی اطاعت کرنے کی وصیت کرتا ہوں اگرچہ کوئی حبثی غلام ہی تم پر مسلط ہوجائے (تب بھی تم اس کی اطاعت کرنا) اور بلاشیہ تم ہیں سے جو شخص (میرے بعد) ندہ رہے گاوہ (امت میں) بکشرت اختلاف دیکھے گاتو تم میر کی سنت (کی بیروی) کو اور میرے ہمایت یا فتہ خلفاء راشدین (کی سنت کی بیروی) کو اور میرے ہمایا ورتم (دین ہیں) نئے نئے امور (بدعتوں) سے بے حد بچنا (اور دور رہنا) اس لئے کہ ہر بدعت (دین ہیں نئی چیز) گر ابی ہے۔ امام نووی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو ابود اؤد نے روایت کیا اور تر ندی ہیں بھی امام تر ندی نے اس حدیث کو ابود اؤد نے روایت کیا اور تر ندی ہیں بھی امام تر ندی نے اس حدیث کو ابود اؤد نے روایت کیا اور تر ندی ہیں بھی امام تر ندی نے اس حدیث کو ابود اؤد نے روایت کیا اور تر ندی ہیں بھی امام تر ندی کو حسن صحیح کہا ہے۔

لفظ کے معنی: نواجذ عربی زبان میں یاعام دانتوں کو یاخاص ڈاڑھوں کو کہتے ہیں۔

تشریخ:اس حدیث کے بھی کئی جزوہیں ا۔اول بیر کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے بعد مسلمانوں کو تقویٰ اللہ کی وصیت فرماتے ہیں تقویٰ کی حقیقت گذشتہ حدیث کے ذیل میں آپ پڑھ بچکے ہیں اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں ہر فشم کی عبادات کی قبولیت کو صرف متقین کے اندر منحصر فرماتے ہیں گویا تقویٰ کے بغیر کوئی عبادت مقبول نہیں ارشاد ہے۔ کی عبادات کی قبولیت کو صرف متقین کے اندر منحصر فرماتے ہیں گویا تقویٰ کے بغیر کوئی عبادت مقبول نہیں ارشاد ہے۔ اندمایت قبل اللہ من المحتقین (سورۃ المائدہ آیت ۲۷)

اس کے سوانہیں کہ اللہ پاک تو صرف متقین کی (عبادتیں) قبول فرماتے ہیں۔ نیز ارشاد ہے۔ان الله مع الذین اتقو او الذین هم محسنون (سورة النحل آیت ۱۲۸)

بالتحقیق اللہ تعالیٰ توان لوگوں کے ساتھ ہیں جو (اللہ ہے) ڈرتے ہیں اور وہ لوگ جواحسان والے ہیں۔ اس آیت کریمہ میں اللہ کی بے کیف معیت کو تقویٰ اور احسان والے لوگوں کے ساتھ مخصوص کیاہے

احمان کی حقیقت ای کتاب کے باب مراقبہ کی حدیث جبریکل علیہ السلام کے ذیل میں پڑھیئے۔

ا۔ دوسری وصیت امیر المسلمین کی اطاعت سے متعلق ہے کہ اگر چہ کوئی امیر شریعت کے اصول کے، علاف محض اپنی قبا کلی یا فرادی طافت یا فوجی طافت کے زور سے تم پر مسلط ہو جائے تب بھی تم اس کی اطاعت کر وبشر طیکہ وہ مسلمانوں کو خلاف محاذ آرائی خانہ جنگی کے متر ادف ہے جو مسلمانوں کے جان ومال کی تباہی کا موجب ہے ہاں اگر وہ شریعت کے قطعی امور کے خلاف کا مراخ کے متر ادف ہے جو مسلمانوں کے جان ومال کی تباہی کا موجب ہے ہاں اگر وہ شریعت کے قطعی امور کے خلاف کا مراخ کی متحد و متفق ہو کر بغاوت کرنا جائز ہے۔

بہرحال امیر المسلمین جیسا بھی ہواس کی اطاعت نہ کرنا تھم نہ مانٹا پی اور قوم کی تاہی کو دعوت دینے کے متر ادف ہاس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وصیت کے مطابق امیر المسلمین کی"سول نافر مانی" ناجا کڑے۔
سو۔ تیسری وصیت میں اول آپ امت کے داخلی اختلافات کی پیشنگوئی فرماتے ہیں جس سے حضرت ابو بحر صدیق کی وفات اور حضرت عمر کی شہادت کے بعد ہی امت مسلمہ کو سابقہ پڑا ہے اور آدھی صدی بھی نہ گزری تھی کہ عالم اسلام انہی اختلافات اور باہمی خانہ جنگیوں میں تباہ ہونا شروع ہو گیا حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کی شہادت اور حضرت علی کے خلاف محاذ آرائی اور جنگ جمل جنگ صفین جیسی ہولناک لڑائیاں ہوئیں جن کے متیجہ میں دو طرفہ ہزاروں صحابہ شہید ہوئے۔

ایسے پُر آشوب اور پر فتن زمانہ میں اللہ کے رسول امت کواپٹی سنت کی پیروی اور اپنے خلفائے راشدین کی سنت کی پیروی اور اپنے خلفائے راشدین کی سنت کی پیروی پر مضبوطی کے ساتھ قائم رہنے کی وصیت فرماتے ہیں کہ ایسے افرا تفری کے زمانہ میں بھی قطعی طور پر دنیا اور آخرت کی فلاح کا واحد راستہ یہی ہے اس لئے کہ کتاب اللہ کے بعد سنت رسول اللہ واجب العمل اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد سنت خلفائے راشدین بھی باجماع اہل سنت والجماعت واجب العمل ہے بہی جزو ترجمۃ الباب سے متعلق ہے اور یہی وہ مقصد ہے جس کے تحت امام نووی علیہ الرحمۃ اس حدیث کو باب محافظت سنت کے ذیل میں لائے ہیں۔

اور چودہ صدیاں گزرجانے کے بعد ہمارے اس خدانا آشنااور خدافرا موش زمانہ میں بھی ہمارا فرض ہے کہ ہم اللہ تعالیہ وسلم کی اطاعت اور دنیاو آخرت کی فلاح کے معاملہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے سماتھ ہی خلفائے راشدین اور صحابہ کرام کی سنت کو بھی دانتوں سے پکڑے رہیں اس لئے کہ انہی حضرات کے سامنے قرآن نازل ہوااور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق انہی حضرات کو قرآن کے معانی مقائق ود قائق اور احکام بتلائے اور سمجھائے جو حدیث کی کتابوں میں بحد اللہ محفوظ و موجود ہیں اور ہم نظام شریعت کے لئے او هر بھٹک رہے ہیں اور ہماری اس حالت پر تعجب کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔ وکیف تکفرون و انتم تتلیٰ علیکم ایت اللہ و فیکم د سولہ (سورۃ النہ آ یہ ۱۰۱۰)

اورتم کیسے کا فر ہوئے جارہے ہو در آل حالیکہ اللہ تعالیٰ کی آیتیں تمہارے سامنے پڑھی جارہی ہیں اور اس کا رسول تمہارے در میان موجو د ہے (اس کا ہر قول و فعل کتب حدیث میں موجو د ہے) اللہ تعالیٰ ہاری حالت پررحم فرمائیں آمین ثم آمین۔

### سنت سے انکار جنت سے انکار کے متر ادف ہے

الثَّالَثُ : عَنْ أَبِي هُرِيرةَ رضي الله عنه : أَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ : "كُلُّ

أُمَّتِي يَدخُلُونَ الجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ أَبَى " . قيلَ : وَمَنْ يَأْبَى يَا رَسُول الله ؟ قَالَ : " مَنْ أطَاعَنِي دَخَلَ الجَنَّةَ ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى " رواه البخاري .

ترجمہ: حضرت ابوہر ریود حتی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: میری اُمت تمام امتوں سے پہلے جنت میں داخل ہوگی سوائے اس شخص کے جو (جنت میں داخل ہونے سے ہی) انکار کرے صحابہ نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! جنت میں داخل ہونے سے بھی کوئی شخص انکار کرے گا؟ آپ نے فرمایا: جس نے میری اطاعت کی (تھم مانا) جنت میں داخل ہو گیا اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے جنت میں داخل ہوئے سے انکار کردیا۔

تشريح: الله تعالى ارشاد فرما تا ہے۔

ومآارسلنامن رسول الاليطاع باذن الله (سورة الناء آيت ١٦٢)

ہم نے ہر رسول کوائی لئے بھیجاہے کہ اللہ تعالیٰ کے اذن سے (حکم سے)اس کی اطاعت کی جائے۔ گویاجو ہخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت سے انکار کرتاہے وہ مقصد خداو ندی کو چینج کرتاہے کہ د مکچہ میں تیرے رسول کی اطاعت سے انکار کرتا ہوں قہر خداو ندی ایسے فرعون بے سامان کو کب چھوڑ سکتاہے اگر کسی مصلحت کے تحت اس دنیامیں اس کی گردن نہ توڑے تو اُخرت میں تواسے ایساعذاب دے گا کہ لا یعذب عذابہ احد (اس کے عذاب جیساعذاب کوئی (کسی کو) نہ دے گا۔

واضح رہے کہ عربی زبان میں اباذات کو قبول کرنے سے انکار کو کہتے ہیں گویااللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی نافر مانی کرنے والا آپ کی فرمانبر داری کواپی تو ہین سمجھتا ہے اس لئے انکار کر تاہے اس طرح جنت میں داخل ہونے کو بھی اپی شان کے خلاف سمجھتا ہے اس لئے اس سے بھی انکار کر تاہے ایسے مغرور وسر کش کی سز ایجی ہے کہ ان پر آگ کے کوڑے برسائے جائیں فصب علیہ م دبک سوط عذاب (سورة الفجر آیت ۱۱) (پس تیرے رب نے ان پر آگ کے کوڑے برسائے) اس لئے قرآن کریم کی آیات ہیں سے نویں آیت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عکم کے خلاف کرنے والوں کو فتنہ یاعذاب الیم سے خبر دار کیا گیاہے نویں حدیث کی تشر تے ویکھئے۔

وسلم کے عکم کے خلاف کرنے والوں کو فتنہ یاعذاب الیم سے خبر دار کیا گیاہے نویں حدیث کی تشر تے ویکھئے۔

سنت بر از ر اہ تکبر و نخوت عمل نہ کرنے والے کی سز ا

الرابع: عن أبي مسلم، وقيل: أبي إياس سلمة بن عمرو بن الأكوع رضي الله عنه: أنَّ رَجُلاً أَكَلَ عِنْدَ رَسُول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِشِمَالِهِ، فَقَالَ: " كُلْ بِيمِينكَ " قَالَ: لا أستَطيعُ. قَالَ: " لا أستَطَعْتَ " مَا مَنَعَهُ إلا الكِبْرُ فَمَا رَفَعَهَا إِلَى فِيهِ. رواه مسلم. ترجمه: حضرت ابواياس سلمه بن عمرو بن الاكوع ترجمه: حضرت ابواياس سلمه بن عمرو بن الاكوع رضى الله عنه سے روایت ہے كہ ایك آدمی نے رسول صلى الله عليه وسلم (كے وستر خوان بر) بائيس رضى الله عنه سے روایت ہے كہ ایك آدمی نے رسول صلى الله عليه وسلم (كے وستر خوان بر) بائيس

ہاتھ سے کھاناشر وع کیا تواللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے کہا" وائیں ہاتھ سے کھاؤ"اس نے کہا میں (وائیں ہاتھ سے) نہیں کھاسکتا آپ نے فرمایا (خداکرے) تونہ کھاسکے (یہ بدد عاآپ نے اس لئے دی) کہ صرف اس کے غرور اور تکبر نے اس کو (آپ کی سنت پر عمل کرنے اور آپ کی بات مانے سے) منع کیا تھا اور نہ وہ اس وقت وائیں ہاتھ سے کھاسکتا تھا) چنانچہ (آپ کی بدد عا کے بعد) اس کو مرتے دم تک کوائیں ہاتھ کو اٹھانا نصیب نہ ہوا (وایاں ہاتھ شل ہوکر رہ گیا)

تشر تے:رسول اللہ کی سنت پر عمل کرنے کواپنی شان کے خلاف اور اپنی تو بین سمجھ کرانکار کرنے کا مصداق آپ کے زمانہ میں بیہ مختص تھا چنانچہ اس پرالیم مار پڑی کہ ہاتھ شل ہو کررہ گیااور مرتے دم تک نہاٹھا۔ کاسچ فرملیااللہ تعالیٰ نے۔

فليحذر الذين يخالفون عن امره ان تصيبهم فتنة اويصيبهم عذاب اليم (س:النور آيت ١٢)

"جولوگ رسول کے امر (کہنے) کے خلاف کرتے ہیں انہیں ڈرتے رہنا چاہئے ایسانہ ہو کہ اس مخالفت کی وجہ سے کسی آفت میں مبتلا ہو جائیں بیان پر در دناک عذاب آ جائے۔

ہماراز ماند: ہمارے اس خداشناس زمانہ میں تواہیے سر پھرے سرکش لوگ بے شار ہیں خاص کر جدید تہذیب (پور پین تہذیب) کے پرستاراگران سے کہا جائے "کھانا بیٹھ کر کھانا سنت ہے سنت کا خلاف نہ کر و بیٹھ کر کھاؤ ہم اللہ کہہ کر کھاؤ پلیٹ کو صاف کرو" یا بھرا ہوا شھنڈے پانی کا گلاس پھینک دیں گے صرف اس لئے کہ اس میں سے ایک دو گھونٹ کی مسلمان نے یاان کے والد بزرگوار نے پی لئے پیالی میں دو گھونٹ چائے یا لیمن وغیرہ کی ہو تل میں دوچار گھونٹ ضرور چھوڑ دیں گے لاکھ ان کو سمجھا ہے کہ "خلاف سنت ہے ایسامت کرو" انہائی متکبرانہ انداز میں اُونھ کہہ کر منہ پھیر لیس گے گردن موڑ لیس گے بزبڑا کیں گی" یہ سب پرانے خیالات اور دقیانوی تہذیب ہے ہو ہمیں یور پین قوموں کی خوشہ چینی (بوٹ چائے ) سے ملی ہے" انگریز کے بچ ہوئے ہیں پوری نئی تعلیم یافتہ اور تہذیب آموختہ نسل اگریز کی نقالی میں سنن و آداب نبوی صلی اللہ علیہ و سلم پر عمل کرنے کوانی شان کے خلاف اور اپنی تو ہوں کہ خوشہ جینی سب اس حدیث اور آیت کر بہہ نمبر و کا مصداق پر عمل کرنے کوانی شان پر رحم کرے کئی آفت یاور دناک عذاب میں مبتلانہ ہو جائیں۔

ای بناپرامام نووی رحمہ اللہ ان دونوں حدیثوں کو سنن و آداب نبوی کی پابندی کے باب میں لائے ہیں۔ ظاہر کا اختلاف باطن کے اختلاف کا موجب ہو تاہے

الخامس: عن أبي عبدِ الله النعمان بن بشير رَضيَ الله عنهما ، قَالَ: سمعت رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يقول: " لَتُسَوُّنَ صُفُوفَكُمْ ، أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ " مُتَّفَقَ عَلَيهِ . اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، يقول: " لَتُستَوُّنَ صُفُوفَكُمْ ، أَوْ لَيُخَالِفَنَّ اللهُ بَيْنَ وُجُوهِكُمْ " مُتَّفَقَ عَلَيهِ . ترجمه: حضرت ابوعبدالله نعمان بن بشير رضى الله عنها عدوايت م كت بين مين فرسول الله صلى الله عليه وسلم

کی زبان مبارک سے سنا آپ فرمار ہے تھے تم اپنی (نمازکی) صفوں کو ضرور سیدھا (برابر) کر لوور نہ اللہ تعالیٰ تمہارے چہروں (بعنی دلوں) کے در میان (الیم ہی) مخالفت ڈال دیں گے (جیبی تمہاری صفوں میں ہے) (بخاری و مسلم) اور مسلم کی ایک روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ عابہ و سلم (نماز شروع کرنے سے پہلے) ہماری صفوں کو اس طرح برابر کیا کرتے تھے کہ گویا آپ ان صفوں سے تیرکی کلڑیاں سیدھی کررہے ہیں یہاں تک کہ جب آپ نے محصوس کیا کہ ہم (صفوں کو سیدھا کرنا) سمجھ گئے ہیں (توبہ اہتمام ترک کردیا) پھر ایک دن (نماز پڑھانے کے محصوس کیا کہ ہم (صفوں کو سیدھا کرنا) سمجھ گئے ہیں (توبہ اہتمام ترک کردیا) پھر ایک دن (نماز پڑھانے کے لئے) باہر تشریف لائے اور (مصلے پر) کھڑے ہوئے اور قریب تھا کہ آپ اللہ اکبر کہیں تودیکھا کہ ایک مخض کا سینہ آگے کو لکلا ہوا ہے اس لئے کہ وہ صف میں برابر نہیں کھڑا تھا تو آپ نے (بطور تنبیہ) فرمایا اے اللہ کے بندوایا تم اپنی صفوں کو برابر کر لوور نہ اللہ تعالیٰ تبہارے چروں (بعنی دلوں) کے در میان مخالفت ڈال دیں گے۔

تشریح: نماز میں صفول کو سیدھار کھنا سنت ہے اور پروردگار کے حضور میں خشوع و خضوع کے ساتھ صف بستہ کھڑے ہونا آداب صلوۃ میں سے ہے اگر چہ بظاہر ہے صرف ایک ظاہر یا اور جسمانی عمل ہے مگر حضور علیہ الصلوۃ والسلام فرماتے ہیں کہ تمہارے اس ظاہر ی عمل کا باطنی اثر ہے ہے کہ نماز کا بیا تحاد واتفاق مسلمانوں کی تمام تر اسلامی اوراجۃ عی زندگی پراثر انداز بلکہ سنگ بنیاد ہے جو لوگ رب العالمین کے حضور میں باہمی اختلاف کا مظاہرہ کرنے سے باز نہیں آسکتے تویاد رکھو تمہاری قومی اوراجۃ عی زندگی باہمی اختلافات اور باہمی مخالفت کا مظاہرہ نہیں رہ سکتی جب تم خدا کے گھر میں خدا کے سامنے باہمی اجتماع کے وقت باہمی اختلافات اور باہمی مخالفت کا مظاہرہ کررہے ہو تو کیسے ممکن ہے کہ تم مجد سے باہر اس سے باز آسکو اس کے معنی یہ ہیں کہ تمہارے دلوں میں خدا کا خوف مطلق نہیں پھر تمہارے دلوں میں اسلامی اخوت و محبت اور اتحاد واتفاق کیسے اور کون پیدا کر سکتا ہے بہر کا ان سے معلی نہیں پھر تمہارے دلوں میں اسلامی اخوت و محبت اور اتحاد واتفاق کیسے اور کون پیدا کر سکتا ہے بہر حال سے حال اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ظاہر کا اثر باطن پر ضرور پڑتا ہے۔

### ہاری نمازیں

ہم تو مسجد کو خداکا گھراور نماز میں کھڑے ہونے کو احکم الحاکمین کے حضور میں پیش ہونا سیجھتے ہی نہیں بچپن سے جوعادت پڑی ہوئی ہے اس کے تحت ایک رسمی چیز سیجھ کر حسب عادت مجد میں چلے جاتے ہیں اور امام کے پیچھے اللہ اکبر کہہ کرہاتھ باندھ کر کھڑے ہوجاتے ہیں نہ ہمیں یہ خبر ہوتی ہے کہ امام کیا پڑھ رہاہے اور ہم کیا کر رہے ہیں بے روح اور ہے جان رکوع سجدے کرتے رہتے ہیں صحیح معنی میں کہئے فکریں مارتے رہتے ہیں سلام پھیر نے کے بعد و نیا مجر کے افکار و خیالات جیسے لے کرگئے تھے ویسے ہی لئے ہوئے مسجد سے باہر آجاتے ہیں اور سیجھ لیتے ہیں کہ ہم نماز پڑھ آئے ایک بے جان اور سیجھ لیتے ہیں کہ ہم نماز پڑھ آئے ایک بے جان اور بروح نمازیں ہماری انفرادی اور اجتماعی زندگی میں کوئی انقلاب نہیں پیدا کر سکتیں۔

ہاری پیہ حالت صرف نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تغلیمات اور نمازوں کے آ داب و سنن سے ناوا قف ادر بے بہرہ ہونے کا نتیجہ ہے۔

الله تعالیٰ سے دعاہے کہ وہ ہماری ان رسمی اور بے جان نمازوں کواینے فضل سے حقیقی اور جان دار نمازیں بنا دے تاکہ ہم الصلوٰۃ معراج المؤمنین کے روحانی فیوض و بر کات سے بہر ہیاب ہو کر قرۃ عینی فی الصلوٰۃ (میری آئکھوں کی ٹھنڈک نماز میں ہے) کے کیف وسر ور کامز ہ چکھ سکیں آمین یارب العالمین۔

سونے کے وفت آگ بچھادیا کرو

السادس: عن أبي موسى رضي الله عنه ، قَالَ : احْتَرقَ بَيْتٌ بِالْمَدِينَةِ عَلَى أَهْلِهِ مِنَ اللَّيل ، فَلَمَّا حُدِّثَ رسولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِشَأْنِهِمْ ، قَالَ : " إِنَّ هَذِهِ النَّارَ عَدُوُّ لَكُمْ ، فَإِذَا نِمْتُمْ ، فَأَطْفِئُوهَا عَنْكُمْ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

ترجمہ: حضرت ابومو کی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ (ایک مرتبہ) مدینہ میں ایک گھر میں آگ گئی گھر والوں سمیت سب بچھ جل گیا جب رسول الله صلی الله علیه وسلم کی خدمت میں ان لو گوں کا حال بیان کیا گیا توآپ نے ارشاد فرمایایہ آگ تمہاری دسمن ہے لہذاجب تم سویا کرو تواس کو بجھادیا کرو۔ بخاری ومسلم۔ تشریکی: بیر حدیث ان آداب و تعلیمات نبوی میں ہے ہے جن کی رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے ازراہ شفقت اپنی امت کو تعلیم دی ہے گویا اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم صرف احکام الہی (مامورات و منہیات) ہی کی تعلیم نہیں دیتے اور جہنم کی آگ ہے ہی نہیں بچاتے ہیں بلکہ دنیاوی فلاح و بہبود کی تعلیم بھی دیتے ہیں تمام دنیا اس پر متفق ہے کہ آگ انسان کی ایسی دستمن ہے کہ چشم زدن میں انسانوں کے جان ومال اور املاک کو پھونک کرر کھ دیتی ہے اس کی ایذار سانی اور مصرت و نقصان ر سانی ہے بچنے کاواحد راستہ بیہ ہے کہ اسے جلداز جلد بجھا دیا جائے اس لئے دنیا کے تمام چھوٹے بڑے ملکوں کی حکومتوں نے بڑے بڑے کوہ شکن فائر بر گیڈر (آگ بجھانے والے الجن)اور عملہ کے ہر وفت تیار رہنے کا اہتمام کیا ہواہے اطلاع ملتے ہی چند منٹ میں پہنچ کر گھنٹوں یاد نوں میں آگ کو بجھادیتے ہیں مگر آگ لگنے سے بچانے کا واحد راستہ بیہ ہے کہ ان حکیمانہ آ داب و تعلیمات نبوت پر عمل کیا جائے اور ضرورت بوری ہونے کے بعد بجھادی جائے تونہ آگ لگے گی نہ جان ومال کا نقصان ہو گا۔

# امت محمدیه علی صاحبهاالصلوٰۃ والسلام کے تنین طبقے

السابع : عَنْهُ ، قَالَ : قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " إِنَّ مَثَلَ مَا بَعَثَنِي الله بهِ مِنَ الهُدَى والعِلْم كَمَثَل غَيثٍ أَصَابَ أَرْضاً فَكَانَتْ مِنْهَا طَائِفَةٌ طَيِّبَةٌ ، قَبِلَتِ المَاءَ فَأَنْبَتَتِ الكَلاَّ والعُشْبَ الكَثِيرَ ، وَكَانَ مِنْهَا أَجَادِبُ ٣٠٠ أُمسَكَتِ المَّاء فَنَفَعَ اللهُ بِهَا النَّاسَ فَشَربُوا مِنْهَا وَسَقُوا وَزَرَعُوا ، وَأَصَابَ طَائفةً مِنْهَا أَخْرَى إِنَّمَا هِيَ قَيعَانُ لا تُمْسِكُ مَاهً وَلاَ تُنْبِتُ كَلاً ، فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِينِ اللهِ وَنَفَعَهُ بَمَا بَعَثَنِي الله بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِينِ اللهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ " مُتَّفَقُ عَلَيهِ . " فَقُهَ " بضم يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ " مُتَّفَقُ عَلَيهِ . " فَقُهَ " بضم القافِ عَلَى المشهور وقيل بكسرها : أي صار فقيهاً .

ترجمہ: حضرت ابوہر ریود ضی اللہ عنہ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جو ہدایت اور علم دے کر اللہ تعالی نے جھے بھیجا ہے (اور میں نے اس کولوگوں تک پہنچایا ہے) اس کی مثال ایس ہے جیسے زمین پر خوب (موسلاد حار بارش ہوتی ہے تو زمین کے بھھ قطعے ایسے عمدہ اور حاصل خیز ہوتے ہیں کہ بارش کا سارا پانی جذب کر لیتے ہیں اور ان میں ہر طرح کی خشک و ترپیداوار (غلہ پھول اور پھل) اور گھاس چارہ خوب فراوانی کے ساتھ پیدا ہوتا ہے اور کچھا یسے شور نشیمی خطے ہوتے ہیں کہ بارش کے پانی کواپنا ندر صرف روک لیتے ہیں (اور پانی بڑے برٹ تالا بوں اور جھیلوں کی شکل میں جمع ہوجا تا ہے) کواپنا ندر صرف روک لیتے ہیں (اور پانی بڑے برٹ تالا بوں اور جھیلوں کی شکل میں جمع ہوجا تا ہے) جس سے اللہ لوگوں کو نفع پہنچا تا ہے لوگ خود بھی پیتے ہیں مویشیوں کو بھی پلاتے ہیں اور کھیتیوں کو بھی سیر اب کرتے ہیں اور کھی قطع ایسے سنگلاخ چئیل میدان ہوتے ہیں کہ نہ بارش کے پانی کوروکتے بھی سیر اب کرتے ہیں اور نہ شور ہونے کی وجہ سے ان میں پکھ آگی ہے۔

پس بیر (پہلی) مثال ہے ان لوگوں کی جواللہ کے دین میں سمجھ پیدا کرتے ہیں اور جو ہدایت اور علم ان کو میر سے دریعے ہیں اور دوسر وں کو بھی اس کی تعلیم دیتے ہیں اور میر دل کو بھی اس کی تعلیم دیتے ہیں اور بیر آخری) مثال ہے ان لوگوں کی جنہوں نے (ازراہ تکبر) نہ اس علم وہدایت کی طرف نگاہ اٹھا کر دیکھا جواللہ تعالیٰ نے میرے ذریعہ بھیجااور نہ اس کو قبول کیا۔

تشر تے: حدیث کا حاصل ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا بیہ بہت بڑا احسان وا نعام ہے کہ اس نے رحمت دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو (حسب و عدہ ہدایت و علم لے کرا ہے بندوں کے پاس بھیجالیکن آپ کی ہدایت سے نفع اٹھائے والے دو قتم کے لوگ ہیں ایک وہ علماء عاملین جنہوں نے اس علم وہدایت پر خود بھی عمل کیا اور اپنا اعمال صالحہ کے ذریعہ اپنی زندگی کو بھی سر سبز وشاداب بنایا اور دوسروں کی زندگی کو بھی تعلیم و تربیت کے ذریعہ سر سبز وشاداب بنایا بالکل اس طرح جسے باران رحمت خداوندی ہے مگر اس بارش سے نفع اٹھانے والے زمین سر سبز وشاداب بنایا بالکل اس طرح جسے باران رحمت خداوندی ہے مگر اس بارش سے نفع اٹھانے والے زمین کے خطے اپنی صلاحیتوں کے اعتبار سے مختلف قتم کے ہوتے ہیں بعض خطوں کی زمین نہایت عمدہ اور حاصل خیز ہوتی ہوتی ہیں اور خلق خدا کو ان سے جسمانی غذا کو اس ہوتی ہیں اور خلق خدا کو ان سے جسمانی غذا کو اس ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کے وجہ سے خود تو بھی نہیں اگاتی مگر وہ خطے اس حاصل ہوتی ہے اور بعض خطوں کی زمین شور اور بنجر ہونے کی وجہ سے خود تو بھی نہیں اگاتی مگر وہ خطے اس

بارش کو ضائع نہیں ہونے دیتے بلکہ ندی نالوں اور بڑے بڑے تالا بوں اور جھیلوں کی شکل میں بارش کے تمام پانی کو جمع کر لیتے ہیں اور لوگ اس پانی کو جمع کر لیتے ہیں اور لوگ اس پانی کو چمع کر لیتے ہیں اور لوگ اس پانی کو چیتے پلاتے اور کھیتوں کو سیر اب کرتے ہیں خلق خدااس پانی سے حسب ضرورت منتفع ہوتی رہتی ہے (یہ وہ علماء اور واعظین ہیں جو خود تو عمل نہیں کرتے مگر دوسروں کو اپنے علم سے فائدہ پہنچاتے ہیں) اور بچھ خطے ایسے سنگلاخ اور چیٹیل میدان ہوتے ہیں کہ نہ خوداس پانی سے نفع اٹھاتے ہیں نہ کی پانی کو روکتے اور جمع کرتے ہیں تمام پانی ضائع جاتا ہے یہ وہ مغرور و متئبر اور سرکش لوگ ہوتے ہیں جو بر بنا عناد نہ خوداس علم ہدایت سے فائدہ اٹھاتے ہیں نہ دوسروں کو فائدہ پہنچاتے ہیں۔

بہر حال لوگوں کے نتین طبقے ہیں ایک علماء عاملین اور دوسرے وہ حاملین علم جواپنے علم سے خود تو فائدہ نہیں اٹھاتے گر مسلمانوں کواپنے علم سے فائدہ ضرور پہنچاتے ہیں تیسرے وہ منکرین و متکبرین جواز راہ عناد نہ خو دایمان است میں مسلمانوں کے میں میں نہ میں میں میں میں میں میں میں میں ایس کے میں ایس میں میں میں میں میں میں میں میں

لاتے ہیں نہ دوسروں کوایمان لانے دیتے ہیں۔

یہ علم وہدایت جورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لے کر قرآن وحدیث کی صورت میں موجود و محفوظ ہے علم اور عمل کے ذریعیہ اس کی حفاظت مسلمانوں کا فرض ہے کہ خود بھی عمل کریں دوسر وں سے بھی عمل کرائیں اس لئے امام نوویؓ اس حدیث کواس باب میں لائے ہیں۔

أمت كوجهنم ميں كرنے سے بچانے والے نبى رحمت صلى الله عليه وسلم

الثامن : عن جابر رضي الله عنه ، قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَثَلِي وَمَثَلُكُمْ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَوْقَدَ نَاراً فَجَعَلَ الجَنَادِبُ والفَرَاشُ يَقَعْنَ فِيهَا وَهُوَ يَذُبُّهُنَّ عَنْهَا ، وَأَنَا آخذُ بِحُجَزِكُمْ عَن النَّارِ ، وَأَنْتُمْ تَفَلَّتُونَ مِنْ يَدَيَّ "رواه مسلم .

"البحادب" نحوالجراد، والفراش، هذَاهوالمعروف الذي يقع في النار" والجز، جمع جز ةو هي معقد الازار والسراويل.

ترجمہ: حضرت جاہر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا میری اور تہاری مثال الی ہے جیسے کسی شخص نے آگ جلائی تو (روشنی کو دیکھ کر) جھینگر اور پروانے آگ میں گرنے گئے اور وہ شخص ان کو (آگ میں گرنے سے بچا تا اور ہٹا تا ہے) ای طرح میں تمہاری کمر پکڑے ہوئے ہوں (اور تمہیں آگ میں گرنے سے بچار ہا ہوں) اور تم میرے ہاتھ سے نکلے جارہے ہواور آگ میں گرے یہ کوروایت کیا۔

البخادب: ٹڈی اور مچھر کے کمثل کیڑا، وہ مشہور کیڑاجو آگ میں گراکر تاہے۔ ججز ، ججز ۃ کی جمع ازاراور شلوار یا ندھنے کی جگہ۔

تشر یج: بیه آگ لذات وخواهشات کی مقناطیسی کشش ر کھنے والی حرام کاریوں 'نافرمانیوں اور کبیرہ گناہوں کی

آگے جس میں گرنے کے لئے نفس امارہ کے پرستار ہے تاب ہیں قابو سے باہر ہوئے جارہے ہیں اور اللہ کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم رات دن ممنوعہ چیزوں اور کاموں سے بلااستثنا دور رہنے کی تاکید فرما رہے ہیں کہ الامانھیکم عند فاجتنبو ااور ارشادہے: ان اعدی عدو کے نفسک التی بین جنبیك (تمہار اسب سے برادشمن تمہار انفس ہے جو تمہارے پہلومیں (بیٹھا ہواہے) لیکن اس مكار نفس کی وعوت پرلیک کہنے والے نمی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس شدید ممانعت کے باوجود پروانوں کی طرح اس آگ میں گرنے کے لئے بے تاب ہیں قابو سے باہر ہوئے جارہے ہیں مكار نفس نے لذتوں اور خواہشات نفسانی كا ایساسز باغ دکھایاہے کہ بادی رحمت کی تعیب باہر ہوئے جارہے ہیں مكار نفس نے لذتوں اور خواہشات نفسانی كا ایساسز باغ دکھایاہے کہ بادی رحمت کی تعیب حفت المنار بالشھوات کے باوجود اس دشمن نفس كا بچھایا ہوا جال ایساہم رنگ زمین ہے کہ بے ساختہ اس میں گرفتار ہوئے چلے جارہے ہیں اور کہتے ہیں دام ہمرنگ زمین بودگر فتار شدم ' بجران پاکباز نیکو کار اہل ایمان کے جنہوں نے اللہ تعالی کی رحمت سے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات پر عمل کرنے کی سعادت حاصل کرلی ہے اللہ تعالی حضرت یوسف علیہ السلام کی زبان سے فرماتے ہیں۔

ان النفس لامارة بالسوءِ الامارحم ربي (سورة يوسف آيت ٥٣)

بلاشبہ نفس توبے حد برائیوں کا حکم دیتاہے بجزاس کے جس پر میر ارب رحم فرمائے۔

ایسے پاکیزہ لوگوں کے نفوس' نفوس مطمئنہ کے زمرہ میں آجاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان کو خطاب فرماتے ہیں اور بشارت دیتے ہیں۔

يايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي (مورة الفجر آيت٢٤٦٤)

اے مطمئن نفس تواپنے رب کی جانب لوٹ آ تواپنے رب سے راضی تیرارب بچھ سے راضی پس تو میرے بندوں میں شامل ہو جااور میری جنت میں داخل ہو جا۔

یہ اطمینان کامر تبہ کیسے حاصل ہو تاہے اللہ تعالی خود ہی اس کے حصول کاذر بعہ بتلاتے ہیں ارشادہ۔
الا بذکر اللہ تطمئن القلوب (سورۃ الرعد آیت ۲۸) سن لو! اللہ کے ذکر سے ہی دل مطمئن ہوتے ہیں۔
اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں افضل الذکر لا اللہ الا اللہ سب سے افضل ذکر لا الہ الا اللہ ہے۔
اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس ذکر کی توفیق دیں اور قلوب مطمئنہ عطافر مائیں آمین

## آداب نبوی کے خلاف شیطان کے داؤ چچ

(٣) التاسع : عَنْهُ : أَنَّ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمَرَ بِلَعْقِ الأَصَابِعِ وَالصَّحْفَةِ ،
 وَقَالَ : " إِنَّكُمْ لا تَدْرُونَ في أَيِّها البَرَكَةُ " رواه مسلم .وفي رواية لَهُ : " إِذَا وَقَعَتْ لُقْمَةُ

أَحَدِكُمْ فَلْيَأْخُذْهَا ، فَلَيُمِطْ مَا كَانَ بِهَا مِنْ أَذَى ، وَلْيَأْكُلْهَا وَلاَ يَدَعْهَا لِلشَّيطَانِ ، وَلا يَمْسَحْ يَدَهُ بِالمُنْدِيلِ حَتَّى يَلْعَقَ أَصَابِعَهُ فَإِنَّهُ لاَ يَكْرِي فِي أَيِّ طَعَامِهِ البَرَكَةُ ".

یدہ بالمندیل حتی یلعق اصابعہ فإنه لا یکری فی آی طعامید البرکة "
ترجمہ: حضرت ابوہر ریورضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ بہ شخیق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے
(کھانے کے وقت) انگلیوں کو چاشے اور پلیٹ صاف کرنے کا تھم دیااور فرمایاتم نہیں جانے کہ (کھانے
کے) کون سے جزو ہیں برکت ہے (اگرتم نے انگلیوں کو نہ چاٹااور پلیٹ کو صاف نہ کیااور اس جزو میں
برکت ہوئی تو تم برکت سے محروم ہوگئے حالا تکہ پیٹ اللہ کی رکھی ہوئی برکت ہی سے بھر تاہے۔ مسلم
اور مسلم ہی کی ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا (کھاتے وقت) جب تم
میں سے کسی کالقمہ (زمین پر) گرجائے تو اس کو چاہئے کہ اس کو اٹھالے اور جو ناگوار چیز اس پر گی ہواس
کو دور کر دے اور کھالے اور اس کو شیطان کے لئے نہ چھوڑے اور ہا تھوں کو جب تک انگلیاں چاٹ نہ
پرکت اس جزومیں ہوئی جو اس لئے کہ وہ نہیں جانا کہ اس کے کھانے کے کون سے جزومیں برکت ہے (اگر
برکت اس جزومیں ہوئی جو اس نے تو لئے سے پو ٹچھو دیا تو وہ برکت سے محروم ہوگیا)
اور مسلم ہی کی ایک روایت میں آیا ہے بلاشبہ شیطان تم میں سے ہرایک کے ساتھ ہو تاہے ہر چیز کے وقت اور
ہر حالت میں حتی کہ کھانے نے کے وقت بھی موجود ہو تاہے لہذا جب تم میں سے کس کے ہاتھ سے لقمہ گر

ہر حالت میں کئی کہ کھانے کے وقت ہی موجود ہوتا ہے لہذا جب میں سے کی کے ہاتھ سے تھہ کر جاتے توجونا گوار چیزاں پر گلی ہواسے دور کر دیناچاہے گھر لقہ کو کھالینا چاہے شیطان کیلئے نہ چھوڑنا چاہے۔

تشر تک بیہ شیطان خودانسان کا نفس لوامہ (ملامت کرنے والا نفس) یہ جواللہ تعالیٰ کے عطا کئے ہوئے رزق کی ہم سے تو ہین کرانا چاہتا ہے اور کہتا ہے کہ شان کے خلاف ہے کہ فقیروں کی طرح ہر گری پڑی چیز کو اٹھا کر کھا وَیا پلیٹوں میں لگا ہوا کھانا چاٹولوگ کہیں گے کیسا نہ یہ ہے کہ ایک آدھ لقمہ بھی نہیں چھوڑااور پلیٹ میں بچاہوا کھانا کھاؤا کھیوں میں لگا ہوا کھانا چاٹولوگ کہیں گے کیسا نہ یہ ہے کہ ایک آدھ لقمہ بھی نہیں چھوڑااور پلیٹ یا الگیوں کو چاٹنا تو پر نے درج کی ہد تہذ ہیں گوارانہ کریں گے ہوئے رزق کی تو ہین اور ناشکری یا شکل نفس لوامہ کا فریب ہے وہ ہمیں اس طرح بہ کا کر اللہ تعالیٰ کے دیئے ہوئے رزق کی تو ہین اور ناشکری وبلا ججب عمل کر ناچاہتا ہے اور کھانے میں شریک لوگوں کو ہتانا چاہتے کہ یہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے مہذب اور کا مقصد اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات پر عمل کرنے کی سعادت حاصل کرنا ہونا چاہتے نہ ہی آج کل کے فرحون صفت نام نہاد مہذب لوگوں میں سرخروئی اس باب کی چو تھی حدیث کی تشریخ کے جی اس مقام پر توصرف اس خیابی ہیں ہم آج کل کے مہذب لوگوں کی حالت پر تفصیل کے ساتھ روشی ڈال چکے ہیں اس مقام پر توصرف اس شیطان سے تعارف کرانا ہے ہیں ہی مقام پر توصرف اس شیطان سے تعارف کرانا ہے ہو ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمودہ آداب وسنن سے باغی اور منحرف بنانے ذیل میں ہم آج کل کے مہذب لوگوں کی حالت پر تفصیل کے ساتھ روشی ڈال چکے ہیں اس مقام پر توصرف اس شیطان سے تعارف کرانا ہے جو ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمودہ آداب وسنن سے باغی اور منحرف بنانے شیطان سے تعارف کرانا ہو باغی اور منحرف بنانے شیطان سے تعارف کرانا ہو ہوں کی حالت پر تفصیل کے ساتھ دورہ آداب وسنن سے باغی اور منحرف بنانے شیطان سے تعارف کرانا ہو ہو کرانا ہو ہوں کو اللہ علیہ وسلم کے فرمودہ آداب وسنی سے باغی اور میں کو میکن کے دورہ کو میاب کی کی سول اللہ علیہ کو اللہ علیہ وسلم کی فرمودہ آداب وسلم کی خودہ کو میاب کو اس کی خودہ کو میاب کو میکنے کی کو کو میں کی کو کی کو کرنے کی کو کی کو کرنا کے کا کو کرنے کی کو کی کو کرنے کی کو کرنے کی

پر تلاہواہے اسی مقصد کے تحت امام نودی علیہ الرحمہ اس حدیث کواس باب میں لائے ہیں اللہ تعالیٰ ہم سب کو آ داب وسنن نبی علیہ الصلوۃ والسلام پر عمل کرنے کی خصوصاً اس زمانہ میں توفیق عطافرمائیں۔ بدعات پر عمل کانثر مناک متیجہ

العاشر: عن ابن عباس رضي الله عنهما ، قال : قام فِينَا رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم بَمَوعِظَةٍ ، فَقَالَ : " يَا أَيُّهَا النَّاسُ ، إِنَّكُمْ مَحْشُورُونَ إِلَى الله تَعَالَى حُفَاةً عُرَاةً غُرْلاً ﴿ كَمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خَلْق نُعِيدُهُ وَعْداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ ﴾ [ الأنبية: ١٠٣] ألا وَإِنَّ أُوَّلَ الحَلاثِق يُحْسَى يَوْمَ القِيَّامَةِ إبراهيمُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ، ألا وَإِنَّهُ سَيُجَهُ برجال مِنْ أُمَّتِي فَيُؤَخَذُ يُكسى يَوْمَ القِيَّامَةِ إبراهيمُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ، ألا وَإِنَّهُ سَيُجَهُ برجال مِنْ أُمَّتِي فَيُؤخَذُ بعم ذَاتَ الشَّمال ، فَأَقُولُ : يَا رَبِّ أَصْحَابِي . فَيُقَالُ اَ إِنَّكَ لاَ تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ . بهمْ ذَاتَ الشَّمال ، فَأَقُولُ : يَا رَبِّ أَصْحَابِي . فَيُقَالُ اللهَ اللهِ وَإِنَّهُ سَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ إلَى قولِهِ : ﴿ فَأَقُولُ كَما قَالَ العَبِدُ الصَّالِحُ : ﴿ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ إلَى قولِهِ : ﴿ المَائِدُ عَلَى أَعْقَالِهُ لِي : إِنَّهُمْ لَمْ يَزَالُوا مُرْتَدِينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْدُونِينَ الْحَكِيمُ ﴾ [ المائدة : ١١٨ ١١٧] فَيُقَالُ لِي : إنَّهُمْ لَمْ يَزَالُوا مُرْتَدِينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مُنْذُ فَارَقْتَهُمْ " مُثَفَق عَلَيهِ . " غُرُلا " : أي غَيرَ مَحْتُونِينَ .

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عباس منی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ (ایک ون) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے در میان وعظ فرمانے کھڑے ہوئے تو آپ نے فرمایا: اے لوگو! تم سب (حشر کے میدان) میں جمع کے جاؤ کے (اور) اللہ تعالیٰ کے حضور میں نظے پاؤل 'تن برہنہ غیر مختون (پیش ہوگ) اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق: "جیسے ہم نے پہلی مر تبہ مخلوق کو (عدم سے وجود میں لاک) پیدا کیا ہے ایسے ہی ہم دوبارہ پیدا کریں گے یہ وعدہ ہمارے ذمہ بلاشبہ ہم ایسا ضرور کریں گے "اس کے بعدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: سن لواسب سے پہلے قیامت کے دن جس کو لباس پہنایا جائے گا (اور خلعت اصطفاء وخلت سے سر فراز کیا جائے گا توان کو پکڑ سے ابراہیم علیہ السلام ہوں گے (آپ فرمات ہیں اور) سن لوا میر کیامت میں سے پکھ لوگوں کو لایا جائے گا توان کو پکڑ کر با تمیں جانب (جہنم کی طرف) لے جایا جائے گا تو میں آبوں گا یہ تو میر کیامت کے لوگ ہیں ؟ (ان کو با تیں جانب (جہنم کی طرف) کے جایا جائے گا تو میں وہی کہوں گا ہو ایک صافح بندے (میسی السلام) نے کہا تھا۔ کیوں نے جایا جارہاہے ؟) تو کہا جائے گا "بلا شبہ تم نہیں جائے کہ انہوں نے تمہارے بعد (دین میں) کیری کسی کسی نئی (اعتقاد کیاور عملی) گر اہیاں پیدا کی ہیں تو میں وہی کہوں گا جوا کے صافح بندے (سینی السلام) نے کہا تھا۔ وکنت علیهم شهیداً مادمت فیهم فلماتو فیسی کنت انت الوقیب علیهم وانت علی کل شیء شهیدان تعذبهم فانهم عباد کیوان تعفور لهم فانك انت العزیز الحکیم (رسورت المرم) ا

اور میں ان سے باخبر تھاجب تک میں ان میں رہا پھر جب تونے جھے اٹھایا تو تو ہی تھاان کا نگران اور ہر چیز تیرے سامنے حاضر ہے اگر توان کوعذاب دے تووہ تیرے بندے ہیں اور اگر توان کو معاف کر دے تو توزیر دست حکمتوں والا ہے۔ توجمحے بتلایا جائے گا جب سے تم ان سے جدا ہوئے ہو یہ لوگ برابر (دین سے)الٹے پاؤں لوٹے رہے ہیں ( یعنی دین سے پھرتے رہے ہیں) بخاری ومسلم امام نووی علیہ الرحمۃ غرلا کے معنی غیر مختون بتلاتے ہیں۔ تشریح: اس حدیث میں چند چیزیں مختاج تشریح ہیں:

ا۔ قیامت کے دن تمام انسانوں کے پاہر ہنہ تن ہر ہنہ اور بغیر ختنہ اٹھائے جانے کی وجہ خود اللہ تعالی نے بیان فرمادی کہ دوسر ی پیدائش بالکل پہلی پیدائش کی طرح طبعی ہوگی انسانی صنعت کااس میں مطلق دخل نہ ہوگا۔

۲۔ سب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو لباس پہنانے کی وجہ بظاہر بیہ معلوم ہوتی ہے کہ اللہ تعالی نے تمام انبیاء میں سب سے پہلے اصطفاء احتباء اور خلت سے انہی کو سر فراز فرمایا ہے اس لئے حضرت ابراہیم علیہ السلام تمام انبیاء میں ایسے موحد اعظم ہوئے ہیں کہ انہوں نے نہ صرف صنم پرستی بلکہ ارواح پرستی کو اکب پرستی غرض ہر غیر اللہ کی پرستش کی تردید فرماکر خداکی وحد انبیت کا جھنڈ ابلند کیا ہے اس لئے ان کا خصوصی لقب ابراہیم خلیل اللہ ہے اللہ تعالی کاار شادے و اتحد الله ابر اہیم حلیلاً

" سے علماء محققین اس بات پر متفق ہیں کہ ہر سنت کے مقابلہ پر بدعت ہے اور احیائے سنت بدعت کی اما تت ہے سنت کی تعریف تو آپ پڑھ ہی چکے ہیں بدعت کی تعریف اسی حدیث کی روشنی میں ہیہ ہے۔ بدعت کی تعریف:

ہروہ نیاعقید میا عمل جو قر آن وحدیث اور تعامل صحابہ کرام سے ثابت نہ ہواس کو عبادت اور اجرو ثواب کا موجب سمجھ کراختیار کیا جائے وہ بدعت ہے اور ہر بدعت گر اہی ہے اور ہر گر اہی کا مقام جہنم ہے چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے۔ ایا کہ و محدثات الامور فان کل محدثہ بدعہ و کل بدعہ ضلالہ و کل ضلالہ فی النار تم بچواور وور رہو (وین میں) نئی نئی باتوں سے اس لئے کہ (وین میں) ہر نئی بات بدعت ہے اور ہر بدعت گر اہی ہے اور ہر گر اہی جہنم میں ہے۔

اسی طرح رسول الله صلی الله علیه وسلم فرماتے ہیں۔

من احیاسنة من سنتی قدامیت بعدی فان له اجرهاواجرمن عمل بهامن غیر ان ینقص من اجورهم شیء ومن ابتدع بدعة لایرضاها الله ورسوله کان علیه وزرهاووزرمن عمل بهالاینقص من اوزارهم شیء

جس شخص نے میری سنتوں میں سے کسی سنت کو زندہ کیا جو میرے بعد (عمل نہ کرنے کی وجہ سے) مرگئ تقی اس کو اس سنت کا جربھی ملے گااور اس سنت پر عمل کرنے والوں کا اجر بھی ملے گااس کے بغیر کہ ان عمل کرنے والوں کا کچھ بھی اجر کم کیا جائے اور جس نے کوئی نئی بات اختر اع کی جس کو اللہ تعالی اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پیند نہیں کرتے اس پر اس بدعت کا گناہ بھی ہو گااور اس پر عمل کرنے والوں کا گناہ بھی ہو گااس کے بغیر کہ ان کے گناہوں میں کچھ بھی کمی کی جائے۔

لہذاان احادیث کی روشن میں کہا جاسکتا ہے کہ مسلمانوں میں جس قدر سنت پر عمل اور اس کی اشاعت عام ہوگی اس قدر بدعات ملتی چلی جائیں گی مثلاً جس قدر مسلمانوں میں روزانہ مجالس ذکر قائم ورائج ہوں گی مجالس میلاد وغیرہ آپ ہے آپ ختم ہوتی چلی جائیں گی اس طرح جس قدر سنت کے مطابق ایصال ثواب کے طریقے رائح ہوں گے ہوں گے اس قدر معین وغیر معین تاریخوں اور دنوں میں نذر و نیاز اور بزرگوں کے ناموں پر فاتحہ خوانی اور عرس، تیجے اور چالیسیویں ختم ہوتے چلے جائیں گے اس شخصیت کی روشنی میں کہا گیا ہے کہ ہر سنت کے مقابلہ پر برعت ہے اور احیائے سنت بدعات کی امات ہے۔

#### اسلامی آداب

زندگی کے ہر شعبہ اور ہر حالت مثلاً کھانے پینے آٹھنے بیٹھنے 'سونے جاگئے' ملنے ملانے اور لباس پہننے وغیرہ سے متعلق جو طور طریقے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے تعامل سے ثابت ہوں اور وہ کسی دوسری غیر مسلم قوم کاشعار (امتیازی نشان) نہ ہوں وہ سب اسلامی آداب ہیں تاہم مسلمانوں کو حتی الامکان انہی آداب کو اختیار کرناچاہے جو احادیث سے ثابت ہیں کسی دوسری غیر مسلم قوم کے شعار (امتیازی نشان) ہر گزاختیار نہ کرناچاہئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرملی ہے شعار استیاری قوم کے ساتھ (کسی بھی چیز میں) مشابہت اختیاری وہ نہی میں سے ہے۔

#### ہاری حالت

ہم اس زمانہ میں بدعات سے بدر جہازیادہ غیر قوموں کی نقالی میں سر تاپا ہتلا ہیں لہذا جس طرح بدعات سے نجات پانے کے لئے اسلام اور ہے اس بات کی تروی جائے اس بات ہوں علیہ الصلوة والسلام اور مسنون طریقے رائے ہوتے جائیں گے اس قدر غیر قوموں خصوصاً بور بین قوموں کے طور طریقے ختم ہوتے جائیں گے ایک آداب طعام ہی کولے لیج اگر ہم پیغیر علیہ الصلوة والسلام کے بیان کردہ طریق پر فرش پر بیٹے کر وستر خوان بچھا کر بسم اللہ کہہ کر کھانا کھانے کو رواج دیں تو میز کر سیوں پر بیٹے کر جانوروں کی طرح کھڑے کھڑے ہاتھوں میں گداؤں کی طرح کھڑے کو رواج دیں تو میز کر سیوں پر بیٹے کر جانوروں کی طرح کھڑے اور ہاتھوں میں گھڑوں کی طرح کاستہ گدائی لئے بغیر پلیٹ ہاتھ ہیں لے کراد ھرادھر ڈشوں میں سے کھانا لے کر کھانے کے مروجہ غیر اسلامی طور طریقے آہتہ آہتہ سب چھوٹ جائیں گے اس پر بقیہ زندگی کے تمام شعبوں کو قیاس کر لیجئے اور مروجہ غیر اسلامی طور طریقے آہتہ آہتہ سب چھوٹ جائیں گے اس پر بقیہ زندگی کے تمام شعبوں کو قیاس کر لیجئے اور مسلمان رہم خود اور ہاری آئیدہ تعالی ہم پر رحم فرمائیں۔ سکیس ورنہ ہم خود اور ہاری آئیدہ خورائیں۔ سالامی اور آنے والی نسلوں کے گناہ بھی ہم خود اور ہاری آئیدہ خرمائیں۔ سکیس سکیس ورنہ ہم خود ہوں گائی ہم پر رحم فرمائیں۔

غرض اس حدیث کاحاصل ضرف اس ہو لناک انجام ہے خبر دار کرناہے جب قیامت کے دن ہمارے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہم کواپنی طرف بلائیں گے مگر ہم اپنے خلاف سنت عقائد واعمال کی بنا پر جن کاحال فرشتوں کی زبان ہے سن کر فرمائیں گے دور ہوں دور ہوں جہم میں جائیں گے اور آپ کی شفاعت ہے بھی محروم ہوں گے۔العیاذ باللہ بن کر فرمائیں گے دور ہوں دور ہوں دور سے اور بے مقصد کام کرنے کی حمال نعت میں العاضر وریت اور بے مقصد کام کرنے کی حمال نعت

الحادي عشر : عن أبي سعيد عبد الله بن مُغَفَّل رضي الله عنه ، قَالَ : نَهَى رَسُولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الحَدُّفِ ، وقالَ : " إِنَّهُ لاَ يَقْتُلُ الصَّيْدَ ، وَلاَ يَنْكَأْ٣٣ العَدُوّ ، وإنَّهُ يَفْقَأُ العَيْنَ ، وَيَكْسِرُ السِّنَّ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وفي رواية : أنَّ قَرِيباً لابْن مُغَفَّل خَذَفَ وَإِنَّهُ يَفْقَأُ العَيْنَ ، وَيَكْسِرُ السِّنَّ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ . وفي رواية : أنَّ قريباً لابْن مُغَفَّل خَذَفَ فَنَهَاهُ ، وقالَ : إنَّ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَن الحَذْفِ ، وقَالَ : " إنَّهَا لاَ تَصِيدُ صَيداً " ثُمَّ عادَ ، فَقَالَ : أُحَدِّثُكَ أنَّ رسولَ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنْهُ ، ثُمَّ عُدْت تَحٰذَفُ !؟ لا أُكَلِّمُكَ أَبَداً .

ترجمہ: حضرت ابوسعید عبداللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے (بے مقصد او هر اُوهر) کنگریں تچینئے سے منع کیا اور فرمایا: یہ کنگریں نہ تو شکار کو مارتی ہیں نہ ہی دعمن کو زخمی کرتی ہیں (ہاں گزرنے والے کی) آنکھ بیشک پھوڑ دیتی ہیں (سامنے کوئی ہو تو اس کے) فانت کو بیشک تو ٹردیتی ہیں۔ بخاری و مسلم نے اس حدیث کوروایت کیا۔

اورا یک روایت میں ہے کہ ابن مغفل صحابیؓ کے ایک رشتہ دار نے (یوں ہی) کنگر پھینکی توابن مغفل ؓ نے اس کو منع کیا ہے اور فرمایا مغفل ؓ نے اس کو منع کیا اور کہار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کنگر پھینکی توابن مغفل ؓ نے کہا میں تم ہے کنگر شکار کو نہیں مارتی (یہ سننے کے باوجود) اس نے پھر کنگر پھینکی توابن مغفل ؓ نے کہا میں تم سے حدیث بیان کر چکا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع کیا ہے اور تم پھر بھی کنگریں پھینکتے ہو (جاؤ) میں تم سے کھی بات نہ کروں گا۔

تشریخ: اس ممانعت کا مقصدان تمام بے مقصد حرکات اور کاموں سے منع کرنا ہے جو (نادانستہ طور پر)
دوسرے مخص کو ضرر پہنچا سکتے ہیں ورنہ نشانہ درست کرنے کی غرض سے نشانہ بازی خواہ تیر کمان سے ہو
خواہ غلہ اور غلیل سے خواہ اس زمانہ میں چھرہ دار بندوق سے نشانہ کی مشق کرنا اور مخصوص جگہ پر تیریا غلہ یا
چھرے مارنا بالکل جائز ہے بلکہ دشمنوں سے لڑنے کی غرض سے اس قتم کی مشقیں نہایت ضروری ہیں
خودرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف احادیث میں اس کی ترغیب دی ہے واعدو الہم ماستطعتم من
فوۃ کا مصداق آپ نے تیرا ندازی ہی کو ہتلایا ہے اور اس کی تعریف کی ہے۔

ہاری آج کی زندگی میں تواس فتم کی احتقافہ حرکتوں کے بتیجہ میں بڑے برئے بھلڑے سابی نزاعات رونما ہوجاتے ہیں اور ان کے خمیازے بھلنے پڑتے ہیں اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس حکیمافہ ممانعت پر عمل کرنا علاوہ عمل بالسنہ کے اجرو ثواب کے اس زندگی میں سلامتی اور عافیت کاذر لیہ بھی ہے خود بھی عمل کرنا چاہئے اور دوسر ول سے بھی عمل کرانا چاہئے حضرت عبداللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ کی یہ غیرت ایمانی ہے کہ حدیث رسول اللہ سن لینے کے باوجود ویدہ ودانستہ اس کے خلاف کرنے والے رشتہ دارسے سلام و کلام ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ختم کر دیا اللہ تعالیٰ جمیں بھی اس کی توفیق عطا فرمائیں کہ دیدہ دانستہ سنت کا خلاف کرنے والوں سے تعلقات کی پرواہ کئے بغیر سلام و کلام اس طرح ختم کر دیں اور جتلادیں کہ ہم تم سے قطع تعلق اس وجہ سے کر رہے ہیں کہ تم دیدہ ودانستہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے خلاف کرتے ہو۔

بیں کہ تم دیدہ ودانستہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی سنت کے خلاف کرتے ہو۔

بیں کہ تم دیدہ ودانستہ رسول اللہ مسلی اللہ علیہ و سلم کی سنت کے خلاف کرتے ہو۔

حجراسود کی ایک پنجر ہونے کی حیثیت سے احترام کرنے کی تر دیداور اہتمام سنت کی تر غیب

وعَن عابس بن رَبيعة ، قَالَ : رَأَيْتُ عُمَرَ بن الخطاب رضي الله عنه يُقَبِّلُ الحَجَرَ يَعْنِي : الأَسْوَدَ وَيَقُولُ : إني أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرُ مَا تَنْفَعُ وَلاَ تَضُرُّ ، وَلَولا أَنِّي رَأَيْتُ رسولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُقَبِّلُكَ مَا قَبَّلْتُكَ . مُتَّفَقُ عَلَيهِ

ترجمہ: حضرت عابس بن ربیعہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب مجر اسود کو بوسہ دے

رہے تھے اور کہتے جارہے تھے میں خوب اچھی طرح جانتا ہوں کہ توایک پھر ہے نہ نفع پہنچا تا ہے نہ ضر راگر
میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بچھے بوسہ دیتا نہ دیکھا ہو تا تو بھی نہیں بوسہ دیتا (بخاری و مسلم)

تشر تے: حضرت عمر فار وق رضی اللہ عنہ اس اعلان سے ایک طرف ان در بدہ دہنوں کو دندان فیکن جواب دینا
عاہتے ہیں جو مسلمانوں کے حجر اسود کے استلام (چومنے) کو کھلی ہوئی صنم پرستی کا طعنہ دیتے ہیں دوسری طرف بیہ
بتلانا جا ہے ہیں کہ ہم اللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع بھی صرف اس لئے کرتے ہیں کہ آپ اللہ تمانی کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا اتباع بھی صرف اس لئے کرتے ہیں کہ آپ اللہ تمانی کے رسول ہیں آپ اللہ تعالیٰ کے عظم کے بغیر کوئی کام نہیں کرتے چنا نچہ قر آن کریم آپ ہی کی زبان سے کہڑ ہے۔

ان اتب ع الا ما یو حی المی (س: الا حقاف آ ہے)

میں توای کا اتباع کر تا ہوں جس کی میرے پاس دی جمیعی جاتی ہو۔

ہم قرآن كريم كے عمم كے بموجب آپ كاتباع كم امور بھى بين الله تعالى آپ بى كى زبان سے فرماتے بين قل ان كنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم (سورة آل عران آيت ١٣) ہپ کہہ دیں کہ اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرو اللہ تم سے محبت بھی کرے گا اور تمہارے گناہوں کو بھی بخش دے گا۔

لہذااللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کاہر فعل خواہ وہ انسانی عقل کے اعتبار سے معقول ہویانہ ہو ہارے خیال میں مستحسن ہویانہ ہو ہم خدا کے حکم کے مطابق اس کی پیروی کریں گے در حقیقت ہم حجر اسود کو نہیں چو متے بلکہ اللہ تعالیٰ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کرتے ہیں انہوں نے بذریعہ وحی (خفی ہویا جلی) ہم کو ہتلایا ہے۔ المحجر الاسو دیمین الله حجر اسود اللہ تعالیٰ کا دایاں ہاتھ ہے۔

حضرت عمر فاروق رضی الله عنه کامی اتباع رسول کااعلان ایمایی ہے جیسے بیت الله کے طواف کے متعلق الله تعالی کااعلان ہے۔ فلیعبدو اوب هذا البیت (سورة القریش آیت ۳)

پس چاہئے کہ وہ اس گھرکے رب کی عبادت کریں (نہ کہ )اس گھر کی '(بینی اس گھرکے رب کی عبادت کریں طواف کریں نمازیں پڑھیں اس گھر کی نہیں)

اس کے کہ بیت اللہ اس پھروں کی چار گوشہ عمارت کانام نہیں ہے بلکہ وہ محدود فضاجوع ش سے فرش تک ایک بقعہ نور کی شکل میں قائم ہے جن کے دل کی آتھیں کھلی ہیں وہ دیکھتے بھی ہیں اس فضاکانام بیت اللہ ہاں کی اسکے بلر ف رخ کر کے مسلمان دنیا کے ہر گوشہ میں نمازیں پڑھتے ہیں مشرق میں ہوں یا مغرب میں شال میں ہوں یا جنوب میں مکہ مکر مدکی سطح کی بنسبت نشیب میں ہوں یا فراز میں پہاڑوں کے اوپر آباد ہوں یا غاروں میں۔ فاہر ہے کہ مکر مدمی سطح کی بنسبت نشیب میں ہوں یا فراز میں پہاڑوں کی بلندی کی بنسبت بہت زیادہ نشیب میں واقع کمر مکر مد میں مسجد کے صحن میں بنی ہوئی پھروں کی عمارت تو پہاڑوں کی بلندی کی بنسبت بہت زیادہ نشیب میں واقع ہے مگر نمازیں ای فضانور کی طرف رخ کر کے پڑھی جا تیں ہیں جدید سعودی تقمیر حرم کے اندر دوسر کی اور تیسر کی منزلوں پر بھی اور زمین دوز تہہ خانوں کے اندر بھی نمازای بقعہ نور کی طرف پڑھی جاتی ہے طواف اوپر کی منزلوں پر بھی اس طرح ہوتے ہیں جیسے حرم کے ہموار فرش پر خانہ کعبہ کا طواف کیا جاتا ہے اور نمازیں پڑھی جاتی ہیں اس سے معلوم ہوا کہ بیت اللہ اس پھروں کی بنی ہوئی چار گوشہ عمارت کانام نہیں ہے اور مسلمان نہ اس عمارت کاطواف

کرتے ہیں نہاس کی طرف نماز پڑھتے ہیں بلکہ بیت اللہ اور خانہ کعبہ اس فضااور بقعہ نور کانام ہے جس کی بلندی رب العالمین کے عرش سے فرش یعنی زمین کی ٹجلی سطح تک ہے اس کا طواف کرتے ہیں اس کی طرف نمازیں پڑھتے ہیں وہی مسلمانوں کا قبلہ ہے اس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے کا تھم: فولو او جو ھکم شطر المسجد الحرام پس رخ کر لوتم اپنامسجد حرام کی جانب اور اس کے طواف کرنے کا تھم۔

وليطوفو ابالبيت العتيق (سورة الحج آيت ٢٩)

اور جاہے کہ وہ اس قدیم گھرے کثرت سے طواف کیا کریں۔

باقی یہ فضا محد وداور بقعہ نور بھی صرف اس وحدہ لاشریک لہ کی عبادت میں ایک گونہ وحدت کی شان (لیخی اتحاد ' بیجہتی اور یکسوئی) پیدا کرنے کے لئے ہے ور نہ اس بیت اللہ کارب جو ہمارا معبود ہے وہ تو جہم و جسمانیات یا کیف و کم اور جہت وسمت سے وراءالوراء ہے وہ می سجانہ تعالیٰ شانہ (پاک ہے وہ اور عقل و فہم کی رسائی سے اس کی شان بلند و بر ترہے) وہ ہی اس بیت (گھر) کارب ہے وہ ہی ہمارا معبود ہے اس کے ہم بندے ہیں اس کی عبادت کرتے ہیں لیکن چو نکہ ہم اس کے بندے عالم اجسام سے تعلق رکھتے ہیں زمین پر رہتے اور بستے ہیں ہم اس کی عبادت میں ہیں لیکن چو نکہ ہم اس کے بندے عالم اجسام سے تعلق رکھتے ہیں زمین پر رہتے اور بستے ہیں ہم اس کی عبادت میں مورف ہماری وحدت کی شان ( بیجہتی ' کیسوئی بغیر جہت اور سمت کی تعیین کے ) نہیں قائم رکھ سکتے اس لئے صرف ہماری ضرورت سے احکم الحاکمین اس بقعہ نور اور فضا محدود کو نماز میں قبلہ اور طواف میں بیت اللہ قرار دے دیا اس کے مول اللہ صلی اللہ عمل ہم مسلمان تو اس رب العالمین و حدہ لاشر یک لہ کے فرمانبر دار ہیں اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کی بیروک کے مامور ہیں۔

فا كده: عام طور پر مسلمان لا علمى كى بنا پر عبادات كى حقيقت اور روح سے ناوا قف ہيں خصوصاً نماز ميں قبلہ اور طواف ميں خانہ كعبہ اور اس كى تقبيل (بوسہ دینے) سے اس لئے ہم نے ذرا تفصیل سے اس پر روشنی ڈالنی مناسب سمجھی اور قار كين سے در خواست كرتے ہيں كہ وہ طواف كرتے و قت اور نماز پڑھنے كے وقت اس بيان كواپنے ذہن ميں ركھيں اللہ تعالیٰ ہم سب كواپنے احكام اور اپنے نبی عليہ الصلوۃ والسلام كی سنت كی حقیقت سمجھ كر عمل كرنے كی تو فیق عطا فرما كیں۔

## ستر هوال باب

باب فی وجوب الانقیاد لحکم الله و ما یقوله من دعی الی ذلك ، و امر بمعروف او نهی عن المنكر ارالله کے حکم کی فرمانبر داری کے فرض ہونے كابيان

۲۔ اور جس کو فرمانبر داری کی دعوت دی جائے اس کو کیاجواب دیناجاہے

سراور جس کو (شرعاً) بھلائی کی بات بتلائی جائے اور (شرعاً) بری بات سے منع کیا جائے تواس کو کیا جواب دینا جائے۔ قرآن کریم

قال الله تعالى: فلاوربك لايؤمنون حتى يحكموك فيماشجربينهم ثم لايجدوافي انفسهم حرجاًمما قضيت ويسلمواتسليماً (سررة التراآيت ٢٥)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے: سویوں نہیں' تیرے رب کی قتم وہ مومن نہ ہوں گے یہاں تک کہ تجھ کو منصف مان لیں ہراس جھڑے میں جوان کے در میان برپاہو پھر نہ پائیں اپنے دلوں میں کوئی تنگی تیرے فیصلہ ہے' اور دل و جان سے بخوشی قبول کرلیں۔

تفسیراس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ ایمان کے معتبر ہونے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر فیصلہ کواس طرح بطتیب خاطر و ہر ضار غبت قبول کرنا کہ اس فیصلہ سے دل میں ذرہ برابر تنگی اور ناگواری محسوس نہ ہو ضروری ہے خصوصاً باہمی نزاعات کے فیصلوں میں کہ ہر فریق کو آپ کے فیصلہ کواس طرح برضاور غبت ادر بخوشی قبول کرنا ضروری ہے حالا نکہ طبعی طور پر جس فریق کے خلاف فیصلہ ہو تاہے اس کے دل میں ناگواری ضرور ہوتی ہے گوزبان یا عمل سے فلاہر نہ ہونے دے تب ایمان کامل ہوگا۔

اس کے معنی ہیں ہیں کہ ایمانی توت اتنی قوی اور عالب ہو کہ انسان کی طبیعت اور فطرت ایمان کے تا ہے اور ایمانی رنگ صبغتہ اللہ ہے ہم آہنگ ہو جائے اور بندہ مومن کی مرضی وہی ہو جائے جو مولی کی مرضی ہو بالفاظ دیگر اپنی مرضی کو مولی کی مرضی میں فناکر دے اس مرتبہ پر پہنچ جانے کے بعد اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا کوئی بختی فیصلہ مومن کی مرضی کے خلاف ہو ہی نہیں سکتا حضرات صوفیاء کی اصطلاح میں اس حالت کو مقام رضاہ تسلیم کہتے ہیں قدماء محققین میں سے بعض بزرگ اس مرتبہ کو ایمان کہتے ہیں اس لئے وہ بزرگ بیخ تسلیم کے لقب کے ساتھ معروف ہیں اس میں شک نہیں کہ ارتقاء ایمان کا بیا علی ترین مرتبہ ہے۔

امام نووی رحمہ اللہ ای آیت کریمہ سے اللہ تغالیٰ کے ہر تھم کے انقیاد (بطیب خاطر اور برضا در غبت) قبول کرنے کو فرض ثابت کرتے ہیں۔

قال الله تعالىٰ: انما كان قول المؤمنين اذادعوآ الى الله ورسوله ليحكم بينهم ان يقولواسمعناواطعنا واولئك هم المفلحون (عورة النور آيت ۵۱) ترجمہ۔اللہ تعالی کارشادہ:اس کے سوانہیں کہ ایمان والوں کا کہنا جبکہ وہ اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلائے جائیں گے ان کے ور میان فیصلہ کرنے کیلئے یہ ہو تاہے کہ ہم نے س لیااور مان لیااور بہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔
تفییر۔اس آیت کر بہہ میں اہل ایمان کا نحصارا نہی میسومنوں کے اندر فرمایا ہے جو یہ سنتے ہی کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم تمہارے بارے میں کوئی حکم فرمانے کے لئے تم کو بلاتے ہیں فور اسمعنا واطعنا کہہ کر اس دعوت (بلاوے) پر لبیک (ہم عاضر ہیں) کہتے ہیں گویا ہر وقت اللہ تعالی اور اس کے رسول کا حکم سننے اور ماننے کے لئے تیار رہتے ہیں یہی ایمان باللہ اور ایمان بالرسول کا تقاضا ہے اور اسی سر عت اجابت کی بنا پر ان کو فلاح یافتہ قرار دیا ہے۔
اسی سلسلہ میں ہم دو آیتوں کا اور اضا فہ مناسب سمجھتے ہیں۔

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاارشادہے:اے ایمان والوائم (فوراً)جواب دیا کرو(اور لبیک کہا کرو) جب بھی تمہیں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ایسی چیز کی طرف بلائیں جو تمہیں (ابدی)زندگی بخشنے والی ہو اور یاو رکھو بیٹک اللہ تعالیٰ آدمی اور اس کے رسول کے در میان حائل ہو جاتے ہیں (اور اس دعوت پر تاخیر یاانحراف کرنے کی بنا پرلیک کہنے سے محروم کردیتے ہیں اور بیاور کھو کہ تمہیں اس کے پاس جانا ہے۔

تفیر۔ اس آیت کریمہ بین بھی اس سرعت اجابت رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام کوایمان کا تقاضا قرار دیا ہے اور ساتھ ہی جواب دینے سے غفلت یا بے پروائی کے انجام بدسے ڈرایا ہے چنانچہ ایک مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کو بلایا وہ نماز پڑھ رہے تھے (سوچا نماز پوری کر کے جواب دوں گا) جب وہ نماز پوری کر کے حاضر ہوئے تو آپ نے اس تاخیر پرناگواری کاا ظہار فرمایا اور یہ آیت کریمہ نازل ہوئی اس آیت کریمہ میں منازعات کے فیصلہ کی تخصیص نہیں بلکہ ہر ابدی زندگی بخشنے والی وعوت پر لیک کہنے کا تھم ہے جیسا کہ ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کے واقعہ سے ظاہر ہے۔

بیانچہ علاء نے لکھاہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بلانے پر نماز پچ میں ہی چھوڑ کر جانا چاہیے تھااس لئے کہ آپ کا بلاناکسی نہ کسی حکم اللہی سے آگاہ کرنے کے لئے تھااور تنہا نماز ظاہر ہے کہ نفل ہی تھی اور اللہ تعالیٰ کا حکم سننااور ما ننافر ض تھا (اس لئے نماز کو چھوڑ دیناضر وری تھا)اس سے معلوم ہوا کہ حکم اللی سننے کے لئے بلاتا خیر حاضر ہونا چاہئے اس لئے تاخیر میں اندیشہ ہے کہ قلب کی حالت تبدیل ہو جائے اور ایمان سے منحرف ہوجائیں حضور علیہ الصلوۃ والسلام فرماتے ہیں۔

ان القلوب بين اصبعي الرحمن يقلبها كيف يشاءُ

بخفیق (انسانوں کے )ول اللہ تعالیٰ کی دوالکلیوں کے در میان ہیں جس طرح چاہتے ہیں (ایک لمحہ میں)اُلٹ دیتے ہیں۔

ای تقلیب(اُلٹ دینے) کو آیت کریمہ میں بحول(حائل ہونے سے) تعبیر کیاہے بہر حال آیت کریمہ سے ٹابت ہوا کہ تھم الٰہی سننے اور ماننے کیلئے ہر وقت تیار رہنا چاہئے ای غرض سے ہم نے اس آیت کریمہ کااضافہ کیاہے۔ اس عنوان کے تحت مذکورہ ذیل آیت کریمہ بھی ذکر کرنا مناسب ہے۔

قال الله تعالىٰ: وماكان لمؤمن ولا مؤمنة اذاقضى الله ورسوله امراً ان يكون لهم الخيرة من امرهم ومن يعص الله ورسوله فقد ضل ضللاً مبيناً (سورة الاتزاب آيت ٣١)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاارشادہےاور کام نہیں کسی مومن مرد کانہ کسی مومن عورت کا جبکہ فیصلہ کر دےاللہ اور اس کارسول کسی امر کا کہ ان کواختیار ہوا ہے کام کے بارے میں اور جس نے اللہ اور اس کے رسول کی نافر مانی کی تووہ کھلی ہوئی گمراہی میں مبتلا ہو گیا۔

تفسیر۔اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ جب اللہ تعالیٰ اور ان کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کسی مومن مرد یا مومن عورت کے شخصی اور نجی معاملہ میں بھی کوئی فیصلہ کر دیں توان کواینے نجی کام میں بھی کوئی اختیار باقی نہیں ر ہتاوہی اختیار کرنا پڑتاہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے طے کر دیااور اس کے خلاف اپنی رائے سے کام کرنے کواللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی نافر مانی اور تھلی ہوئی گمر اہی قرار دیاہے چنانچہ یہ آیت کریمہ اس وقت نازل ہوئی جب رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے زینب بنت جحش کو نکاح کا پیغام بھیجاا نہیں جب یہ معلوم ہواکہ آپ نے اپنے لئے نہیں بلکہ اپنے ایک آزاد کردہ غلام زید بن حارثہ کے لئے پیغام بھیجا ہے تو انہوں نے اور ان کے بھائی عبداللہ ابن جحش نے یہ سمجھ کر کہ بیہ توایک شخصی اور نجی معاملہ ہے ہم جا ہیں اس رشتہ کو قبول کریں یا جاہے رد کریں ہمیں اختیار ہے انہوں نے نکاح کرنے سے انکار کر دیا جب میہ آیت کریمہ نازل ہوئی اور اللہ تعالیٰ اور ان کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے طے کر دہ رشتے ہے انکار کونا فرمانی اور تھلی ہوئی گمر اہی قرار دیا گیا تو ایمانی غیرت خاندانی غیرت پرغالب آئی اور دونوں بہن بھائی راضی ہوگئے چنانچہ زینب اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے فیصلہ کے مطابق زید بن حارثہ کے نکاح میں آگئیں حالا نکہ یہ نکاح خاندانی عصبیت کے خلاف کھلا چیلنج تھا کیو نکہ زینب قریش کے اعلیٰ خاندان سے تھیں اور زید بن حارثہ بہر حال ایک آزاد کروہ غلام تھے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اس خاندانی بڑائی کے بت کی سر کونی کی غرض سے ہی زید بن حارثہ حب رسول اللہ کے ساتھ زینب کے نکاح کا فیصلہ کیا تھااور زینب اور ان کے بھائی کی غیرت ایمانی نے بیہ معلوم کر کے کہ اس رشتہ سے انکار کرنااللہ رسول کی نا فرمانی اور تھلی گمر اہی ہے خاندانی شر افت وعصبیت کوایمانی قوت کے زور سے مچل ڈالااور حب ر سول الله صلی الله علیه و سلم کی بیوی بننے کو د نیاو آخرت کی سر خروئی کا موجب اور سر ماییه فخر سمجھا۔ ان جاروں آیات کریمہ سے جن میں سے دوامام نوویؓ نے پیش کی ہیں اور دو ہم نے یہ ثابت ہو گیا کہ مومن

کا قول اور جواب رسول الله صلی الله علیه وسلم کی دعوت پر بلاتاخیر سمعنا واطعنا ہونا چاہئے ورنہ اس سے انکار وانح اف 'نافر مانی اور خطرہ کی علامت ہے باب وانح اف 'نافر مانی اور خطرہ کی علامت ہے باب کے ضعف کی دلیل ہے اور خطرہ کی علامت ہے باب کے تیسرے جزویعنی امر بالمعروف اور نہی عن المئر کی دعوت کے جواب میں کیا کہنا چاہئے امام نووی رحمہ اللہ نے اس کے تیسرے جزویعنی امر بالمعروف اور نہیں پیش کی آیت کریمہ ذیل اس کے مناسب ہے۔

قال الله تعالىٰ: كنتم خيراُمة اخرجت للناس تامرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله (سورة آل عران آيت١١٠)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے:تم بہترین اُمت ہوجو بھیجی گئی ہے لوگوں (کی رہنمائی) کے لئے تھم کرتے ہو (شرعاً) بھلی بات کااور منع کرتے ہو ہر (شرعاً) بری بات سے اورا بیان لاتے ہواللہ پر۔

تفییر۔اس آیت کریمہ سے ثابت ہو تا۔ ہے کہ امر بالمعر وف اور نہی عن المنکر امت محمدیہ (علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام) کاطغرائے امتیازاور نشان افتخار ہے اور حسب استطاعت اس پر عمل کرنااور اس کی دعوت پر لبیک کہنا ایسا ہی ضرور ی ہے جیساسابقہ آیات کے تحت ہر دعوت رسول پر سمعناواطعنا کہنا فرض ہے۔

امام نووی رحمہ اللہ نے احادیث کے سلسلہ میں گذشتہ باب میں حضرت ابوہر برہ کی حدیث کاحوالہ دیاہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کثرت سوال سے ممانعت کے بعد فرمایا ہے جب میں تم کو کسی چیز (یاکام) سے منع کروں تواس سے دور رہو (پاس بھی نہ جاؤ) اور جس چیز (یاکام کا) میں حکم دوں اس پر جہاں تک ہوسکے عمل کرو اس پر مفصل بحث آپ پڑھ بچے ہیں۔

اور اس میں متعدد احادیث ہیں۔مثلاً ابو ہر برۃ رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث جو اس باب کے شروع میں مذکورہے اور اس کے علاوہ دوسری احادیث۔

# لیلتہ المعراج میں اُمت محمد بیہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام کے لئے اللّٰہ تعالیٰ کاعطاکیا ہواعظیم تحفہ اور قبول شدہ دعائیں

عن أبي هريرة رضي الله عنه ، قَالَ : لَمَّا نَزَلَتْ عَلَىٰ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ؛ ﴿ للهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِنْ تُبدُوا مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أُو تُحْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ ﴾ الآية [ البقرة : ٢٨٣ ] اشْتَدَّ ذلِكَ عَلَى أَصْحَابِ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَتُوا رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَأَتُوا رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ثُمَّ بَرَكُوا عَلَى الرُّكَبِ ، فَقَالُوا : أَيْ رسولَ الله . كُلُفْنَا مِنَ الأَعْمَال الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالصَّيَامَ والصَّدَقَة ، وَقَدْ أُنْزِلَتْ عَلَيْكَ هَذِهِ الآيَةُ وَلا نُطيقُها .قَالَ مَا نُطِيقُ : الصَّلاة والجَهَادَ والصَّيامَ والصَّدَقَة ، وَقَدْ أُنْزِلَتْ عَلَيْكَ هَذِهِ الآيَةُ وَلا نُطيقُها .قَالَ رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " أَتُريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ وَهَلُ الكَتَابَينِ """ مِنْ قَبْلِكُمْ: رَسُول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " أَتُريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ وَهَلُ الكَتَابَينِ """ مِنْ قَبْلِكُمْ:

سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا؟ بَلْ قُولُوا سَمِعنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ " فَلَمَّا اقْتَرَأَهَا القومُ ، وَذَلَّتْ بِهَا أَلْسِنَتُهُمْ أَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى فِي إثرِهَا : ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبهِ وَرُسَلِهِ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبهِ وَرُسَلِهِ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴾ [ البقرة: ٢٨٥ ] فَلَمَّا فَعَلُوا ذَلِكَ نَسَخَهَا اللهُ تَعَالَى ، وَأَطَعْنَا لا يُعَلِيها مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لا تُقَالُوا اللهُ عَز وجل : ﴿ لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبِّنَا لا تُواخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ [ البقرة: ٢٨٦ ] قَالَ: نَعَمْ ﴿ رَبَّنَا

ربنا والاتحمل علينآ اصراكماحملته على الذين من قبلنا (سورة البقره آيت ٢٨٦) الدين من قبلنا (سورة البقره آيت ٢٨٦) الديمارك وباليابوجه (نا قابل عمل احكام) نه واليوجيد توني بم سے پہلے لوگوں پروالے تھے۔ الله تعالى نے فرمایا: نعم (بہت انچھایہ بھی منظور ہے) الله تعالى نے فرمایا: نعم (بہت انچھایہ بھی منظور ہے) ربنا والا تحملنا مالا طاقة لنا به (سورة القر٢٨٦)

اور چندوعا ئين:

واعف عنا واغفرلنا وارحمنا انت مولنا فانصونا على القوم الكافرين (سورة البقره آيت٢٨٦) اور تو( ہماری کو تاہيوں کو)معاف فرمااور (ہمارے گناہوں کو) بخش دے اور تو ہمارے اوپر رحم فرما تو توہمارامولی (آقا)ہے پس توکا فرقوموں کے مقابلہ پرہماری مدد فرما۔

ترجمہ: حضرت ابوہر رورضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ جب بی آیت کریمہ نازل ہوئی:
لله ما فی السموت و مافی الارض و ان تبدوا مافی انفسکم او تخفوہ یحاسبکم به الله
فیغفولمن یشآء ویعذب من یشآء و الله علی کل شیء قدیر (سورة البقرة آیت ۲۸۳)
الله کا ہے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے جو تمہارے ولوں میں ہے چاہے تم اس کو ظاہر
کر و چاہے چھیاؤاللہ تم سے اس کا حماب ضرور لے گا پھر جس کو چاہے گا بخش دے گا جس کو چاہے عذاب

دے گابے شک اللہ تو ہر چیزیر قادرہے۔

تویہ آیت کریمہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحلبہ کرام کوبہت د شوا محسوس ہوئی (کہ انتھے برے خیالات کا بھی حساب ہوگا اور ان پر عذاب بھی دیا جاسکے گا) تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے پھر گھنے فیک کر (نہایت عاجزی کے ساتھ) بیٹے (جیسے ایک مرید اپنے پیر کے سامنے یا ایک شاگر داپنے استاد کے سامنے بیٹھتاہے) اور عرض کیا اے اللہ کے رسول! جن اعمال کا ہمیں مکلف بنایا گیاوہ ہماری قدرت (واختیار) کے تحت داخل تھے مثلاً نماز 'رزوے' جہاد اور صدقہ (زکوۃ) ہم نے ان

ر عمل کیااور کررہے ہیں اب آپ پر بیر (مذکورہ بالا) آیت نازل ہوئی ہے (جو کہ کچھ تمہارے دلوں میں ہے جاہے تم اس کو ظاہر کرویانہ کر وسب کا حساب ہو گا یہ ہماری قدرت و طاقت سے باہر ہے (دل میں تواجھے برے ہزار وں خیال آتے ہیں انہیں کون روک سکتاہے)ر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ناگواری کے لہجہ میں فرمایا کیاتم چاہتے ہو کہ جیسے تم سے پہلے (دو) کتابوں (تورات والتجیل) والوں نے کہاسمعناوعصینا (سن لیااور نہیں مانا) ایسے ہی تم بھی کہو (سن تولیا مگر عمل نہیں كريكتے) خبر دار! تم ايباہر گزمت كہنا بلكہ تم كبوالله تعالى كے ہر تھم كوس ليااور مان ليا( ضرور عمل كريں گے) اور (جوكو تابى ہو گى اس كى جھے سے مغفرت كى درخواست كرتے ہيں اے ہمارے رب(تو ہمیں بخش دے)اور ہمیں مرنے کے بعد تیرے ہی پاس لوٹا ہے(تو ضرور ہر نیک وبد كاحساب كے كا) توصحابہ نے (آپ كى تلقين كے زيراثر)ان كلمات كونها يت عاجزى كے ساتھ ادا کیااور ان کی زبانیں (آپ کی اس پیمبرانہ تلقین کے زیر اثر (بلاتر دو و تذبذب) آمادہ ہو تنیں تو الله تعالیٰ نے اس کے بعد (اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کے ایمان کی تقیدیق بھی فرمادی اور آپ کی معجزانہ تلقین کے زیا ثراصحابہ کی زبان سے نکلے ہوئے عاجزانہ کلمات کو بھی بغرض تحسین انہی کی طرف منسوب کر کے بعینہ لقل فرمایااور بیہ آیت کریمہ نازل فرمائی۔ امن الرسول بمآانزل اليه من ربه والمؤمنون كل امن بالله وملئكته وكتبه ورسله لا نفرق بين احد من رسله وقالوا سمعنا واطعنا غفرانك ربنا واليك المصير (سورة البقره آيت٢٨٥) ا يمان لے آيار سول بھي اس حكم پرجواس كے رب كى جانب سے اتارا گيااور ايمان لانے والے (صحابه) بھی ان میں سے ہرایک ایمان لایااللہ پر اور اس کے فرشتوں پر جواس کا تھم لاتے ہیں اور اس کی تمام کتابوں پر (تورات ہویاانجیل)اوراس کے تمام رسولوں پر (موسیٰ ہوں یا عیسیٰ یا محمہ)اور کہا: ہم اس کے رسولوں کے در میان (یہودیوں اور عیسائیوں کی طرح) فرق نہیں کرتے (کہ کسی پر ایمان لائیں اور کسی پرنہ لائیں)اورانہوں نے کہا:اللہ کے ہر تھم کوس لیااورول وجان سے مان لیا(اوراس پر عمل کرنے میں جو کو تاہی ہو گیاس کی ہم) تجھ سے مغفرت کی دعاما نگتے ہیں (تواسے بخش دیجو!)اے ہمارے رب اور (ہم یقین رکھتے ہیں کہ ہمیں) تیرے ہی پاس لوٹ کر آناہے اور تو ہماراحساب ضرور لے گا) توجب صحابہ نے (آپ کی تلقین کے زیراثر)اس پر عمل کیا (اور قدرت ہویانہ ہواس پر عمل کرنے کی آمادگی کا ظہار کیا) تواللہ تعالیٰ نے (اپنے فضل و کرم ہے)اس پہلے تھم کو منسوخ بھی فرماویااوراس کے بعد (صحابہ کی دعاؤں کے قبول فرمالینے کا علان بھی کردیا چنانچہ حسب ذیل آیت نازل ہوئی: لايكلف الله نفساً الاوسعهالهاماكسبت وعليهامااكتسبت (سورةالقرآيت٢٨٦)

الله ہر نفس ( مخص) کواسی چیز کامکلف بنا تاہے جواس کی و سعت ( قدرت) میں ہو (لہٰذا) جو ( نیک کام ) وہ کرے گااس کا نفع اس کو پہنچے گااور جو براکام ( گناہ) وہ کرے گااس کا نقصان بھی اس کواٹھانا پڑے گا۔ در خواستوں کی منظور ی اور دعاوٰں کی قبولیت کااعلان:

ربنا لا تؤاخذناان نسينا او اخطانا (سورة القره آيت٢٨٦)

اے ہمارے رب!اگر ہم بھول جائیں یا(بلاارادہ) ہم سے کوئی خطا سر زد ہو جائے تو تو ہم سے اس پر مواخذہ نہ کیجیو۔

الله تعالى نے فرمایا: قد فعلت (بہت اچھابید در خواست منظورہے)

الله تعالیٰ نے فرمایا: نغم (بہت اچھا یہ دعائیں بھی قبول ہیں)

تفییر: بیر حدیث چندوجوہ سے امت محمر بیہ علی صاحبہاالصلوٰۃ والسلام کے لئے بہت زیادہ اہمیت رکھتی ہے جن کی کے ضرور ی سے

امت محریہ کے ایمان لانے والوں کی یہ انتہائی سعادت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے ایمان کی تصدیق ان کے محبوب رسول صلی اللہ علیہ وسلم بھی ان کے ساتھ ساتھ فرمائی گویار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی ان کے ایمان کی تصدیق فرمائے ہیں یہ تصدیق ان کے اخلاص کی تصدیق آیت کریمہ ذیل میں فرمائی ہے۔
کی تصدیق فرماتے ہیں یہ تصدیق الیم ہی ہے جیسے ان کے اخلاص کی تصدیق آیت کریمہ ذیل میں فرمائی ہے۔
یہ بنغون فضلاً من اللہ و د ضو انا (سورۃ الحشر آیت ۸)

(محدر سول الله صلّی الله علیه وسلم کے صحابہ) الله کے فضل اور رضامندی کے طلب گار ہیں۔ اور آیت کریمہ ذیل میں الله تعالیٰ نے ان سے اپنی رضامندی کا اعلان فرمادیا۔

رضى الله عنهم ورضواعنه (سورةالبين آيت ٨)

الله ان سے راضی ہے اور وہ اللہ سے راضی ہیں۔

یہ شرف اور بیہ سعادت امت محدیہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل ایمان کو صرف اس لئے حاصل ہوئی کہ ان کے مجد بین کہ ان کے محبوب نبی علیہ السلوۃ والسلام نے ان کے علی وجہ البھیرۃ ایمان لانے کی شہادت ذیل کی آیات کریمہ میں دی ہے۔ ھذہ سبیلی ادعو آالی الله علی بصیرۃ اناو من اتبعنی (سورۃ یوسف آیت ۱۰۸)

یہ (اسلام) میراراستہ ہے اس کی طرف میں (لوگوں کو) دعوت دیتا ہوں پوری بصیرت کے ساتھ میں بھی اور میراا تباع کرنے والے بھی۔

ای لئے اللہ تعالیٰ ان نفوس قدسیہ کو مرنے کے وقت (یا آخرت میں) خطاب فرماتے ہیں۔ یا یتھا النفس المطمئنة ارجعی الی ربك راضیة مرضیة فادخلی فی عبادی و ادخلی جنتی (سورۃ نجر آیت۳۰۲۲) اے مطمئن نفس تواہیخ رب کی طرف واپس آ تو اللہ سے راضی اللہ تھے سے راضی' پس تو میرے (مخلص)بندوں میں داخل ہو جااور میری جنت میں داخل ہو جا۔

اس لئے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پرایمان لانے والے ہر مسلمان کا فرض ہے کہ وہ انتہائی شکر وامتنان کے اظہار اور محبت کے ساتھ اپنج ہر شعبہ زندگی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور صحابہ کی سنت کا ایسا انتباع کرے کہ اس کی زندگی کا شعار (امتیازی نشان) بن جائے کہ ہر دیکھنے والا بے ساختہ کے کہ یہ محمد رسول اللہ کے پیرو ہیں مگر انتباع کی یہ سعادت بغیر محنت کے حاصل نہیں ہو سکتی مسلم کی حدیث میں خود آپ نے ارشاد فرمایا ہے۔ پیرو ہیں مگر انتباع کی یہ سعادت بغیر محنت کے حاصل نہیں ہو سکتی مسلم کی حدیث میں خود آپ نے ارشاد فرمایا ہے۔ لایؤ من احد کی سعی اکون احب الیہ من والدہ وولدہ والناس اجمعین

تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن (کامل) نہیں ہوسکتا جب تک میں اس کے دل و دماغ میں اس کے باب سے اولاد سے اور تمام لوگوں سے زیادہ محبوب نہ ہو جاؤں۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی اسی حدیث محبت میں و من نفسہ (اوراپی جان سے بھی زیادہ کااضافہ جبھی آیاہے)

یادر کھئے! زندگی کے ہر شعبہ میں اتباع سنت کے بغیر محبت کا دعویٰ بے معنی بلکہ استہزاء ہے شب وروز سنت
کے خلاف کام کرتے رہیں اور ایک محفل میلاد کر لینے یا نمازوں کے بعد بلند آواز سے درود شریف پڑھ لینے پر
محبت رسول اور اتباع سنت رسول کا دعویٰ مصحکہ خیز ہے۔ ہماری دعاہے کہ اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو اور ہمیں بھی اس
نعمت عظمیٰ محبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اتباع سنت سے سر فراز فرمائیں۔

۲۔ حدیث سے معلوم ہوا کہ جو شکایت کر نیوالے صحابہ آپ کی خدمت میں ولانطیقہ کہنے کے لئے آئے تھے تو آپ نے اہل کتاب (یہودونصاریٰ) کا و تیرہ اختیار کرنے پر سر زنش فرمانے کے بعد ان کو بلا پس و پیش ایمان لانے کی تنقین فرمائی اس کے بعد جو پہندیدہ کلمات ان کے دل کی گہرائیوں سے نکلے اللہ تعالی نے بعینہ ان کی زبان سے نکلے ہوئے کلمات و قالمو اسمعنا و اطعنا غفر انك ربنا واليك المصير: کو قيامت تک کے لئے اپنی کتاب (قرآن) کا جزواوران صحابہ کی فرمانبر داری کی یادگار بنادیا یہ ان صحابہ کے دلوں اور زبانوں کی کایا پلیٹ اور دم کے دم میں یہ انقلاب در حقیقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تلقین اور روحانی قوت نفوذ کا متیجہ بلکہ معجزہ تھا جیسا کہ واقتر ء ہالقوم و ذلت بہالسفتہم سے ظاہر ہے لہذا انتثال امر اور بے چون و چرافر مانبر داری کی سعادت کا سہر ابھی امت کی اس عزت افزائی پر امت کو نہ صرف اللہ تعالی امت کی اس عزت افزائی پر امت کو نہ صرف اللہ تعالی کا شکر اواکر ناچاہئے کہ اس نے ایسالمت کا خیر خواہ نبی ہمیں دیا بلکہ اس محبوب رسول صلی اللہ علیہ و سلم کی مجت اور انباع سنت میں اس احسان عظیم کی بنا پر دن دونہ اضافہ اور ترقی ہونی چاہئے۔

دعاہے کہ اللہ تعالی ہم کو اور اس کتاب کے پڑھنے والوں کو اور شائع کرنے والوں کو اور ہر مسلمان کو محبت

ر سول صلی الله علیه وسلم اور انتباع ر سول صلی الله علیه وسلم کی توفیق عطا فرمائیں۔ آمین۔

سر رسول الله صلی الله علیه وسلم کے ایمان اور آپ کی رحمت کے ایمان کی تقدیق کے ذیل میں: الله تعالیٰ نے لا نفرق بین احد من رسله کا اضافه فرماکر رسول الله صلی الله علیه وسلم کی اس سر زنش کی تائید فرمائی ہے جو آپ نے: اتو یدون ان تقولو ا کیما قال اہل الکتابین سمعناو عصینا۔ چنانچہ یہود عیسیٰ علیه السلام کو اور ان کی شریعت کے احکام کو نہیں مانتے تھے اور سمعناو عصینا کہتے تھے اور نصاریٰ یہود کی ضد میں موسیٰ علیه السلام کو اور ان کی شریعت کے احکام کو نہیں مانتے تھے اور سمعنا وعصینا کہتے تھے اس لئے آپ نے صحابہ کو تلقین فرمائی بل کی شریعت کے احکام کو نہیں مانتے تھے اور سمعنا وعصینا کہتے تھے اس لئے آپ نے صحابہ کو تلقین فرمائی بل قولواسمعناواطعنا اگریہ تائید منظور نہ ہوتی تولا نفرق بین احد من رسلہ کا جملہ بے مقصد ہو جاتا۔

سر شکایت کرنے والے صحابہ نے وان تبدو اهافی انفسکم او تعفوہ یعاسبکم به الله فیغفولمن یشآء ویعذب من یشنا کے ظاہری الفاظ سے یہ سمجھا کہ نیک وبدا عمال کا جیسے محاسہ ہوگا ایسے ہی ایجھ برے خیالات کا بھی محاسبہ ہوگا دیا ہوگا گے ہی ایجھ برے خیالات کا بھی محاسبہ ہوگا دیا ہوگا گے ہی اور ان کی جاسبہ ہوگا گے ہی اور ان کی جاسبہ ہوگا گے ہی مواخذہ ہوگا (کہ یہ خیال بھی تبہارے دل میں کیوں آئے) اور ان پر بھی عذاب ہوگا گیسے ہی ان کے خیالات پر بھی مواخذہ ہوگا (کہ یہ خیال بھی تبہارے دل میں کیوں آئے) اور ان پر بھی عذاب ہوگا گرچہ ان پر عمل نہ کیا ہو اعضاء وجوارح (ہاتھ پاؤں) انسان کے بس میں ہیں وہ ان کو گناہوں اور نافر مانیوں سے دوک سکتاہے۔ لیکن خیالات کو بھی اپنے نافر مانیوں سے دوک سکتاہے۔ لیکن خیالات کو بھی اپر ہم مثلاً چوری کرنے ڈاکہ ڈالنے کسی کو ناحق قبل کرنے 'شر اب پینے' زناکرنے 'کسی پر جھوٹی تبہت لگانے 'جھوٹ ہولئے 'جھوٹی گواہی دینے سے انسان اپنے آپ کوروک سکتاہے لیکن ان کے خیالات کو بھی دل میں نہ آنے دے یہ انسان کی طاقت سے باہر ہے خود اللہ تعالی نے بخر ض ابتلاء لیکن ان کے خیالات کو بھی دل میں نہ آنے دے یہ انسان کی طاقت سے باہر ہے خود اللہ تعالی نے بخر ض ابتلاء و آزمائش ہر انسان کے دل میں بدکاری اور پر ہیزگاری دونوں کوڈالاہے یعنی آگاہ کیا ہے اور بتلادیا ہے ارشادہے:

ونفس وما سوها فالهمها فجورها وتقوها (سورة العتس آيت ١٠٠٨)

اور قتم ہے نفس کی اور اس کو (نیکو کاری و بد کاری کے لئے) تیار کر دینے کی پھر اس کے دل میں ڈال وی اس کی بد کاری اور اس کی پر ہیز گاری (بینی دونوں ہے آگاہ کر دیا)

بہر حال اللہ تعالیٰ نے لھا ما کسبت و علیھا ما اکتسبت فرماکروضاحت فرمادی کہ مواخذہ اور عذاب خیالات پرنہ ہوگا بلکہ اعمال پر ہوگاس کے ساتھ ہی غایت کرم کی بنا پردہنا لا تؤاخذنآ ان نسینآ او اخطانا کے ذریعہ بھول چوک بھی معاف کر دی چنانچہ نبی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے رفع عن امتی الحظاء والنسیان میری امت سے بھول چوک معاف کردی گئی ہے۔

تنبیہ: باقی قلب کے اعمال جو قلب ہی ہے تعلق رکھتے ہیں اعضاء وجوارح سے ان کاکوئی تعلق نہیں جیسے کتمان

حق محتمان شہادت میں مسلمان سے بغض کینے 'حدول میں رکھنا' نفاق (ول سے ایمان نہ لانا' و نیاوی اغراض کی بنا پر محض زبان سے اپنے کو مسلمان کہنا) صرف د کھاوے یا شہر سے پہندی و غیر ہاغراض حاصل کرنے کے لئے نمازیں پڑھنا روزے رکھنا' صد قات خیر اس کرنا' جج و عمرہ کرنا(جس کو شریعت کی اصطلاح میں شرک خفی" (چھپا ہوا شرک) کہاجا تا ہے اور ان کے علاوہ وہ تمام ذمائم و معائب (ول کی برائیاں اور عیوب) ان پر ضرور مواخذہ ہوگا اور اگر تعالٰی نے معاف نہ کئے تو عذاب بھی ہوگا چنانچہ کمتان شہادت (گوائی کو چھپانے) کے متعلق توائی رکوع سے پہلے آیت کریمہ میں و من یکتم ہافانہ اثم قلبہ (اور جس نے گوائی کو چھپایا تواس کادل گئم گارہے)

فرمایا ہے اس آیت سے معلوم ہوا کہ دل بھی گناہ کر تا ہے اس طرح آیت کریمہ ذیل:
فرمایا ہے اس آیت سے معلوم ہوا کہ دل بھی گناہ کر تا ہے اس طرح آیت کریمہ ذیل:
فدمن کان یو جو القآء ربه فلیعمل عملاً صالحاً و لایشو کے بعبادہ ربه احداً (مورۃ الکہف آیت رب کی فدمن کان کو جو شخص اپنے رب سے ملئے کی اُمیدر کھتا ہے تواس کو جائے کہ وہ نیک کام کرے اور اپنے رب کی عبادت میں کی کو شریک نہ کرے۔

سے معلوم ہواکہ عبادت میں بھی شرکہ و تاہے جس کی مثالیں اوپر بیان کی جاچکی ہیں۔ ۷۔سورۃ بقرہ کی ان آیات کریمہ کی عظمت واہمیت اس لئے اور بھی بڑھ گئی کہ اللہ تعالیٰ نے ان تمام درخواستوں کے منظور فرمانے اور دعاؤں کے قبول فرمانے کااعلان دنیا میں ہی نعم فرماکر نبی رحمت علیہ الصلاۃ والسلام کے ذریعے کر دیاسجان اللہ قربان جائے رب جلیل کی اس کر نبی کے۔

ان آیات کریمہ کی عظمت کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اللہ تعالی نے لیاۃ الاسراء (شب معراج) میں نی رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کوامت کے لئے بنجو قتہ نمازوں کے ساتھ ہی سورۃ بقرہ کی آخری آبیتیں بطور تخہ عنایت، فرمائی ہیں۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن مسعودر ضی اللہ عنہ لیاۃ الاسراء کی حدیث بیں بیان کرتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو (اُمت کے لئے) سورۃ بقرہ کی آخری آبیتیں بطور تخہ عطاکی گئیں ان آبات کریمہ کی عظمت کی وجہ یہ بھی ہے کہ (دنیا بیں) ان متبرک آبات کو لے کرایک مخصوص فرشتہ بھیجا گیاہواں سے پیشتر کبھی بھی کئی کنی کی پاس نہیں ہمیجا گیا۔ بین اس منی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ اس اثناء بین کہ ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بیشے ہوئے تھے آپ نے اوپر سے کسی چیز کے ٹوشے چھنے کی آواز سنی تو آپ نے سراوپر آسمان کی طرف اٹھایا تو اس پر جبر کیل علیہ السلام نے بتلایا کہ یہ آسمان کا ایک دروازہ کھلنے کی آواز ہو جو آج سے پہلے کبھی نہیں کھلا نیز اس دروازہ سے ایک فرشتہ اُترا تو حضرت جبر کیل علیہ السلام نے کہا: یہ ایک فرشتہ نے کہا ہے جو آج سے پہلے کبھی کسی بی کے پاس نہیں آیا آپ اس کو سلام بیجے تو (جو اب سلام کے بعد) اس فرشتہ نے کہا تھا گئے گئے آب کو (اور آپ کی اُمت کو) دو نوروں کی خوشخبری ہو (مبارک ہو) جو آپ سے پہلے کسی نبی کو نہیں عطاکے گئے آب کو (اور آپ کی اُمت کو) دو نوروں کی خوشخبری ہو (مبارک ہو) جو آپ سے پہلے کسی نبیں کو نہیں عطاکے گئے آب کو (اور آپ کی اُمت کو) دو نوروں کی خوشخبری ہو (مبارک ہو) جو آپ سے پہلے کسی نبی کو نہیں عطاکے گئے

ا یک فاتحۃ الکتاب(سورۃ فاتحہ)ہے اور دوسرے سورۃ بقرہ کی آخری دو آبیتیں ہیں آپ(اور آپ کی اُمت) ایک کلمہ بھی ان آبیوں میں سے پڑھیں گے (اور مانگیں گے) تو ضروراس کو دیا جائے گا( قبول کیا جائے گا)اس حدیث کو دوسری روایت میں ہے جو محض بھی ان آبیوں کورات میں پڑھے گااس کے لئے کافی ہوں گی۔

تنبید: اس خصوصیت نورانیت عظمت اورا ہمیت کوس لینے اور پڑھ لینے کے بعد بڑا ہی محروم القسمت ہے وہ مسلمان جوان عظیم آیتوں کو پڑھے بغیر سو جائے خدا کے لئے اپنے اوپر رحم سیجئے اور آج ہے ہی ان مبارک آیتوں کو پڑھے بغیر نہ سویئے دو منٹ بھی ان کے پڑھنے میں نہ لگیں گے مگر دل سے پڑھیئے خدا کی طرف متوجہ ہو کر پڑھئے تو بیڑ لپار ہے۔
اللہ تعالی اس کتاب کے پڑھنے والوں کو خود پڑھنے اور دو سروں کو بتلانے کی بھی تو فیق عطا فرما نیں کتاب کے لکھنے اور شائع کرنے والوں کو بھی دعائے خیر میں یادر کھئے۔

امام نووی رحمہ اللہ نے اس باب کے عنوان میں تنین چیزیں رکھی ہیں وہ نتیوں اس حدیث سے ثابت ہیں اس لئے اس باب میں صرف اس حدیث ہی کے ذکر کرنے پراکتفا کیا ہے ذراغور و فکر سے کام لیجئے آپ بھی سمجھ جا ئیں گے کہ یہ نتیوں چیزیں اس حدیث سے ثابت ہیں۔

# اٹھار وال باب باب فی النبی عن البدع و محد ثات الا مور بدعتوں ہے اور (دین میں) نئے نئے امور (کے اختراع کرنے) سے ممانعت کابیان قرآن کریم کی آیات اور ان کی تشر تک

١. قال الله تعالى: فماذابعدالحق الاالضلل (سرةيون آيت٣٠)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے: پس سچے (کو چھوڑنے) کے بعد گمراہی کے سوا(اور) کیاہے۔ تفسہ :عربی زان میں جو سے معنی سجی اور واقعی استداج نے کہتے تا ہوں اور اور کیاہے۔

تفییر: عربی زبان میں حق کے معنی تجی اور واقعی بات یا چیز کے آتے ہیں امام نو وی رحمہ اللہ نے ای معنی کے اعتبار سے حق کامصداق سچااور حقیقی دین اسلام کو قرار دیاہے جو مجموعہ ہے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کاس معنی کے پیش نظر سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قبول نہ کر نااور اس پر عمل نہ کرنا بھی گر اہی ہے اس لئے کہ جو مخص سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قبول نہیں کر تا اور اس پر عمل کرنے کے لئے تیار نہیں ہے وہ اس کے بعد جو بھی راستہ اختیار کرے گاوہ یا اپنے نفس کے اغراض وخواہشات کی رہنمائی کے تحت نہیں ہے وہ اس کے بعد جو بھی راستہ اختیار کرے گاوہ یا اپنے نفس کے اغراض وخواہشات کی رہنمائی کے تحت اختیار کرے گاوہ یا ہے ہم مشرب نفس پر ست لوگوں کی رہنمائی کے تحت دونوں صور توں میں وہ نفس امارہ ہی کی بیروی کرے گااور نفس امارہ سوائے گر ابی اور کھی جانتا ہی نہیں اللہ تعالیٰ کاار شادہے۔

ان النفس لامارة بالسوءِ (مورة يوسف آيت ٥٣)

نفس توبلاشبه برے کا مول ہی کا بے حد تھم دینے والا ہے۔

اس کاکام بنی بیہ ہے کہ وہ دنیوی اغراض اُور لَذات وخُواہشات کے سنر باغ دکھا کر جائز وناجائز اور سنت و بدعت کے فرق اور امتیاز کو مٹاکر خود بھی اور اپنے پیروؤں کو بھی گناہوں اور خدار سول کی نافر مانیوں کے جہنم میں اید عت کے فرق اور امتیاز کو مٹاکر خود بھی اور اپنے ہیں کہ جہنم میں لیے جاتا ہے لہذا سنت رسول علیہ الصلوٰۃ والسلام خق ہے اس کو قبول نہ کرنااور اس پر عمل نہ کرنا گر اہی ہے۔ لیکن اگر اس آیت کر بمہ کے سیاق و سباق کے پیش نظر پوری آیت پڑھی جائے جو بیہ ہے۔

فذالكم الله ربكم الحق فماذابعدالحق الاالضلال فاني تصوفون (سورة يونسع ٣٠ يت٣٠)

یہ تمہارااللہ ہی تمہاراسچا(اور واقعی)رب ہے تواس سچے رب (کو چھوڑنے اور اس پرایمان نہ لانے) کے بعد گر اہی کے سوا(اور کیاہے) پھرتم کہاں بہکے جارہے ہو۔ تواس "حق "کامصداق رب العالمین کی ذات ہے اور آیت کریمہ رب العالمین کی ربوبیت اور وحدانیت کی دلیل ہے۔ بہر حال "حق "کا اصل مصداق دین حق ہے اور اس کے دوبنیادی ستون ہیں

(۱) ایک کتاب الله (۲) دوسرے سنت رسول الله 'ان میں سے کسی ایک کو بھی چھوڑنا گمر اہی ہے۔

٧. وقال الله تعالى: مافرطنافي الكتاب من شيء (سورة الانعام آيت٣٢)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے: نہیں چھوڑی ہم نے اس کتاب (قرآن) میں کوئی چیز (بلکہ ہر چیز کو بیان کر دیا)
تفییر: یعنی اللہ تعالیٰ نے دین کے امور میں سے ہر چیز کو بیان کر دیاہے لہذا جو امر قول ہویا فعل کتاب اللہ اور
سنت رسول اللہ یعنی قرآن اور حدیث میں نہیں وہ دین نہیں ہے اب جو کوئی بھی ایسے امر کو جو کتاب اللہ اور
حدیث رسول اللہ میں نہیں اس کو دین کہتاہے وہ جھوٹ بولٹاہے گر اہی کی طرف وعوت دیتاہے خبر دار!اس سے
جو اور پاس بھی نہ جاوًا س آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ بدعت ہر وہ نیاعقیدہ یا عمل ہے جو کتاب و سنت میں نہ ہو
واضح ہو کہ سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کااور اس کے قبول کرنے اور اس پر عمل کرنے کا تھم کتاب (قرآن)
میں موجود ہے اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں۔

ومآ اتاكم الرسول فخذوه ومانهكم عنه فانتهوا (سورة الحشرا ا آيت)

الله کارسول جو (قول یافعل) تمہارے پاس لائے (یعنی جو تم کو فرمائے یا تمہارے سامنے عمل کرے) اس کو لے لو قبول کر واوراس پر عمل کرو)اور جس چیز (قول دعمل) سے تم کو منع کرےاس سے دور رہو (اس کے پاس بھی نہ جاؤ)۔ اور حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ کی حدیث آپ پڑھ بچکے ہیں آپ خلفائے راشدین کی سنت پر عمل کرنے کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا تھم آپ پڑھ بچکے ہیں۔

عليكم بسنتي وسنت الخلفاء الراشدين المهديين

لازم کرلوتم اپنے اوپر میری سنت کواور میرے ہدایت یافتہ خلفاءراشدین کی سنت کو۔

اس کئے کہ ان کی سنت بھی در حقیقت آپ کی ہی سنت ہے کیونکہ وہ دین کے بارے میں اپنی طرف سے نہ کچھ کہتے ہیں نہ کرتے ہیں اسی طرح کبار تا بعین۔

كيونكه مشهور حديث ميس آيا ہے كه:رسول الله صلى الله عليه وسلم في فرمايا:

خيرالقرون قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم

بہترین عہد میراعہدہے پھر ان لوگوں کاعہد جو میرے عہدوالوں کے قریب ہیں پھر ان لوگوں کا عہدجو (دوسرے عہدوالوں کے) قریب ہیں۔

للبذاجو عقيده ياعمل نه كتاب الله ميس مونه سنت رسول الله ميس مونه سنت صحابه كرام وكبار تابعين ميس مووه نيا

اختراع کردہ عقیدہ یا عمل ہے اس سے بچواوراس کے پاس بھی نہ جاؤ کہ وہ بدعت ہے اور گر ابی ہے یہی تین عہد قرون مشہود لہا بالخیر ہیں یعنی وہ عہد جن کے بہترین عہد ہونے کی شہادت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دی ہے۔

7. قال الله تعالى: فان تنازعتم فی شیء فر دوہ الی الله والرسول (سورۃ الناء ۴۸ ہے۔ ۹۵)

ترجمہ۔ پس اگرتم میں (اوراولی لا مرمیں) کسی بھی چیز کے بارے میں نزاع ہو تواس نزاع کا فیصلہ اللہ اور اس کے رسول سے کراؤ۔

تنبیہ: امام نووی اللہ اور رسول کی تفسیر کتاب و سنت سے کرتے ہیں۔

تفیر: یعنی جیسے اللہ سے مراد کتاب اللہ ہے ایسے ہی رسول سے مراد سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے اور سنت رسول اللہ کا مصداق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تمام قولی و فعلی یا سکوتی احاد ہے ہیں لہذا جیسے کتاب اللہ جمت اور دلیل ہے اسلے ہی احاد ہے ملاوہ اور کسی کا بھی قول و فعل شرعی ہے ایسے ہی احاد ہے مارے علاوہ اور کسی کا بھی قول و فعل شرعی دلیل نہیں ہو سکتا اگر چہ وہ ہمارے اسلاف اور بزرگان دین ہوں یا در کھئے ہمارے چاروں آئمہ مجہدین کوئی الی بات نہیں کہتے اور کوئی ایساکام نہیں کرتے جو کتاب و سنت اور اجماع امت سے ثابت نہ ہواسی طرح امت کے برے برے دو اولیاء کرام سب سنت پر عمل کرنے کی شدید تاکید اور بدعت سے دور رہنے کی سخت تاکید فرماتے ہیں۔

قال الله تعالى: وان هذاصراطي مستقيماً فاتبعوه والاتتبعواالسبل فتفرق بكم عن سبيله (مورةالانعام ١٩٥٤ يت ١٥٥)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاارشادہ:اور یہ کہ بیثک بیر(کتاب و سنت پرعمل) میراراستہ ہے بالکل سیدھا پس اس پر چلواور دوسرے راستوں پر مت چلو کہ وہ (دوسرے راستے)تم کواس (سیدھے راستے) ہے جدا کر کے الگ الگ فرقوں میں بانٹ دیں گے (اور مختلف فرقوں میں تقسیم کر دیں گے)

تفسیر ۔ یعنی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کرویہی وہ صراط مستقیم ہے جس کی تم ہر نماز کی ہر رکعت میں سورۃ فاتحہ کے اندردعاما تکتے ہواس راستہ کے علاوہ اور سب نفس پرستوں کے اختراع کردہ راستے ہیں اور بدعت ہیں اگر تم نے ان نئے نئے راستوں کو قبول کر لیااور ان پر عمل کیا تو تم مختلف فرقوں میں بٹ جاؤگے اور دور جاپڑو گے چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ای آیت کے جو تین گوئی فرمائی ہے اور کہا ہے کہ عنقریب میری اُمت تہتر فرقوں میں بٹ جائے گی جن میں نجات یافتہ صرف ایک فرقہ ہوگا اور دہ وہ ہی فرقہ ہوگا جس پر میں اور میرے صحابہ ہیں یہی فرقہ ناجیہ وہ فرقہ ہے جس کو عرف میں اہل السنت والجماعت (سنت اور جماعت صحابہ کومانے والے) کہاجا تا ہے باقی تمام فرقوں کو عرف میں اہل الا ہوا (نفس کی اغراض و خواہشات کی پیروی کرنے والے) کہاجا تا ہے بیزاس آیت کر بہہ سے معلوم ہوا کہ صراط

تنقیم لینی کتاب و سنت کار استدایک ہی ہے اس کے بالمقابل بدعتوں کے راستے بے شار ہیں جیسا کہ السیل جمع کے صیغہ سے ظاہر ہے اور یہی ند کورہ بالاحدیث سے بھی ظاہر ہو تاہے حدیث میں بہتر کاعدد محض کثرت بیان کرنے كے لئے ہ شار بتلانے كے لئے نہيں ہے۔

٥. قال الله تعالى: قل ان كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنو بكم (سورةال عرانع ٢ يت ١١)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاارشادہے:(اے نبی)تم کہہ دو!اگر تم اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرواللہ تم سے محبت کرنے لگے گااور تمہارے گناہوں کو بھی بخش دے گا۔

تفسیر: رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتاع اور پیروی کے معنی آپ کے ہر قول و فعل کی یعنی سنت کی پیروی کے ہیں اور اللہ کی محبت اور گناہوں کی مغفرت (جن سے انبیاء علیهم الصلوٰۃ والسلام کے علاوہ اور کوئی بھی انسان محفوظ نہیں ہوسکتا) کاواحد ذریعہ ہے اس کے برعکس سنت کو پس پشت ڈال کرنٹی نٹی بدعات کو قبول کر ٹااور ان پر عمل کرناخدا کی نارا ضگی کاواحد راستہ ہے جس پر چل کرانسان گمر اہیوں کے جہنم میں گر جاتا ہے۔

امام نووی رحمہ الله فرماتے ہیں: قر آن کی آیات اس باب میں بہت ہیں اور قر آن پڑھنے اور سمجھنے والوں کو معلوم ہیں باقی حدیثیں تواس سے بھی زیادہ اور مشہور ہیں ہم ان میں ہے چند احادیث یہاں بیان کرنے پراکتفا کرتے ہیں۔ بدعت کی تعریف اور تشخیص اور اس کا حکم

عن عائشة رَضِي الله عنها ، قَالَتْ : قَالَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:"مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ .

وفي رواية لمسلم من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد

ترجمہ: حضرت عائشہ رضی اللہ عنہاہے روایت ہے کہتی ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: جس متحص نے بھی ہمارے اس دین میں کوئی بھی ایسی نئی بات (عقیدہ یاعمل) نکالی (اور اختراع کی )جودین کی تہیں تووہ مر دودہے(بخاری مسلم)

اور سیجے مسلم کی ایک روایت میں ہے جس محض نے کوئی بھی ایساعمل کیاجس پر ہماراعمل نہیں ہے وہ مر دود ہے۔ تشر تے بیر حدیث مزید تشر تک کی محتلج نہیں بالکل واضح طور پر بدعات کی تشخیص اور ان کی قطعی تردید کرتی ہے۔

بدعت كَم جَهُمْ ہِ مِهُ مَا مُكَا وَمَا مَا مُكُمُ مِهُمْ ہِ مَا اللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ واللّٰمُ وَاللّٰمُ واللّٰمُ واللّٰ

عَينَاهُ ، وَعَلا صَوتُهُ ، وَاشْتَدَّ غَضَبُهُ ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيشٍ ، يَقُولُ : " صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ " وَيَقُولُ : " بُعِثْتُ أَنَا والسَّاعَةُ كَهَاتَينِ " وَيَقْرِنُ بَيْنَ أَصبُعَيهِ السَّبَّابَةِ وَالوُسْطَى ، وَيَقُولُ : " أَمَّا بَعْدُ ، فَإِنَّ خَيْرَ الحَديثِ كِتَابُ الله ، وَخَيرَ الهَدي هَدْيُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَشَرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا ، وَكُلِّ بِدْعَة ضَلالَةٌ " ثُمَّ يَقُولُ : " أَنَا أَوْلَى بِكُلِّ مُؤْمِنٍ مِنْ نَفسِهِ ، وَمَنْ تَرَكَ دَيْناً أَوْ ضَيَاعاً " " فَإِلَيُّ وَعَلَيَّ " رواه مسلم .

وعن العویاض بن ساریة رضی الله عنه حدیث السابق فی باب المحافظة علی السنة ۔ الخ ترجمہ: حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت تھی کہ جب آپ منبر پر کھڑے ہو کر جمعہ کا خطبہ دیتے تو آپ کا چبرہ سرخ ہوجا تا آئکھیں لال ہوجا تیں آواز بلند ہوجاتی اور غصہ بے حد بڑھ جاتا یہاں تک کہ ایبا معلوم ہوتا جیسے آپ (غافل لوگوں کو) دشمن (کے جملے) سے خبر دار کررہے ہیں اور فرماتے:

صبح کوتم پر حملہ ہوایا شام کواور فرماتے: بیشک میں اور قیامت ان دوا نگلیوں کی طرح (آگے پیچھے) بھیجا گیا ہوں اور اپنی کلمہ کی انگلی اور در میانی انگلی کو ملاکر دکھلاتے (کہ میری بعثت اور قیامت کے در میان انتا ذرا سا فاصلہ ہے تم کس خواب غفلت میں گہری نیند سورہے ہو اب آئی قیامت اور اب آئی) اور فرماتے: اما بعد پس بیشک بہترین کلام کتاب اللہ ہے اور بہترین سیرت محمد علیہ الصلاۃ والسلام کی سیرت ہے اور بدترین امور (عقائد واعمال) وہ بیں جو نے ایجاد کئے گئے ہیں اور ہر بدعت (نیاعقیدہ یا عمل) گر اہی ہے اور بدترین امور (کی جگہ) جہنم میں ہے۔

پھر (اس کے بعد) فرماتے: ہر مومن کی جان سے اس کی بنسبت میں قریب ہوں ( یعنی مجھے اس کے جان ومال پراس سے زیادہ اختیار ہے لہذا) جس مسلمان مرنے والے ) نے مال چھوڑاوہ اس کے اہل یعنی وار ثوں کا ہے اور جس نے کوئی قرض چھوڑایا ضائع ہونے والے (بال بچے) چھوڑے ( ۱۰ ن کا کوئی سر پرست نہیں ) وہ میرے حوالے ہیں (ان کی کفالت میں کروں گا) اور وہ قرض مجھ پرہے (میں اداکروں گا)

تشری اس حدیث کے تین جرّو ہیں ایک ان دنیا کے دھندوں میں گرفتار آخرت سے عافل لوگوں کو قرب تشریخ اس حدیث کے تین جرّو ہیں ایک ان دنیا کے دھندوں میں گرفتار آخرت سے عافل لوگوں کو قرب قیامت ہی آئے گی اور اس کے آنے میں کچھ تیامت ہی آئے گاور اس کے آنے میں کچھ آنے کی کیفیت کو بیان فرمایا ہے۔ زیادہ دیر نہیں ہے اب آئی اور دوالگیوں سے اس آگے پیچھے آنے کی کیفیت کو بیان فرمایا ہے۔ دوسرے جرومیں دین کے دو بنیادی ستونوں کا بیان ہے ایک سے کہ قربان کریم بہترین کتاب ہے اس سے بہتر

کوئی کتاب نہیں دوسرے یہ کہ اللہ تعالیٰ کے محبوب نبی محمہ علیہ اللہ اُؤۃ والسلام کی سیرت و سنت بہترین سیرت و سنت

ہے جوامور (عقائدواعمال)ان دونوں کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ٹابت ہیں وہی امور دین ہیں وہی عبادات ہیں انہیں پراجر و ثواب ملتاہے اور جوامور عقائد واعمال ان دونوں سے ٹابت نہ ہوں وہ نئی ایجاد ہیں اور گناہ وعذاب کاموجب ہیں انہی کانام بدعت ہے اور سر اسر گمراہی (جن کی جگہ جہنم میں ہے) یہی دوسر اجز وعنوان باب کو ٹابت کرتاہے اور اسی جزوکے لئے امام نووی علیہ الرحمۃ اس پوری حدیث کو اس باب میں لائے ہیں۔

حدیث کے تیسرے حصہ میں مومنین کے جان ومال پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ولایت عامہ کا بیان ہے کہ خود اہل ایمان کو اپنے نفسوں پر وہ اٹتیار حاصل نہیں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حاصل ہے جس کا علان اللہ تعالیٰ نے قرآن میں بھی فرمایا ہے ارشاد ہے۔

النبي اولى بالمؤمنين من انفسهم (سورةالاتزاب آيت)

نبی صلی الله علیہ وسلم مومنوں کے نفسوں پر خودان سے زیادہ قریب اور باختیار ہیں۔

چنانچہ ای ولایت عامہ کی بنا پر آپ اعلان فرمائتے ہیں کہ جو مسلمان مرنے کے بعد اپنے ذمہ قرض حجوز گیادہ بھی میں (بیت المال سے)واکروں گاور جس کے بل بچوں کا کوئی سر پرست نہیں ان کی کفالت بھی میں (بیت المال سے) کروں گا۔

## گذشته حدیث کاحواله

حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث ہے جو باب المحافظۃ علی السنۃ کے ذیل میں آپھی ہے جس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے تم دور رہو اور پاس بھی نہ جاؤ (دین میں) نئی نئی باتوں (عقائدواعمال) کے اس لئے کہ ہر بدعت (نیاایجاد کردہ عقیدہ یا عمل) گمراہی ہے۔ اس حدیث کی تشریح بھی گزر چکی ہے دوبارہ دیکھ لیجئے۔

عبرتناك جائزه

کلام اللہ کی ان آیات کریمہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ان احادیث صحیحہ کی روشنی میں ذراغور کیجئے اور جائزہ لیجئے کہ جن رسوم وبدعات میں ہم عام طور پر گر فتار ہیں اور عبادت سمجھ کر ان کو کرتے اور موجب اجر ثواب سمجھتے ہیں ان کانہ صرف قرون خیر بلکہ اسلام کے تمام ادوار میں کہیں پنہ نشان ہے۔ کیا صحابہ کرام نے اپنے محبوب نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات پریاالی بیت کی وفات پریاصحابہ نے خلفائے راشدین کی وفات پریاالی بیت کی وفات پریاالی میا تو لادت پریاالی میا تو کہ ولادت پریاالی بیت میں ہے کسی کی تاریخ ولادت پریاالی بیت میں سے کسی کی بھی تاریخ ولادت پریاالی میلاد منعقد کی تھیں اور بے دریخ فضول خرچیاں کی تھیں ؟اس طرح رسول کی تھی اور عمدہ ولذیذ کھانوں کی دیکیں پکوائی تھیں اور بے دریخ فضول خرچیاں کی تھیں ؟اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یا تہ پر ھی تھی ؟یا

آپ نے اور کسی بھی عہد کے مسلمانوں نے فرض نمازوں کے بعد دوسری دعااور بیک آواز زور زور سے درود شریف پڑھا تھا؟ پاکتان بنے اور کراچی آنے سے پہلے اسلام کے تیرہ سوسالہ عہد میں کسی نے بھی ازان کے بعداذان کی طرح بلند آواز سے الصلاۃ والسلام علیک یارسول اللہ کسی بھی زمانہ میں کسی بھی موذن نے کہاہے؟ یا عشرہ محرم میں تعزید داری جو بت پرتی کی حد کو پہنچ بھی ہے یایہ سیاہ اور سینہ کوئی کسی نے کسی نے بھی پہنے تھے؟ اور سید کھنؤ کے شاعروں کے گھڑے ہوئے مرجے اور ان پرماتم اور سینہ کوئی کسی نے کسی بہتے ہی ہی سب کچھ نہیں ہوتا جو ہندوستان وپاکتان میں ہوتا ہے حتیٰ کہ ایران کی حکومت نے جس کا ند جب تشیع ہے ان تمام لغویات کو حکماً ممنوع قرار دے ویا ہے یار جب کے مہینہ میں بی بی فاطمہ کے جس کا ند جب تشیع ہے ان تمام لغویات کو حکماً ممنوع قرار دے ویا ہے یار جب کے مہینہ میں بی بی فاطمہ کے ایران کے عہداول کے مسلمانوں میں سے کسی نے بھی کئے ہیں۔

# أنيسوال بإب

# باب فی من سن سنة حسنة أو سيئة اس شخص كابيان جس نے كسى الجھے طريقه كى بناؤالى يائد كى بناؤالى يائد كى بناؤالى يائد كى بناؤالى آيات قرآن كريم اوران كى تفاسير

قال الله تعالىٰ: والذين يقوارن ربناهب لنا من ازواجنا وذريتنا قرة اعين واجعلنا للمتقين اماماً (سورة الفرقان آيت ٤٣)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے: اور وہ لوگ جو کہتے ہیں: اے ہمارے رب! تو ہمیں آنکھوں کی ٹھنڈک ہویاں اور اولاد عطافر مااور ہمیں پر ہیز گاروں کا پیشوا بنا۔

تفسیر۔ پر ہیزگاروں کا امام اور پیشوا بنانے کی دعا کے معنی یہ ہیں کہ تو خود ہمیں بھی پر ہیزگار بنااور پر ہیزگاری کے طریقے اور راستے قائم اور جاری کرنے کی توفیق بھی عطا فرما تاکہ ہماری ذریت (اولاد) بھی اور دوسرے مسلمان بھی ان طریقوں پر چل کر پر ہیزگار بن سکیس یہاں تک کہ ہم پر ہیزگاروں کے امام اور پیشوا بن جائیں گویاد و چیزوں کی دعاہے کہ ایک خود پر ہیزگار بننے کی اور دوسرے اولاد کے لئے پر ہیزگاری کے طریقے جاری کرنے کی اور یہ دونوں عمل دعاکر نے والوں کے خود پر ہیزگار بیٹ ہوتے ہیں جیسا کہ آگے حدیث والوں کے بھی عمل ہیں اس لئے وہ ان راستوں پر چلنے والوں کے ثواب میں بھی شریک ہوتے ہیں جیسا کہ آگے حدیث آر بی ہالدال علی الخیر کفاعلہ (نیک کا موں کار استہ بتلانے والا (اجر و ثواب میں) ان نیکو کاروں کی مانشرے)

قال الله تعالى: وجعلنا منهم ائمة يهدون بامرنا (سورة البحدة آيت ٢٣)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاار شادہے:اور ہم نےان(علماء بنی اسر ائیل) کوامام (پیشِوا) بنایاوہ ہمارے حکم سے (لوگوں) کی رہنمائی کرتے ہیں۔ تفسیر۔اس آیت کریمہ میں تصریح فرمادی کہ امام وہی تھے جواللہ تعالیٰ کے عکم کے مطابق رہنمائی کرے خواہ قولاً خواہ فعلاً لہٰذاکسی اچھے طریقہ کو جاری کرنا بھی اس میں داخل ہے۔

# یہ سنت حسنہ اور اس کے جاری کرنے والوں کا بیان ہوا سنت سیئۃ اور اس کے جاری کرنے والوں کا بیان

قال الله تعالى: فقاتلوآ ائمة الكفرانهم لاايمان لهم لعلهم ينتهون (سورة توبر آيت١١)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ کاارشادہ: پس جنگ کروان کفر کے پیشواؤں (مشر کین و کفار عرب) سے بیشک ان کی قشمیں (اور عہد و پیان) کچھ نہیں تا کہ یہ باز آ جائیں۔

آیت کریمہ میں مشر کین مکہ اور کفار عرب کو صرف اس لئے آئمہ کے لفظ سے تعبیر کیا کہ وہ خود بھی کفر پر اڑے ہوئے تتھےاور دوسروں کو بھی کفروشر ک کے راستے بتلاتے تتھے چنانچہ قر آن کریم میں آیاہے:

وقالوا: لاتسمعو الهذا القران والغوافيه لعلكم تغلبون (سورة م البحده آيت٢٦)

اوران (مشرکوں اور کافروں)نے کہااس قر آن کومت سنواور (اس کے پڑھنے کے وقت) شور مچاؤ تاکہ تم غالب آجاؤ۔ اس فتم کی کفروشرک کی قولاً و فعلاً رہنمائی کاذ کر بہت سی قرآن کریم کی آیات میں آیاہے جیسے سابقہ آیات میں ائمه ہدایت اور سنت حسنه کاذ کرہے اس طرح اس آیت کریمہ میں ائمہ صلالت اور ان کی سنت سیمہ کاذ کر فرمایا ہے۔ نوٹ: عربی زبان میں اس راستہ کو کہتے ہیں جس کو کوئی تخص جاری کرے اور اس کے بعد اس راستہ پر دوسرے لوگ چلیں بیہ راستہ اچھا بھی ہو سکتا ہے اور برا بھی ہو سکتا ہے اس پر چلنے والوں کی فلاح و بہبود کاسہر ایا تباہی وبربادی کی ذمہ داری اس مخض پر عائد ہوتی ہے جس نے اسکی بناڈالی اور جاری کیااور بیہ سنت اس کی طرف منسوب ہوتی ہے وہی اس کا بانی اور جاری کنندہ کہلاتا ہے یہی وہ سنت ہے جس کی دوقشمیں کی جاتی ہیں ایک حسنہ دوسری سید باقی شریعت کی اصطلاح میں جس کو سنت کہاجاتا ہے اور کتاب کے ساتھ اس کاذکر آتا ہے جس کابیان اس سے پہلے باب میں گزراہے وہ سنت تؤحسنہ ہی حسنہ ہے وہ سبیر ہو ہی نہیں سکتی کیونکہ اس سے مرادیار سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے جو ہمیشہ وحی جلی یا وحی خفی پر مبنی ہوتی ہے یا صحابہ کرام " یاائمہ دین کی سنت ہے بیہ سنت بھی چو نکہ کتاب اللہ پر پاسنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر مبنی ہوتی ہے اس لئے وہ بھی سینہ نہیں ہو سکتی اس فرق کو ضروریادر کھے بہر حال امام نووی رحمہ اللہ نے قرآن کریم کی دو آیتوں سے عنوان باب کو ٹابت کیا ہے مكران دونول آيتول سے صرف سنت حسنه كا ثبوت ہوتاہے تيسرى آيت كريمه كااضافه سنت سيم كے لئے مناسب معلوم ہوااس لئے تیسری آیت کا بھی ذکر کر دیا گیا۔

# تسى الجھے طریقنہ کی بنیاد ڈالنے والے مر دان راہ خدا کی ہمت افزائی

عن أبي عمرو جرير بن عبد الله رضى الله عنه ، قَالَ : كنا في صَدْر النَّهَار عِنْدَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجَهُ قُومُ عُرَاةً مُجْتَابِي النِّمَارِ أَوْ العَبَاء ، مُتَقَلِّدِي السُّيُوف، عَامَّتُهُمْ من مضر بَلْ كُلُّهُمْ مِنْ مُضَرَ ، فَتَمَعَّرَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لما رَأَى بهمْ مِنَ الْفَاقَة ، فَدَخَلَ ثُمَّ خَرَجَ ، فَأَمَرَ بِلالاً فَأَذَّنَ وَأَقَامَ ، فَصَلَّى ثُمَّ خَطَبَ ، فَقَالَ : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوارَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ ﴾ إِلَى آخر الآية : ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً﴾ والآية الأُخْرَى التي في آخر الحَشْرَ : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسُ مَا قَدَّمَتْ لِغَدٍ ﴾ تَصدَّق رَجُلٌ مِنْ دِينَارِهِ، مِنْ دِرهمِهِ، مِنْ ثَوبِهِ ، مِنْ صَاع بُرِّهِ، مِنْ صَاع تَمْرِهِ حَتَّى قَالَ وَلَوْ بِشَقِّ تَمرَةٍ " فَجَاءَ رَجُلُ مِنَ الأَنْصَار بِصُرَّةٍ كَادَتْ كَفَّهُ تَعجَزُ عَنهَا، بَلْ قَدْ عَجَزَتْ، ثُمَّ تَتَابَعَ النَّاسُ حَتَّى رَأَبْتُ كُومَيْن مِنْ طَعَام وَثِيَابٍ ، حَتَّى رَأَيْتُ وَجْهَ رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَتَهَلَّلُ كَأَنَّهُ مُذْهَبَةً. فَقَالَ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَنْ سَنَّ فِي الإسلام سنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا، وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ،مِنْ غَير أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورهمْ شَيءٌ،وَمَنْ سَنَّ في الإسْلام سُنَّةً سَيِّئَةً كَانَ عَلَيهِ وَزْرُهَا ، وَوزْرُ مَنَ عَمِلَ بهَا مِنْ بَ عْدِهِ ، مِنْ غَيرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيَّ "رواه مسلم. قَولُهُ: " مُجْتَابِي النِّمَار " هُوَ بالجيم وبعد الألِف بلُّه مُوَحَّدَةً ، والنَّمَار جَمْعُ نَمِرَةٍ وَهِيَ كِسَلُّهُ مِنْ صُوفٍ مُخَطَّط . وَمَعْنَى " مُجْتَابِيهَا "، أي: لا بسيهَا قَدْ خَرَقُوهَا في رُؤوسِهم. وَ" الجَوْبُ " القَطْعُ ، ومِنْهُ قَولُهُ تعالى : ﴿ وَ ثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ ﴾ أي نَحتُوهُ وَقَطَعُوهُ. وَقُولُهُ: " تَمَعَّرَ " هُوَ بالعين المهملة : أَيْ تَغَيَّرَ . وَقَولُهُ : " رَأَيْتُ كَوْمَين " بفتح الكافِ وَضَمِّهَا : أي صُبْرَتَيْن . وَقَولُهُ : " كَأَنَّهُ مُذْهَبَةً " هُوَ بِالذَّالِ الْمُعْجَمَةِ وَفَتَحَ الهَاءِ وَالبَّاءِ المُوحَّدَةِ قَالَهُ القاضَى عِيَاضٌ وَغَيرُهُ وَصَحَّفَهُ بَعْضُهُمْ ، فَقَالَ : " مُدْهُنَةً " بدَال مهملة وَضَمِّ الهاء وبالنون وكذا ضبطه الحميدي"٣" . والصحيح المشهور هُوَ الأول. والمراد بهِ عَلَى الوجهين: الصفاءُ والاستنارة.

ترجمہ: حضرت ابوعمر وجریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہتے ہیں۔ ہم (ایک دن) دن کے اول حصہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بیٹے ہوئے تھے آپ کے پاس تن برہنہ گلے میں کمبل ڈالے گردنوں میں تکواریں لاکائے ہوئے لوگوں کی ایک جماعت آئی ان میں بیشتر بلکہ تمام تر مصر قبیلہ کے لوگ تھے (اور کفارسے جنگ کرنے کے لئے آمادہ اور تیار ہو کر آئے تھے کہ آب ان کے لئے زاد راہ اور سامان جنگ کا بندوبست کردیں تووہ محاذ جنگ پر جائیں) تورسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کا چرہ مبارک ان کی فاقہ زدگی خستہ حالی کے سروسا مانی کو دیکھ کر متغیر ہو گیارنج و ملال کے آثار ظاہر ہوئے تو آپ

گریس تشریف لے گئے (کہ ان کے لئے کچھ لائیں گرگریس کچھ نہ پاک) پھر واپس تشریف لاکے اور حضرت بلال کو (ظہری) اذان دین کا حکم دیا چنانچہ بلال نے اذان دی (پچھ دیر کے بعد) اقامت ہوئی تو آپ نے ظہری نماز پڑھائی پھر (سنتوں سے فارغ ہوکر) خطبہ دیااور آپ نے سورة نساء کی یہ آیت پڑھی:
یا یہاالناس اتقوار بکم الذی خلقکم من نفس واحدہ و خلق منہا زوجہا و بث منہمار جالا کثیر اونسآء و اتقوااللہ الذی تسآء لون به والار حام ان اللہ کان علیکم رقیبا (سورہ انساء آبت ا) کثیر اونسآء و اتقوااللہ الذی تسآء لون به والار حام ان اللہ کان علیکم رقیبا (سورہ انساء آبت ا) اے لوگو! ورتے رہوا ہے بہت سے جس نے پیداکیا تم کور تیں اور ورتے رہوا س اللہ سے جس کے پیراکیا ور اسلے سے تم ایک دوسر سے سوال کرتے ہواور (خبر دار رہاکر و) قرابت والوں سے بے شک اللہ واسطہ سے تم ایک دوسر سے سوال کرتے ہواور (خبر دار رہاکر و) قرابت والوں سے بے شک اللہ تعالی تمہارے اوپر گران ہیں۔

اس کے بعد سورہ فرقان کی بیہ آیت پڑھی۔

يايها الذين امنو اتقوا الله ولتنظر نفس ماقدمت لغدو اتقوا الله ان الله خبير بما تعملون

(سورة الحشر آيت ۱۸)

اے ایمان والو!اللہ سے ڈرواور ہر مخف کو چاہئے کہ وہ دیکھے اس نے کل (قیامت کے دن) کے لئے کیا پہلے سے
تیار کیا ہے اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہا کر و بیشک اللہ تعالی جو پچھ تم کرتے ہواس سے خوب (انچھی طرح) باخبر ہیں۔
توکسی آدمی نے اپنے دیناروں میں سے دینار صدقہ میں دیادر ہم والے نے اپنے در ہموں میں سے در ہم دیا کپڑے
والے نے کپڑادیا گیہوں والے نے ایک صاع گیہوں دیئے تھجور والے نے ایک صاع تھجور دیئے آپ نے فرمایا:اگرچہ کسی
نے تھجور کا ایک ٹکڑادیا (یادر تھوسب سے اللہ انچھی طرح باخبر ہے کہ کس نے کیادیا)

تو(یہ سن کر)انسار میں سے ایک مخص اٹھااور ایک تھیلی لایا (جواتی وزئی تھی کہ) قریب تھا کہ اس کے ہاتھ اس کے اٹھائے سے عاجز ہو جا ئیں بلکہ عاجز ہوگئے پھر تولوگ بے در بے صد قات دینے گئے یہاں تک کہ میں نے دیکھا کہ دوڈھیرلگ گئے خور دنی اشیاء اور کپڑوں وغیرہ کے یہاں تک کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کاچرہ مبارک ( فرط مسرت سے )و کیھنے لگا گویا بالکل سنہری ہے اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: "جس شخص نے اسلام میں کسی انچھی سنت کی بناؤالی اور جاری کی اس کو اس سنت کے جاری کرنے کا ثواب بھی ملے گااور اس کے بعد جن لوگوں نے اس پر عمل کیاان سب کا ثواب بھی ملے گااور اس کے بعد جن لوگوں نے اس پر عمل کیاان سب کا ثواب بھی ملے گابغیر اس کے کہ عمل کرنے والوں کے ثواب میں کوئی کی ہو اور جس نے اسلام میں کوئی براراستہ جاری کیا تو اس شخص پر اس براراستہ جاری کرنے کا گناہ بھی ہوگا اور اس کے بعد جو لوگ اس برے داستہ پر چلے ان کا گناہ بھی ہوگا اس کے بغیر کہ ان عمل کرنے والے کے گناہوں میں کوئی کی کی جائے "

امام نووی علیہ الرحمۃ حدیث کے بعض الفاظ کو ضبط کرتے ہیں اور معنی بیان کرتے ہیں۔ جابی النمار جابی النمار جابی النمار میں ہو کہ استھ اورالف کے بعدا یک نقطہ والی ب ہے الا مار نمرہ کی جمع ہے اون کے دھاری دار کمبل کو کہتے ہیں اور جابی النمار مرکب کے معنی ہیں کہ کمبل کو فاج ہے بھاڑ کر گفن کی طرح گلے میں ڈالا ہوا تھا بجابی 'جوب سے ماخوذ ہے جس کے معنی پھاڑ نے کے ہیں قر آن کر یم میں آیا ہے و ثمو د اللاین جابوا المضحو بالواد (اوروہ قوم شمود جنہوں نے وادی معنی پھاڑ وں کی بری بری چاتوں کو کاٹ کرزمین دوز قلع بنائے تھے تمعر عین کے ساتھ یعنی متغیر ہو گیار نجو ملال احقاف میں پہاڑوں کی بری بری چاتوں کو کاٹ کرزمین دوز قلع بنائے تھے تمعر عین کے ساتھ یعنی متغیر ہو گیار نجو ملال کے آثار نظر آنے لگے کو اوین کو اء بالفتے و بالفت کو بالائے ہے بعض شار حین نے تھے فی رفطی کی ہے اور مدبدہ وال کے ساتھ دبن بمعنے سونا سے اخوذ ہے بمعنی دور بری عبور نہ ہو ہو ہو کہ کے اس تھو کے ساتھ کی ساتھ کے تین ہو ہو گیار نجو اور مدبدہ وال کے ساتھ دبن بمعنے تیل سے اخوذ پڑھا ہے امام حمد کی نے بھی ای طرح ضبط کیا ہے لیکن صبح اور مدبدہ ہی ہے گر در حقیقت یہ تو سنتہ النے ایک واقعہ سے متعلق آیا ہے گر در حقیقت یہ تو سری حدیثوں سے ظاہر ہے اس ضابطہ کی تحقیق و تشر سے آیا ہے اس موقع پر آپ نے یہ فرایا جیسا کہ دوسری حدیثوں سے ظاہر ہے اس ضابطہ کی تحقیق و تشر سے آیات کے ذیل میں آپ پڑھ چکے ہیں۔ دوسری حدیثوں سے ظاہر ہے اس ضابطہ کی تحقیق و تشر سے آیات کے ذیل میں آپ پڑھ چکے ہیں۔

وعن ابن مسعود رضي الله عنه: أن النّبيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، قَالَ: " لَيْسَ مِنْ نَفْس تُقْتَلُ ظُلُماً إلاَّ كَانَ عَلَى ابْنِ آمَمَ الأوْلِ كِفْلٌ مِنْ دَمِهَا، لأَنّهُ كَانَ أُوَّلَ مَنْ سَنَّ القَتلَ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ ظُلُماً إلاَّ كَانَ عَلَى ابْنِ آمَمَ الأوْلِ كِفْلٌ مِنْ دَمِهَا، لأَنّهُ كَانَ أُوَّلَ مَنْ سَنَّ القَتلَ " مُتَّفَقٌ عَلَيهِ تَل يَر جمہ: حضرت ابن مسعود رضى الله عنہ سے روایت ہے کہ رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا دنیا میں جو صحص بھی ناحق قل کیا جائے گااس کا عذاب (قاتل کی طرح) آدم کے بیٹے قائیل پر بھی ہوگااس لئے کہ وہ پہلا محض ہے جس نے قل ناحق ہوں گے ان کے قاتلوں پر عذاب کے علاوہ قائیل تخص ہوں گے ان کے قاتلوں پر عذاب کے علاوہ قائیل پر بھی عذاب ہوگااس لئے کہ اس نے ہی حقیق بھائی ہائیل کو ناحق قل کر کے اس سنت سید اور رسم بدکی بنیاد ڈالی جس کاذکر قرآن کریم میں موجود ہے گویار سول الله صلی الله علیہ وسلم قرآن کریم میں مذکور قل ناحق کیا سنت سید اور رسم بدکی ناحق کے اس سنت سید اور رسم بدکی ناحق کے اس سنت سید اور رسم بدکی ناحق کے اس سنت سید اور وسم بنیاد ڈالی جس کاذکر قرآن کریم میں موجود ہے گویار سول الله صلی الله علیہ وسلم قرآن کریم میں مذکور قل ناحق کے اس سب سے پہلے واقعہ سے اس ضابطہ کا استنباط فرمار ہے ہیں۔

# ببيسوال باب

# باب فی الد لالة علی خیر والد عاء الی هدی أو صلالة المجھے کام کی رہنمائی اور ہدایت کی دعوت دینے یابرے کام اور گمراہی کی دعوت دینے کابیان قرآن کریم کی آیات اور اان کی تفاسیر

ا - قال الله تعالى: ادع الى ربك انك لعلى هدى مستقيم (سورة الحجر كوع)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ اپنے نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام کو تھم دیتے ہیں اور توبلا(لوگوں کو)اپنے رب کی طرف بلاشبہ تو(یقیناً)ہدایت کی سید ھی راہ پر(قائم)ہے۔

تفسیر۔رب منبع ہر خیر وخوبی ہے اس کی طرف دعوت دینے اور بلانے کے معنی ہر خیر وخوبی کی طرف دعوت دینااور بلانا خاص کر جبکہ اللہ تعالیٰ نے تصدیق فرمادی کہ بلاشبہ تو ہدایت اور سیدھی راہ پر قائم ہے اللہ کے رسول نے اس تھم کی تعمیل کس طرح کی قرآن عظیم بتلا تاہے۔

ففروآ الى الله انى لكم منه نذير مبين (سورة الذاريات ٢٣٠ يت ٥٠)

پس تم (ونیاوما فیہاہے) بھاگواللہ کی طرف(ای کے سابہ رحمت میں دنیاوما فیہا کے فتنوں سے پناہ ملے گی) میں تنہیںاس کی جانب سے واضح طور پر خبر دار کرنے والا ہوں۔

اوراگریہ نہیں کر سکتے تو کم از کم بولا تجعلوا مع اللہ الھاً اخوانی لکم منہ نلیو مبین (سورۃالذاریات آیتاہ) اوراللہ کے ساتھ کسی بھی دوسرے کو معبود مت بناؤ بیٹک میں اس کی جانب سے تم کو واضح طور پر خبر دار کرنے والا ہوں (کہ وہ کفروشرک کو ہر گزنہیں بخشے گا)

پہلی آیت کریمہ میں تقویٰ کے اعلیٰ مرتبہ کاذکرہے اور دوسری آیت میں ادنیٰ درجہ کاذکرہے دونوں آیتیں ای ترتیب سے آگے پیچھے قرآن کریم میں مذکور ہیں۔

٢. قال الله تعالىٰ: أدع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجاد لهم بالتى هى احسن
 ان ربك هواعلم بمن ضل عن سبيله وهواعلم بالمهتدين (سورة النحل٤٠ آيت١٢٥)
 ترجمه الله تعالى اليخ رسول صلى الله عليه وسلم كودعوت كاطريقه بتلاتے بيں اور بلاا بيخ رب كى راه (توحيد)كى

جانب دانائی اور دکنشیں وعظ کے ذریعہ اور (معاندوں کو)الزام دواس طریق سے جو بہتر ہو بے شک وہ(تیرارب) خوب اچھی طرح جانتاہےان لوگوں کوجواس کے راستہ سے بھٹک چکے اور وہ خوب جانتاہے ہدایت پانے والوں کو۔ اس تھم پراللہ کے رسول نے کس طرح عمل کیا؟ قرآن کریم بتلا تاہے۔

انمآاعظکم بواحدة ان تقوموالله مثنی وفرادی ثم تتفکرواما بصاحبکم من جنة ان هوالانذیرلکم بین یدی عذاب شدید. (سورة ۱۰ یت۳۹)

اس کے سوانہیں کہ میں تم کوایک ہی تھیجت کر تا ہوں کہ تم اللہ کے لئے دود واور ایک ایک (یعنی اجتماعی طور پر باا نفرادی طور پر) کھڑے ہو جاؤ پھر غور کر و تمہارے رفیق (نبی) کو سود کی تو نہیں ہے؟ وہ تو صرف ایک شدید عذاب(کاوفت آنے)ہے پہلے تم کو خبر دار کرنے والا ہے۔

ارأیتم ان اهلکنی الله و من معی اور حمنافمن یجیو الکافرین من عذاب الیم (سورة اللک آب۲۰)
 فرامجھے بتلاوًا گرمجھ کو اور جو میرے ساتھ ہیں ان کو اللہ ہلا کردے یاہم پر رحم فرمائے (اس کی مرضی) تو مئروں کو در دناک عذاب سے کون بچائے گا؟ (یعنی میری فکر مت کروا پی خبرلو)
 اوراسی قتم کی مثالیں بکثرت قرآن عظیم میں موجود ہیں۔

٣. قال الله تعالى: وتعاونواعلى البروالتقوى ولاتعاونواعلى الاثم والعدوان واتقواالله

(سورة المائده ع ا آيت ٢)

ترجمہ۔اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:ا یک دوسرے کی مدد کیا کرونکوئی اور پر ہیز گاری پراورا یک دوسرے کی مدد ہر گزنہ کیا کروگناہ اور ظلم پراوراللہ سے ڈرتے رہا کرو۔

تفیر۔ تعاون کے معنی ہیں ایک دوسرے کی مدد کرنا یہ بھی عمل دعوت اور بلاوا ہے۔ آیت کریمہ میں برو تقویٰ پراس بلاوا دینے کا حکم فرمایا ہے بعنی تمہیں ہمیشہ داعی الی الخیر ہونا چاہئے اور گناہ وظلم پر دعوت اور بلاوا دینے سے منع فرمایا ہے بعنی تمہیں داعی الی الشر ہر گزنہ ہونا چاہئے۔

قال الله تعالى: ولتكن منكم أمة يدعون الى الخير ويامرون بالمعروف وينهون عن المنكرواولئك هم المفلحون (سورة العران آيت ١٠٠٠)

ترجمہ۔ اللہ تعالیٰ کاارشاد ہے: اور چاہئے کہ تم میں ایک جماعت ہوجو (لوگوں کو) خیر کی طرف دعوت دے (یعنی بھلائی کی ہاتیں بتلائے)اور بری ہاتوں سے منع کرےاور یہی لوگ ہیں فلاح پانے والے۔
تفسیر۔اس آیت کریمہ میں قولاد عوت الی الخیر کا حکم فرمایا ہے اور دعوت الی الشرسے منع فرمایا ہے بہر حال ان دونوں آیتوں میں مسلمانوں کو دعوت اور بلاوے کا حکم فدکور ہے اس بنا پر امام نووی رحمۃ اللہ ان دونوں آیتوں کواس باب کے تحت لائے ہیں۔

# جس طرح نیکی کی طرف دعوت دینے والاعمل کرنے والوں کے ثواب میں شریک ہے اسی طرح بدی کی طرف دعوت دینے والا عمل کرنے والے کے عذاب میں شریک ہے

حضرت ابوہر ریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صکّی اللہ عکی نے فرمایا: جس نے ہدایت کی جانب (لوگوں کو) دعوت دی اس کوان تمام لوگوں کے ثواب کے مانند ثواب ملے گاجنہوں نے اس کی پیروی کی اس ثواب دینے سے ان پیروی کرنے والوں کے ثواب میں کوئی کی نہ ہوگی اور جس نے گر اہی کی جانب (لوگوں کو) دعوت دی اور بلایا اس پر ان تمام لوگوں کے گناہوں کے مانند گناہ اور عذاب ہوگا جنہوں نے اس کی پیروی کی اس عذاب سے پیروی کرنے والوں کے گناہ اور عذاب میں مطلق کمی نہ ہوگی۔ (صحح مسلم)

تشریح: پہلی حدیث میں صرف دعوت الی الخیر کا حکم مذکور تھااس حدیث میں دعوت الی الخیر اور دعوت الی الشر دونوں کا حکم مذکور ہے اسی لئے امام نوویؓ پہلی حدیث کے بعد اس حدیث کولائے ہیں۔

اسلامی جہاد (کافروں سے لڑائی) کا مقصد ایک کافر بھی اگر بغیر لڑے بھڑے مسلمان ہوجائے توبیہ زیادہ سے زیادہ مال غنیمت سے بہتر ہے

حضرت ابوالعباس سہل بن سعد الساعدی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ خیبر میں (ایک دن) فرمایا: میں کل (اسلامی) جمنڈ اایسے مخص کو دوں گا جس کے ہاتھ پر (خیبر) فتح ہوگا یہ (خوشخبری) سن کر تمام لوگوں نے سخت اضطراب اور چہ میگو ئیوں میں رات گزاری (کہ دیکھئے کس خوش نفییب کو جمنڈ المتاہے) جب صبح ہوئی تو (امید وار) صحابہ خضور علیہ الصلاۃ والسلام کی خدمت میں حاضر ہوئے ہر مخص امید کر تا تھا کہ جمنڈ ااس کو دیا جائے گاتو آپ نے فرمایا: علی بن ابی طالب کہاں ہیں؟ لوگوں نے عرض کیا: وہ بیار ہیں ان کی آئھیں دکھ رہی ہیں (اسی لئے وہ آئے ہیں) آپ نے فرمایا: ان کے پاس (کسی کو) جمیجو (بلالائے) تو حضرت علی کو (ہاتھ پکڑکر) لایا گیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے (ان کی آئھوں میں اپنالعاب و ہن ڈالااور دعا فرمائی تو وہ ایسے اچھے ہو رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے (ان کی آئھوں میں اپنالعاب و ہن ڈالااور دعا فرمائی تو وہ ایسے ایچھے ہو گئے جیسے ان کی آئھوں میں در و تھا ہی نہیں 'پر ان کو جمنڈ ادیا تو (اس پر) حضرت علی رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کیا میں ان سے برابر جنگ کر تار ہوں یہاں تک کہ وہ ہماری طرح مسلمان ہو جائیں؟ آپ نے فرمایا تم اسی وقت (مجاہدوں کو ساتھ لے کر) روانہ ہو جاؤیہاں تک کہ ان کے میدان میں جاأتر و حشک کرنے سے پہلے ان کو اسلام کی دعوت دواور اسلام کی دوسے جو اللہ کے حقوق ان پر واجب ہیں ان

سے آگاہ کر وپس (اے علی) خدا کی قتم اگر اللہ تعالیٰ نے ان میں سے ایک آدی کو بھی تمہارے ذریعہ ہدایت فرمادی تو یہ تمہارے حق میں سرخ او نٹیوں سے بدر جہا بہتر ہے۔ (بخاری وسلم)
امام نووی رحمۃ اللہ مشکل الفاظ کے معنی اور تلفظ بتلاتے ہیں یدو کون کے معنی ہیں غور کرتے رہے اور آپس میں باتیں کرتے رہے علی رسکک 'رسل زبر اور زیر دونوں کے ساتھ آتا ہے لیکن زبر کے ساتھ زیادہ فضیح ہے۔
میں باتیں کرتے رہے علی رسکک 'رسل زبر اور زیر دونوں کے ساتھ آتا ہے لیکن زبر کے ساتھ زیادہ فضیح ہے۔
تشر آئ اہل خیبر کواسلام کی دعوت پہنچ بھی تھی شر عی قاعدہ کے اعتبار سے ان کو دعوت دینے کی ضرورت نہ تھی اس کے باوجو در سول صنگی اللہ عکی ہُو وسکم نے حضرت علی کو اسلام کی دعوت دینے کا تھم دینا صرف یہ بتلانے کے لئے تھا کہ اگر بغیر لڑے بھڑے تمہاری انتہائی سعادت کے لئے تھا کہ اگر بغیر لڑے بھڑے تہاں کی دعوت ہے علاوہ ازیں چو نکہ حضرت علی انتہائی جگہواور کفار سے جادوہ ازیر کی خیس حضرت علی انتہائی جگہواور کفار سے جگ کرنے کے لئے بے چین تھے آپ کو یقین تھا کہ یہ جاتے ہی جگ شروع کر دیں گے اور خون کی ندیاں بہادیں گے اس لئے ان کو یہ بتلان کے لئے کہ اسلام قبول کرنے بیں تو سجان اللہ ہاں اگر وہ ہم جبور کی ایسے سر کشوں سے خشنے کاواحد راستہ جگ اسلام قبول کرنے پر آمادہ کرنا ہے اگر بغیر لڑے بھرے ہی وہ اسلام قبول کرنے پر آمادہ کرنا ہے اگر بغیر لڑے د بھرے ہی وہ اسلام قبول کرنے پر آمادہ کرنا ہے اگر بغیر لڑے د بھرے ہی وہ اسلام قبول کرنے پر آمادہ کرنا ہے اگر بغیر لڑے د بھرے ہی وہ اسلام قبول کرنے پر آمادہ کرنا ہے اگر بغیر لڑے د بھرے ہو جو رہا ہے۔
اسلام قبول کرنے پر آمادہ کرنا ہے اگر بغیر لڑے د بھرے ہی وہ اسلام قبول کرنے پر آمادہ کی خیسے میں فاتھ سے پاکہ ہو جائے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ کاارشادہ: و قاتلو ہم حتی لاتکون فتنہ ویکون الدین کلہ للہ اوران(کافروں) سے جنگ کرویہاں تک کہ فتنہ (کفروشرک) باقی نہ رہے اوراطاعت اللہ تعالیٰ کے لئے ہوجائے۔ یہی اسلامی جہاد کا مقصد ہے (یعنی اسلامی احکام (مان لیس) اس کی دلیل ہے ہے کہ غیر مسلم اسلامی ملک میں جزیہ دے کررہ سکتے ہیں۔

# کسی بھی نیک کام کے انجام دینے میں کو تاہی نہ کرنا خودنہ کرسکے توسفارش کرنا بھی کار خیرہے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ قبیلہ اسلم کے ایک نوجوان نے عرض کیا: یارسول اللہ صَلَّی الله عَلَیْهِ وَسَلَّم مُیں جہاد میں جانا چاہتا ہوں لیکن میر سے پاس اتنامال نہیں ہے کہ میں سامان جنگ مہیا کر سکوں تو آپ نے فرمایا: تم فلاں مخص کے پاس جاوًاس نے سامان جنگ تیار کیا تھا مگروہ بیار ہوگیا(اس لئے نہیں جارہا) تووہ نوجوان اس مخص کے پاس آیااور کہا: رسول اللہ صَلَّی الله عُلَیْهِ وَسَلَم مُنَاوَر کہا اور فرمایا ہے تم نے جو سامان جہاد کے لئے تیار کیا تھاوہ مجھے دے دو (میں جہاد میں

جارہاہوں اور میرے پاس سامان جنگ مطلق نہیں ہے) تواس مخص نے اپنی بیوی کانام لے کر کہا: اے فلانی جو سامان میں نے لڑائی کے لئے تیار کیا تھاوہ سب کاسب ان کودے دے اس میں سے کوئی چیز بھی مت رکھیواس لئے جو چیز بھی تو نے اس میں سے روکی (اور نہ دی) تو خداکی قتم اس میں تیرے لئے کوئی خیر و برکت نہ ہوگی۔ (صح مسلم)

تشریخ: حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تھم کی تغیل تمام قیمتی سامان دے دینے کی تاکید کے ساتھ اس اہمیت کا ظہار ہو تاہے جو صحابہ کرام آپ کے تھم کی تغیل میں کیا کرتے تھے (عور تیں طبعاً بخیل ہوتی ہیں قیمتی سامان دینے میں بخل سے کام لیتی اور زیادہ قیمتی چیز روک لیا کرتی ہیں اس لئے بیوی کو خطاب کرکے کہتاہے اگر تونے کوئی ذراسی چیز روک اور نہ دی تویادر کھ اس میں خیر وہر کت مطلق نہ ہوگی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کااس بے سر وسامانی غازی کی سفارش کرنااور اس کو معذور مجاہد کے پاس بھیجنا یقیناً دعوت الی الخیر کا مصداق ہے اس سے معلوم ہوا کہ کسی شخص کو بھی کار خیر کے لئے اسی طرح دعوت دینا دعوت الی الخیر کا مصداق ہے اللہ تعالیٰ ہم سب کواس کی توفیق عطا فرمائیں اسی پر قیاس کرکے کہا جاسکتا ہے کہ کسی برے کام کے لئے کہنادعوت الی الشرہے اللہ تعالیٰ ہمیں اس سے محفوظ اور اپنی پناہ میں رکھیں اسی لئے امام نووی علیہ الرحمة اس حدیث کواس باب میں لائے ہیں۔

## ہر د وابواب میں فرق

انیسویں اور بیسویں باب میں بظاہر فرق نہیں محسوس ہو تا او ﴿ بلا ضرورت ککرار کا شبہ ہو تا ہے لیکن اگر غور سے دیکھاجائے تو دونوں ابواب میں نمایاں فرق ہے پہلا باب ان لوگوں سے متعلق ہے جو کسی نئے اچھے یا برے کام کی بناڈ الیس اور اس کو جاری کریں اور لوگ بغیر کے اس اچھے یا برے راستہ پر چلنا شروع کر دیں اور دوسر اباب ان لوگوں سے متعلق ہے جو بذات خود قصد آہدایت یا گمر اہی کی طرف لوگوں کو دعوت دیں اور بلائیں جیسا کہ احادیث پر غور کرنے سے معلوم ہو تا ہے۔

الحمد للد خير الصالحين كي جلداول مكمل مو كي\_

# مدرسين اورطلبا وطالبات كبلية اداره كى درسى شروحات

# شرفالباري

اردو شرح صحيح البخارى

از:رئیس المناظرین وکیل احناف حضرت مولانا منیراحم منور مدخله
(استاذالحدیث جامعداسلامیه باب العلوم کهروژیکا)
علم حدیث کی معروف کتاب بخاری شریف کی جمله معروف عربی اردو شروحات سے مرتب شدہ پہلی مرتبہ اردو میں جامع شرح ۔ جس کے بارہ میں حضرت مولانا عبدالمجید لدھیانوی صاحب مدخلہ العالی (شیخ الحدیث باب العلوم کهروژیکا) تحریر فرماتے ہیں۔ بخاری شریف کی متعدد اردو شروحات دستیاب ہیں ۔ جن میں سے بعض بہت طویل اور بعض نہایت مخضر ہیں ۔ اگر مقدل شرح کی ضرورت محسوس ہورہی تھی ۔ اشرف الباری کے ہیں ۔ ایک معتدل شرح کی ضرورت محسوس ہورہی تھی ۔ اشرف الباری کے باس سے اسی خصوصیت کی حامل شرح نے اس ضرورت کو پورا کردیا ہے۔ کامل ما جلد منظر عام پر آ رہے ہیں کامل ۱۵ جلد سنظر عام پر آ رہے ہیں کامل ۱۵ جلد سنظر عام پر آ رہے ہیں کامل ۱۵ جلد سنظر عام پر آ رہے ہیں

## خيرا لهعبود اردوثرحسن الي داؤد

حضرت مولا ناصوفی محدسرورصاحب مدخلہ کے مقدمہ کیساتھ ابو داؤ دشریف کے وفاقی نصاب برائے بنات کی پہلی عام نہم اردوشرح درجہ عالمیہ کی معلمات و بنات کیلئے عظیم نعت

### **خیر المفاتیح** اردو شرح مشکوة المصابیح

اردوزبان میں مشکوۃ شریف کی پہلی مفصل شرح جومحدثین قدیم وجدید کے علوم ومعارف کی امین ہے حدیث کے علمی مباحث کیساتھ لغوی اصطلاحی اور صرفی ونحوی مباحث مکمل معرب متن وتر جمہ کے ساتھ حضرت مولا نامحدا دریس کا ندھلوی رحمہ اللہ اور مولا نامحد موی روحانی بازی رحمہ اللہ کے تلمیذرشید حضرت علامہ شبیرالحق تشمیری رحمہ اللہ (استاذ الحدیث جامعہ خیر المدارس ملتان ) کی درسی افا دات پہلی مرتبہ کتاب شکل میں (۳ جلد)

**زاد الو فايه**اردوشر تشرح وقاية خرين فقه خفى كامعروف كتاب "شرح وقايدا خيرين" كالممل جديداردوشرح

## مُشكلات القرآن عربى

حضرت علامدانورشاہ تشمیری رحمداللہ کے قلم سے قر آن کریم کے مشکل مقامات کی علمی انداز میں تسہیل اورتطبیق علامہ محمد یوسف بنوری رحمداللہ کے مقدمہ کیساتھ

## مُشكلات القرآن اردو

قرآنی آیات کے درمیان تطبیق اور رفع تعارض کیلئے اردومیں اپنے موضوع پر پہلی کتاب حصرات مفسرین اورطلبائے تفسیر کیلئے نہایت ضروری زادراہ

# ممل تفير بيان القرآن لايم

اردوزبان میں قرآن کریم کی پہلی علمی تفسیر حکیم الامت مجد دالملت مولا نااشرف علی تھانوی رحمہ اللہ کے مبارک قلم سے اہل علم مدرسین وطلبا کی علمی تشنگی کیلئے آب حیات تفسیر قرآنی اسرار ورموز اور معرفت وحکمت سے مزین جدیدا شاعت .... دورِ جدید کے تقاضوں کے مطابق

## **الخبرالجاری** مکمل اردو شرح صحیح البخاری

شخ الحدیث حفزت مولا ناصوفی محدسر ورصاحب مدخلد (جامعداشر فیدلا ہور) کی جامع شرح جوتقریباً ساٹھ شروحات بخاری کا جامع خلاصہ ہے۔ ( کامل ۲ جھے ) حضرت صوفی صاحب کی مکمل شرح تر مذی بھی ایک جلد میں حجیب چکی ہے

## تقريرترمذي

از حکیم الامت مجد دالملت مولانااشرف علی تھانوی رحمہ الله تخ تنج وحاشیہ حضرت مولانامفتی عبد القادر صاحب رحمہ الله مقدمہ شیخ الاسلام مولانامفتی محمد تقی عثانی مدخله (کامل احصے)

## امانی الاحبار شرح معانی الآثار (عربی)

حضرت مولا نامحمہ یوسف کا ندھلوی رحمہاللہ کے علمی قلم کی شاہ کا ر علم حدیث کی معروف کتاب''معانی الآ ثار'' کی مکمل عربی شرح کامل ( ۴ جھے )

## خبرالصالحين اددوشرح رياض الصالحين

وفاق المدارس کے نصاب برائے بنات کے مطابق پہلی عام فہم اردوشرح ہر حدیث کی تشریح اور متعلقہ مباحث پر مشتمل معلّمات و بنات کیلئے بہترین شرح حضرت مولا نامحمدادریس میر مضی رحمہ اللّٰہ ودیگرا کا بر کے افادات سے مزین متندار دوشرح

## تشريح السراجي

علم میراث کی معروف کتاب'' سراجی'' کی پہلی عام فہم اردوشرح از حضرت مولا ناسیدوقارعلی صاحب مدخلیہ (سہار نپور)

### دروس ترمذی (شرح اردوجلدان)

مظاہرالعلوم سہار نپور کے شیخ الحدیث حضرت مولا نارئیس الدین صاحب مدخللہ کے علمی و تحقیقی افادات کا مجموعہ تر ندی شریف کی جلد ثانی کے تمام مشکل مقامات کی مختصر و جامع تشریح ۔ اسا تذہ وطلباء حدیث کیلئے نہایت نافع

ادارہ تالیفات اشرفیہ چوک فوارہ ملتان فون کیجئے۔ 6180738-0322گھر بیٹھے مطلوبہ کتب حاصل کیجئے